
1 

 

Al-Khedmah: Jurnal Pengabdian Masyarakat 

P-ISSN 

E-ISSN 

: xxxx-xxxx 

: xxxx-xxxx 

Vol. 1 No. 1, Oktober 2025 

DOI           : 

Al-Khedmah: Jurnal Pengabdian Masyarakat 

 

ANALISIS BUDAYA PESIMISME (TIYARAH) BANGSA ARAB DALAM 

SURAH YASIIN AYAT 18–19: STUDI TAFSIR IBNU KATSIR 
Muh Mattlangil Fajri 1 , Fadilillillah Maulana Akhdi , 2 

1UIN Walisongo Semarang, Semarang, Indonesia; email: mattlangilfajri089@gmail.com    
2UIN Walisongo Semarang, Semarang, indonesia; email: pablofhet@gmail.com  

 

 

Keywords 

Pessimism, Culture, 

Superstition, 

Phenomenon, Arab 

Nation 

 

ABSTRACT 

The phenomenon of pessimism culture in pre-Islamic Arab society is part of a 
belief system that believes in the existence of bad luck (tiyarah) that can affect 
the fate of a person or a community. This study aims to analyze the concept of 
tiyarah as reflected in Surah Yasin verses 18–19, by referring to Ibn Kathir's 
interpretation. This study uses a qualitative-descriptive approach with thematic 
and contextual interpretation analysis methods. The results of the study show 
that the verse describes the response of the previous people who accused the 
messengers of bringing bad luck, and threatened them if they did not stop their 
preaching. Ibn Kathir emphasized that the bad luck they claimed actually came 
from their own mistakes and deviations. Islam through this verse firmly refutes 
the concept of tiyarah and calls for the view that all forms of destiny and disaster 
are part of Allah's provisions, not the result of human interpretation of certain 
symbols or signs. Rejection of this culture of pessimism is the starting point for 
the formation of an Islamic life paradigm based on optimism, moral 
responsibility, and faith. This study contributes to understanding the Qur'anic 
critique of the cultural heritage laden with fatalistic and superstitious beliefs in 
pre-Islamic societies. 

 

 

Kata Kunci: 

Pesimisme, Budaya, 

Tahayul, Fenomena, 

Bangsa Arab 

 

ABSTRAK 

Fenomena budaya pesimisme dalam masyarakat Arab pra-Islam 

merupakan bagian dari sistem kepercayaan yang meyakini adanya 

pertanda sial (tiyarah) yang dapat memengaruhi nasib seseorang atau 

suatu komunitas. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep 

tiyarah sebagaimana tercermin dalam Surah Yasin ayat 18–19, dengan 

merujuk pada penafsiran Ibn Katsir. Kajian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif-deskriptif dengan metode analisis tafsir tematik 

dan kontekstual. Hasil penelitian menunjukkan bahwa ayat tersebut 

menggambarkan respons kaum terdahulu yang menuduh para utusan 

pembawa kesialan, serta mengancam mereka jika tidak menghentikan 

dakwahnya. Ibn Katsir menegaskan bahwa kesialan yang mereka klaim 

http://jurnal.alhikmah.ac.id/?journal=elhikmah
mailto:mattlangilfajri089@gmail.com
mailto:pablofhet@gmail.com


2 

 

sebenarnya bersumber dari kesalahan dan penyimpangan mereka 

sendiri. Islam melalui ayat ini secara tegas membantah konsep tiyarah 

dan menyerukan pandangan bahwa segala bentuk takdir dan musibah 

merupakan bagian dari ketentuan Allah, bukan hasil interpretasi 

manusia terhadap simbol atau pertanda tertentu. Penolakan terhadap 

budaya pesimisme ini menjadi titik awal pembentukan paradigma 

hidup Islami yang berlandaskan optimisme, tanggung jawab moral, dan 

keimanan. Kajian ini memberi kontribusi dalam memahami kritik Al-

Qur’an terhadap warisan budaya yang sarat dengan keyakinan fatalistik 

dan takhayul dalam masyarakat pra-Islam. 

A. Pendahuluan 

Sebelum kedatangan Islam, masyarakat Arab dikenal memiliki berbagai kepercayaan 

tradisional yang sering kali bertentangan dengan akal sehat dan ajaran tauhid. Salah satu 

contohnya adalah budaya tiyarah, yaitu keyakinan bahwa pertanda tertentu—seperti arah 

terbang burung, angka tertentu, atau kehadiran individu tertentu—dapat membawa nasib 

buruk atau kesialan. Kepercayaan ini menumbuhkan sikap pesimis dan pandangan hidup 

yang cenderung fatalistik, bahkan memengaruhi cara mereka merespons ajakan para nabi.  

Dalam Surah Yasin ayat 18–19, digambarkan bagaimana masyarakat menolak seruan 

para utusan Allah karena menganggap mereka sebagai sumber kesialan. Tafsir Ibnu Katsir 

memberikan penjelasan rinci mengenai sikap ini. Artikel ini bertujuan mengulas budaya 

tiyarah, menelaah kandungan Surah Yasin ayat 18–19, serta menggali pandangan Ibnu 

Katsir terkait persoalan tersebut.  

Kepercayaan terhadap tiyarah membentuk pola pikir yang merugikan, karena 

membuat masyarakat menggantungkan nasib pada hal-hal di luar dirinya, seperti pertanda 

tertentu atau kejadian-kejadian yang dianggap membawa sial. Cara pandang semacam ini 

jelas bertentangan dengan nilai-nilai Islam yang mengajarkan tanggung jawab pribadi dan 

keyakinan penuh terhadap takdir Allah. Dalam Surah Yasiin ayat 18–19, dijelaskan bahwa 

sikap seperti ini bukan sekadar kesalahan berpikir, melainkan juga menjadi penghalang 

besar dalam menerima ajaran kebenaran yang disampaikan oleh para rasul. Tafsir Ibnu 

Katsir memperkuat pandangan ini dengan menunjukkan bahwa keyakinan terhadap 

kesialan yang dibawa para nabi merupakan bentuk penolakan terhadap kebenaran, bukan 

karena isi dakwahnya, tetapi karena kebiasaan budaya yang telah mengakar kuat. Oleh 



3 

 

karena itu, membebaskan masyarakat dari belenggu pesimisme seperti tiyarah menjadi 

langkah penting dalam menegakkan prinsip-prinsip tauhid secara utuh dan menyeluruh1. 

Tiyarah berasal dari kata taḩayyur yang berarti “menafsirkan sesuatu sebagai 

pertanda buruk”. Dalam literatur hadis, Nabi Muhammad saw. menolak keras praktik 

tiyarah, sebagaimana dalam hadis: 

“Tidak ada tiyarah, dan yang paling baik adalah fa’l (optimisme).” (HR. Bukhari dan Muslim) 

Tafsir Ibnu Katsir merupakan salah satu tafsir klasik paling otoritatif. Ibnu Katsir 

menggunakan pendekatan tafsir bil-ma’tsur, yaitu penafsiran berdasarkan Al-Qur’an, 

hadis, dan atsar sahabat. Dalam menafsirkan ayat-ayat yang berkaitan dengan perilaku 

umat terdahulu, Ibnu Katsir sering kali menyertakan konteks sejarah dan sosialnya. Istilah 

tiyarah berakar dari kata taḥayyur, yang secara bahasa mengandung makna menafsirkan 

kejadian atau simbol tertentu sebagai pertanda buruk. Dalam ajaran Islam, praktik ini jelas 

ditolak, sebagaimana ditegaskan oleh Nabi Muhammad saw. dalam sebuah hadis yang 

menyatakan bahwa tidak ada tiyarah, dan justru yang dianjurkan adalah fa’l atau sikap 

optimis2. 

B.  Metode  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan 

(library research), yang bertumpu pada penelusuran, kajian, dan analisis terhadap sumber-

sumber literatur klasik dan kontemporer. Fokus utama penelitian ini adalah penafsiran ayat 

18–19 dari Surah Yasin, dengan merujuk pada Tafsir al-Qur’an al-‘Azim karya Ibn Katsir 

sebagai sumber primer. Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan tafsir tematik 

(maudhu‘i), yang bertujuan menggali makna dan konteks budaya tiyarah dalam kerangka 

naskah Al-Qur’an secara menyeluruh dan integratif. 

Data dikumpulkan melalui penelusuran teks-teks tafsir klasik, hadis, dan sumber-

sumber pendukung lain yang relevan seperti kamus bahasa Arab, kitab syarah hadis, serta 

literatur kebudayaan Arab pra-Islam. Teknik analisis dilakukan secara deskriptif-analitis, 

yaitu dengan menguraikan struktur makna ayat secara linguistik, mengaitkannya dengan 

 
1Ibnu Katsir, Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim, Juz 6, (Kairo: Dar al-Tayba, t.t.), tafsir Surah Yasiin ayat 18–19. 
2 Rahman, A., & Erdawati, S. (2019). Tafsir At-Tanwir Muhammadiyah Dalam Sorotan (Telaah Otoritas Hingga 

Intertekstualitas Tafsir). https://doi.org/10.18592/JIIU.V18I2.3229  

https://doi.org/10.18592/JIIU.V18I2.3229


4 

 

konteks sosial-budaya masyarakat Arab pada masa itu, serta membandingkannya dengan 

data historis dan teologis. Validitas data dijaga dengan triangulasi sumber dan interpretasi, 

yakni membandingkan antara tafsir Ibn Katsir dengan beberapa mufasir lainnya seperti al-

Qurthubi dan al-Razi, guna mendapatkan kedalaman makna dan penekanan tematik yang 

akurat. Dengan metode ini, penelitian ini diharapkan mampu memberikan pemahaman 

kritis dan komprehensif terhadap budaya pesimisme (tiyarah) dalam pandangan Al-Qur’an. 

C. Hasil dan Pembahasan 

Budaya Tiyarah dan Pesimisme Bangsa Arab Pra-Islam 

Bangsa Arab sebelum Islam sangat mempercayai bahwa nasib seseorang dapat 

dipengaruhi oleh tanda-tanda tertentu. Salah satu bentuk populer dari tiyarah adalah ’iyafah, 

yakni meramal nasib dengan melihat arah terbang burung. Jika burung terbang ke kanan, 

maka dianggap sebagai pertanda baik, dan jika ke kiri, maka pertanda buruk. Kepercayaan 

ini menumbuhkan sikap pesimis, menyalahkan faktor luar atas setiap kesulitan, dan 

menjadi penghalang besar dalam menerima dakwah para rasul. Para nabi sering dianggap 

sebagai pembawa bencana karena kehadiran mereka kerap berbarengan dengan peringatan 

atau azab dari Allah atas kedurhakaan umat3.  

Dalam konteks kebudayaan Arab pra-Islam, terdapat satu aspek kepercayaan yang 

sangat berpengaruh dalam kehidupan sosial mereka, yaitu tiyarah—sebuah keyakinan 

terhadap tanda-tanda kesialan yang diasosiasikan dengan berbagai pertanda atau isyarat 

tertentu. Istilah tiyarah berasal dari akar kata ṭāra yang berarti "terbang", dan awalnya 

merujuk pada praktik masyarakat Arab yang mengamati arah terbang burung untuk 

meramal nasib baik atau buruk (Al-Munajjid, 2007)4. Jika burung terbang ke kanan, itu 

dianggap sebagai tanda baik (fa’l), namun jika ke kiri, maka itu dianggap membawa sial. 

Kepercayaan semacam ini mencerminkan pola pikir pesimistis yang kuat dalam struktur 

 
3 Attia, M. (2023). The concept of «Fate» in the Arabic linguocultural picture of the world. Л.Н. Гумилев 

Атындағы Еуразия Ұлттық Университетінің Хабаршысы. https://doi.org/10.32523/2616-6887/2023-142-1-

264-270  
4 Al-Munajjid, M. S. (2007). Al-Mu‘jam al-Wasit fi al-Lughah. Kairo: Majma‘ al-Lughah al-‘Arabiyyah 

https://doi.org/10.32523/2616-6887/2023-142-1-264-270
https://doi.org/10.32523/2616-6887/2023-142-1-264-270


5 

 

budaya mereka, yang kemudian memengaruhi perilaku kolektif dalam merespons 

peristiwa-peristiwa sosial dan spiritual5. 

Budaya pesimisme ini tidak hanya terbatas pada interpretasi simbolik atas fenomena 

alam, tetapi juga meluas hingga ke dalam penilaian terhadap individu. Masyarakat Arab 

kuno cenderung mengaitkan kemalangan dengan kehadiran atau kata-kata seseorang, yang 

mereka anggap sebagai penyebab datangnya musibah. Dalam situasi tersebut, muncul 

anggapan bahwa seorang individu dapat membawa sial hanya karena kehadirannya atau 

ucapannya, tanpa mempertimbangkan rasionalitas atau logika sebab-akibat6. 

Dalam teks-teks klasik dan tafsir, ditemukan bahwa praktik tiyarah merupakan salah 

satu bentuk ketakhyulan yang secara eksplisit ditolak dalam Islam. Dalam sebuah hadis 

yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah, Rasulullah saw. bersabda: “La ṭiyarah, wa khayruha 

al-fa’l” (Tidak ada tiyarah, dan yang terbaik adalah harapan baik) (HR. Bukhari dan 

Muslim). Ini menunjukkan bahwa Islam menentang budaya pesimisme dan mendorong 

sikap optimistis yang rasional dan bertawakal. Lebih jauh lagi, dalam Surah Yasin ayat 18–

19, Allah menggambarkan bagaimana kaum terdahulu menyalahkan para rasul atas 

musibah yang mereka alami. Mereka berkata, “Sesungguhnya kami bernasib malang 

karena kamu” (Yasin: 18). Namun para rasul menjawab bahwa kemalangan itu berasal dari 

perbuatan mereka sendiri. Ini adalah bentuk kritik terhadap cara berpikir masyarakat yang 

menyandarkan penderitaan pada faktor eksternal ketimbang mengevaluasi perilaku 

mereka sendiri7. 

Pesimisme dalam budaya Arab pra-Islam merupakan refleksi dari kecenderungan 

kolektif yang melihat masa depan dengan ketakutan dan menciptakan tafsir negatif atas 

fenomena sekitar. Dalam konteks teologis, Islam memurnikan pandangan tersebut dengan 

menegaskan bahwa nasib baik atau buruk semata-mata adalah ketetapan Allah yang tidak 

dapat diramalkan melalui simbol-simbol alam yang arbitrer. Oleh karena itu, Islam secara 

 
5 Wahyudi, F. (2017). Mengontrol moral hazard nasabah melalui instrumen ta’zir dan ta’widh. 16(2), 186–202. 

https://doi.org/10.18592/Al-Banjari.V16I2.1357  
6 Pessimism Feature is Reflected in One of Thomas Hardy’s Poems “Ah, Are You Digging on My Grave?” As 

One of the Features of Modernism. (2022). Journal of Literature, Languages and Linguistics. 

https://doi.org/10.7176/jlll/91-03  
7 Khofifah, F. (2022). Tradisi ingkungan di desa tirtosari yogyakarta dalam pandangan akidah islam. Academic 

Journal of Islamic Principles and Philosophy. https://doi.org/10.22515/ajipp.v2i2.4083  

https://doi.org/10.18592/AL-BANJARI.V16I2.1357
https://doi.org/10.7176/jlll/91-03
https://doi.org/10.22515/ajipp.v2i2.4083


6 

 

bertahap membongkar fondasi-fondasi pemikiran pesimistis tersebut dan menggantinya 

dengan etika optimisme, usaha, dan ketundukan kepada kehendak Ilahi8. 

Tafsir Surah Yasiin Ayat 18–19 

تَ هُوْا لنََ رْجُُنََّكُمٌْ وَليََمَسَّنَّكُمٌْ مِ نَّا عَذَابٌ  الَيِْمٌ  نٌْ لٌَّّْ تَ ن ْ نٌَْ بِكُمٌْ   لىَِٕ  قاَلُوْْٓا اِنٌَّ تَطَيََّّ

“Mereka berkata: ‘Sesungguhnya kami bernasib malang karena kamu. Sungguh, jika kamu tidak 

berhenti (menyeru kami), niscaya kami akan merajam kamu, dan kamu pasti akan mendapat azab 

yang pedih dari kami.” 

 بَلٌْ انَْ تُمٌْ قَ وْمٌ  مُّسْرفُِ وْنٌَ
مٌ
رْتُْ نٌْ ذكُِ  ركُُمٌْ مَّعَكُمْمٌ اىَِٕ  قاَلُوْا طاَۤىِٕ

“Para rasul itu berkata: ‘Kemalangan kamu itu adalah karena kamu sendiri. Apakah (kemalangan 

itu terjadi) karena kamu diberi peringatan? Sebenarnya kamu adalah kaum yang melampaui batas.’” 

 

Menurut Ibnu Katsir, penduduk kota tersebut menyalahkan para utusan atas 

kesulitan yang mereka alami. Mereka menyatakan bahwa kehadiran para nabi membawa 

kesialan, sebuah refleksi nyata dari budaya tiyarah. Dalam tafsirnya, Ibnu Katsir 

menjelaskan bahwa ucapan tersebut mencerminkan kedurhakaan dan pengingkaran 

yang mendalam. Para rasul menanggapi bahwa kemalangan yang mereka alami bukan 

disebabkan oleh peringatan yang diberikan, tetapi akibat dari dosa dan pembangkangan 

mereka sendiri. Ibnu Katsir mengutip ayat lain untuk memperkuat argumen ini, seperti 

QS. Asy-Syura: 30: 

“Dan musibah apa pun yang menimpa kamu adalah disebabkan oleh perbuatan tanganmu 

sendiri.” 
 

Dengan demikian, ayat ini menegaskan bahwa tiyarah adalah bentuk kesesatan, 

dan bahwa musibah tidak boleh dikaitkan dengan utusan Allah atau simbol-simbol 

tertentu. Dalam Surah Yasin ayat 18–19, Al-Qur’an menggambarkan respons keras 

penduduk suatu negeri terhadap para utusan yang menyampaikan risalah tauhid. 

Mereka menyatakan bahwa kehadiran para utusan tersebut membawa kesialan bagi 

mereka. Hal ini diungkapkan dalam kalimat "Innā taṭayyarnā bikum", yang dapat 

dipahami sebagai ungkapan penolakan yang sarat dengan nuansa pesimisme dan 

 
8 Leahy, R. L. (2002). Pessimism and the Evolution of Negativity. Journal of Cognitive Psychotherapy. 

https://doi.org/10.1891/JCOP.16.3.295.52520  

https://doi.org/10.1891/JCOP.16.3.295.52520


7 

 

keyakinan akan takdir buruk yang diasosiasikan dengan kedatangan para nabi atau 

utusan9. 

Menurut penafsiran Ibn Katsir, penduduk tersebut merasa bahwa para utusan 

membawa dampak buruk, bukan manfaat. Qatadah menjelaskan bahwa mereka 

meyakini setiap bencana atau musibah yang menimpa mereka bersumber dari 

kehadiran para utusan itu. Mujahid bahkan mencatat bahwa penduduk menyangka 

bahwa setiap kali orang-orang seperti para nabi datang ke suatu tempat, pasti akan 

disusul oleh hukuman atau bencana dari Tuhan.  

Ancaman yang mereka lontarkan terhadap para utusan cukup serius, 

sebagaimana tergambar dalam firman "La'in lam tantahū lanarjumannakum", yang 

diartikan sebagai ancaman untuk merajam mereka jika tidak menghentikan 

dakwahnya. Qatadah menafsirkan rajam ini secara literal sebagai pelemparan batu, 

sementara Mujahid memaknainya secara metaforis sebagai makian dan caci maki. 

Utusan-utusan itu kemudian merespons dengan menyatakan bahwa sumber 

kemalangan sesungguhnya bukanlah mereka, tetapi penduduk itu sendiri.  

Firman "Ṭā’irukum ma‘akum" menunjukkan bahwa nasib buruk itu berasal dari 

perbuatan mereka sendiri, bukan karena peringatan atau dakwah yang disampaikan. 

Ini sejalan dengan narasi-narasi lain dalam Al-Qur’an, seperti dalam kisah Nabi Musa 

dengan Fir‘aun (QS. Al-A‘raf: 131), Nabi Saleh dengan kaumnya (QS. An-Naml: 47), 

dan kritik terhadap kaum munafik (QS. An-Nisa: 78), yang semuanya menggambarkan 

kecenderungan manusia untuk melemparkan kesalahan kepada para nabi saat mereka 

mengalami kesulitan10.  

Selanjutnya, pernyataan "A’in dhukkirtum bal antum qaumun musrifūn" 

mempertegas bahwa sikap keras kepala dan penolakan yang dilakukan penduduk itu 

adalah bentuk dari pelampauan batas. Mereka tidak hanya menolak ajakan tauhid, 

tetapi juga menuduh peringatan tersebut sebagai sumber musibah. Dalam pandangan 

para mufassir seperti Qatadah dan Wahb ibn Munabbih, konsep ṭā’ir atau "burung 

 
9 Khafidhoh, K. (2013). Teologi Bencana dalam Perspektif M. Quraish Shihab. 

https://doi.org/10.14421/ESENSIA.V14I1.749  
10 Ibn Kathir, I. (2000). Tafsir al-Qur’an al-‘Azim (Tafsir Ibn Kathir). Beirut: Dar al-Fikr. 

https://doi.org/10.14421/ESENSIA.V14I1.749


8 

 

pertanda sial" adalah simbol dari amal perbuatan manusia itu sendiri. Oleh karena itu, 

nasib buruk yang mereka alami adalah konsekuensi logis dari penyimpangan dan 

pelanggaran mereka terhadap ketentuan Allah11. 

Relevansi Ayat terhadap Masyarakat Modern 

Walau budaya tiyarah dalam bentuk klasik sudah tidak banyak dijumpai, bentuk-

bentuk modernnya masih ada. Kepercayaan terhadap angka sial, hari sial, atau orang 

tertentu sebagai pembawa kesialan masih berkembang di berbagai tempat. Bahkan 

dalam masyarakat modern yang maju secara teknologi, kepercayaan irasional ini masih 

bertahan. Ayat ini memberikan pelajaran bahwa setiap individu harus bertanggung 

jawab atas amal perbuatannya. Islam mengajarkan optimisme, rasionalitas, dan 

keyakinan bahwa segala sesuatu terjadi atas kehendak Allah dan mengandung hikmah. 

Menyalahkan orang lain atau keadaan sebagai pembawa sial adalah bentuk 

pengingkaran terhadap konsep takdir dan usaha.  

Meskipun Surah Yasin ayat 18–19 secara historis merekam respons negatif 

masyarakat terhadap dakwah para utusan Allah, pesan moral dan spiritual dari ayat 

ini tetap memiliki relevansi yang kuat dalam konteks kehidupan masyarakat modern. 

Ayat ini menyingkap kecenderungan manusia untuk mencari kambing hitam atas 

segala musibah dan kegagalan yang mereka alami, sebuah pola perilaku yang masih 

sering dijumpai hingga hari ini12. 

Dalam kehidupan kontemporer, bentuk tiyarah tidak lagi terbatas pada takhayul 

terhadap arah burung atau simbol-simbol alam, namun telah menjelma dalam bentuk 

modern seperti stereotip, stigma sosial, hingga penciptaan narasi kolektif yang 

menyalahkan kelompok tertentu atas bencana atau krisis. Misalnya, saat terjadi wabah 

atau krisis ekonomi, tidak sedikit individu atau kelompok menyalahkan etnis, agama, 

atau profesi tertentu tanpa dasar ilmiah.  

Hal ini menunjukkan bahwa akar budaya pesimisme dan kepercayaan pada 

"pembawa sial" masih tetap hidup dalam format yang berbeda. Relevansi ayat ini juga 

 
11 Al-Tha‘labi, A. I. (2002). Al-Kashf wa al-Bayān. Beirut: Dar Ihya al-Turath al-‘Arabi. 
12 Sholikhin, M. (2017). Berbagai masalah keberagamaan masyarakat modern dalam perspektif dekonstruksi dakwah 

berbasis psikologi sosial. https://doi.org/10.24090/Komunika.V9I1.827  

https://doi.org/10.24090/KOMUNIKA.V9I1.827


9 

 

terletak pada penolakannya terhadap mentalitas fatalistik yang melepaskan tanggung 

jawab individu atas nasibnya sendiri. Masyarakat modern, yang sering dilanda 

kecemasan dan ketidakpastian, dapat mengambil pelajaran dari respons para utusan 

yang menegaskan bahwa kemalangan berasal dari perbuatan manusia sendiri, bukan 

karena orang lain atau tanda-tanda eksternal. Dalam konteks ini, Islam menawarkan 

paradigma tanggung jawab personal dan optimisme berbasis iman, yang menolak 

segala bentuk pesimisme tanpa dasar rasional. Lebih dari itu, ayat ini juga mengajarkan 

pentingnya etika dalam berdakwah dan berdialog dengan masyarakat.  

Respons para utusan yang tetap rasional dan tidak terpancing provokasi 

menunjukkan model komunikasi yang etis, yang sangat relevan dalam era digital saat 

ini—di mana konflik dan kesalahpahaman mudah menyebar melalui media sosial. 

Dengan demikian, Surah Yasin ayat 18–19 tidak hanya menegur budaya pesimisme 

masa lampau, tetapi juga memberikan fondasi spiritual dan moral bagi masyarakat 

modern dalam membangun sikap optimis, kritis, dan bertanggung jawab dalam 

menghadapi dinamika kehidupan13. 

D. Kesimpulan 

Budaya tiyarah merupakan bagian dari sistem kepercayaan jahiliyah yang 

bertentangan dengan nilai-nilai tauhid dan rasionalitas dalam Islam. Surah Yasiin ayat 

18–19 menolak secara tegas pandangan ini dengan menegaskan bahwa keburukan yang 

menimpa manusia bersumber dari perbuatannya sendiri. Tafsir Ibnu Katsir 

menekankan bahwa para nabi tidak membawa kesialan, melainkan datang sebagai 

pembawa petunjuk dan peringatan.  

Pesan utama dari ayat ini adalah bahwa manusia harus menjauhkan diri dari 

sikap pesimis, irasional, dan menyalahkan orang lain atas kesulitan hidup. Sebaliknya, 

Islam menuntun manusia untuk bertanggung jawab, optimis, dan yakin akan rahmat 

serta keadilan Allah. Studi terhadap Surah Yasin ayat 18–19 melalui pendekatan tafsir 

 
13Optimisme Al-Qur’an dalam Meningkatkan Adversity Quotient (Studi Ilmu Ma’ani QS. As-Syarh: 5-8). 

(2023). Al-Mubarak : Jurnal Kajian Al-Quran Dan Tafsir. https://doi.org/10.47435/al-mubarak.v8i1.1971    

https://doi.org/10.47435/al-mubarak.v8i1.1971


10 

 

Ibn Katsir menunjukkan bahwa budaya tiyarah atau pesimisme telah menjadi bagian 

integral dari cara berpikir masyarakat Arab pra-Islam.  

Mereka cenderung menisbatkan segala bentuk musibah dan nasib buruk kepada 

orang-orang yang membawa perubahan atau dakwah, sebagaimana ditujukan kepada 

para utusan yang menyeru kepada tauhid. Sikap tersebut tercermin dari ungkapan 

mereka yang menyalahkan para utusan atas kesialan yang mereka alami, dan bahkan 

mengancam mereka dengan kekerasan fisik dan psikologis. Ibn Katsir dalam tafsirnya 

menegaskan bahwa kemalangan yang mereka klaim bukanlah berasal dari para utusan, 

melainkan akibat dari dosa dan kezaliman mereka sendiri. Penafsiran ini 

menyampaikan pesan penting bahwa kesialan bukanlah sesuatu yang melekat pada 

simbol, individu, atau peristiwa tertentu secara mutlak, melainkan merupakan hasil 

dari perilaku manusia yang menyimpang dari nilai-nilai ketuhanan.  

Al-Qur’an dalam hal ini mengoreksi pandangan deterministik dan takhayul 

yang berkembang dalam masyarakat Arab waktu itu, dengan menegaskan bahwa 

takdir dan peristiwa-peristiwa kehidupan sepenuhnya berada dalam kuasa Allah, 

bukan hasil tafsir subjektif manusia terhadap pertanda. Dengan demikian, analisis ini 

menegaskan bahwa Islam melalui wahyu Ilahi secara tegas membongkar akar-akar 

budaya pesimisme dan menggantikannya dengan prinsip tanggung jawab moral, 

kesadaran spiritual, serta optimisme terhadap rahmat Allah.  

Tafsir Ibn Katsir memberi penekanan bahwa respon para rasul terhadap tuduhan 

kaum tersebut merupakan bentuk dakwah yang menjernihkan makna musibah dan 

nasib dalam kerangka keadilan dan hikmah Ilahi. Oleh karena itu, pengkajian atas ayat 

ini tidak hanya memberikan pemahaman linguistik dan historis, tetapi juga membuka 

ruang refleksi teologis dan budaya terhadap konsep kesialan dalam perspektif Islam. 

 

 

 

 

 



11 

 

Daftar Pustaka 
Alawiyah, K., & Nuruddien, M. (2023). Optimisme Al-Qur’an dalam Meningkatkan Adversity 

Quotient (Studi Ilmu Ma’ani QS. As-Syarh: 5-8). Jurnal Al-Mubarak: Jurnal Kajian Al-Qur’an Dan 

Tafsir, 8(1), 86–104. https://doi.org/10.47435/al-mubarak.v8i1.1971 
al-Lughah al-’Arabiyah, M. (1986). al-Mu’jam al-wasit. Cagri Yayinlari. 

Al-Qurthubi. (n.d.). Al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an. Dar al-Kutub al-Misriyah. 

Al-Qurthubi, M. A. (2006). Tafsir al-Qurthubi: Al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an (Jilid 15). Dar al-Kutub al-

Ilmiyyah. 

Al-Suyuthi, J. (n.d.). Al-Itqan fi ’Ulum al-Qur’an. Dar al-Fikr. 

Hofmann, S. G., Moscovitch, D. A., & Heinrichs, N. V. O.-16. (n.d.). Evolutionary Mechanisms of 

Fear and Anxiety. J Cogn Psychother, 3, 317–2002. https://doi.org/10.1891/jcop.16.3.317.52519 

Hood, R. W., Hill, P. C., & Spilka, B. (2009). Psikologi Agama: Pendekatan Empiris. In Diterjemahkan 

oleh A. Nuryani. Rajawali Pers. 

Ibn Katsir, I. (2000). Tafsir al-Qur’an al-’Azhim. In Terjemahan oleh M. Abdul Ghoffar E.M. Pustaka 

Imam Asy-Syafi’i. 

Ibrahim, A. M. A., & Almikhwa, A. (2022). Pessimism Feature is Reflected in One of Thomas Hardy’s 

Poems “Ah, Are You Digging on My Grave?” As One of the Features of Modernism. Journal of 

Literature, Languages and Linguistics, 91(1976), 16–21. https://doi.org/10.7176/jlll/91-03 

Indonesia, K. A. R. (2019). Al-Qur’an dan Terjemahannya. Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 

Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI. 

Katsir, I. (n.d.). Tafsir al-Qur’an al-’Azim. Dar al-Fikr. 

Khafidhoh, K. (2013). Teologi Bencana dalam Perspektif M. Quraish Shihab. ESENSIA: Jurnal Ilmu-

Ilmu Ushuluddin, 14(1 SE-Articles), 37–60. https://doi.org/10.14421/esensia.v14i1.749 

Khofifah, F. (2022). Tradisi Ingkungan Di Desa Tirtosari Yogyakarta Dalam Pandangan Akidah 

Islam. Academic Journal of Islamic Principles and Philosophy, 2(2), 173–190. 

https://doi.org/10.22515/ajipp.v2i2.4083 

Nasution, H. (n.d.). Islam Rasional. Mizan. 

Nata, A. (n.d.). Metodologi Studi Islam. Rajawali Press. 

RAHMAN, A., & ERDAWATI, S. (2019). TAFSIR AT-TANWIR MUHAMMADIYAH DALAM 

SOROTAN (Telaah Otoritas Hingga Intertekstualitas Tafsir). Jurnal Ilmiah Ilmu Ushuluddin, 

18(2), 212. https://doi.org/10.18592/jiiu.v18i2.3229 

Saltanera. (2017). 74–63 ,(2)2 .ِ ف ل ْ َ ل. 

Skinner, B. F. (n.d.). The Behavior of Organisms: An Experimental Analysis. B.F. Skinner 

Foundation. Buku, 0–17. 

Wahyudi, F. (2017). Mengontrol Moral Hazard Nasabah Melalui Instrumen Ta’Zir Dan Ta’Widh. Al-

Banjari : Jurnal Ilmiah Ilmu-Ilmu Keislaman, 16(2), 25. https://doi.org/10.18592/al-

banjari.v16i2.1357 

Аттиа, А. М. (2023). Концепт « судьба » в арабской лингвокультурной картине мира. 1(142), 

264–270. 

 

 


