Al-Khedmah: Jurnal Pengabdian Masyarakat

P-ISSN  : xxxx-xxxx
E-ISSN  : xoxxxx-xxxx

gc())lI 1 No. '1, Oktober 2025 //; ,\L‘@T‘T IS %
" AL-HIKMAH

Al-Khedmah: Jurnal Pengabdian Masvarakat JAKAKLA

ANALISIS BUDAYA PESIMISME (TTYARAH) BANGSA ARAB DALAM
SURAH YASIIN AYAT 18-19: STUDI TAFSIR IBNU KATSIR

Muh Mattlangil Fajri !, Fadilillillah Maulana Akhdi 2

TUIN Walisongo Semarang, Semarang, Indonesia; email: mattlangilfajri089@gmail.com
2UIN Walisongo Semarang, Semarang, indonesia; email: pablofhet@gmail.com

Keywords

Pessimism, Culture,
Superstition,
Phenomenon, Arab
Nation

ABSTRACT

The phenomenon of pessimism culture in pre-Islamic Arab society is part of a
belief system that believes in the existence of bad luck (tiyarah) that can affect
the fate of a person or a community. This study aims to analyze the concept of
tiyarah as reflected in Surah Yasin verses 18-19, by referring to Ibn Kathir's
interpretation. This study uses a qualitative-descriptive approach with thematic
and contextual interpretation analysis methods. The results of the study show
that the verse describes the response of the previous people who accused the
messengers of bringing bad luck, and threatened them if they did not stop their
preaching. Ibn Kathir emphasized that the bad luck they claimed actually came
from their own mistakes and deviations. Islam through this verse firmly refutes
the concept of tiyarah and calls for the view that all forms of destiny and disaster
are part of Allah's provisions, not the result of human interpretation of certain
symbols or signs. Rejection of this culture of pessimism is the starting point for
the formation of an Islamic life paradigm based on optimism, moral
responsibility, and faith. This study contributes to understanding the Qur'anic
critique of the cultural heritage laden with fatalistic and superstitious beliefs in
pre-Islamic societies.

Kata Kunci:

Pesimisme, Budaya,
Tahayul, Fenomena,
Bangsa Arab

ABSTRAK

Fenomena budaya pesimisme dalam masyarakat Arab pra-Islam
merupakan bagian dari sistem kepercayaan yang meyakini adanya
pertanda sial (tiyarah) yang dapat memengaruhi nasib seseorang atau
suatu komunitas. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep
tiyarah sebagaimana tercermin dalam Surah Yasin ayat 18-19, dengan
merujuk pada penafsiran Ibn Katsir. Kajian ini menggunakan
pendekatan kualitatif-deskriptif dengan metode analisis tafsir tematik
dan kontekstual. Hasil penelitian menunjukkan bahwa ayat tersebut
menggambarkan respons kaum terdahulu yang menuduh para utusan
pembawa kesialan, serta mengancam mereka jika tidak menghentikan
dakwahnya. Ibn Katsir menegaskan bahwa kesialan yang mereka klaim

1


http://jurnal.alhikmah.ac.id/?journal=elhikmah
mailto:mattlangilfajri089@gmail.com
mailto:pablofhet@gmail.com

sebenarnya bersumber dari kesalahan dan penyimpangan mereka
sendiri. Islam melalui ayat ini secara tegas membantah konsep tiyarah
dan menyerukan pandangan bahwa segala bentuk takdir dan musibah
merupakan bagian dari ketentuan Allah, bukan hasil interpretasi
manusia terhadap simbol atau pertanda tertentu. Penolakan terhadap
budaya pesimisme ini menjadi titik awal pembentukan paradigma
hidup Islami yang berlandaskan optimisme, tanggung jawab moral, dan
keimanan. Kajian ini memberi kontribusi dalam memahami kritik Al-
Qur’an terhadap warisan budaya yang sarat dengan keyakinan fatalistik
dan takhayul dalam masyarakat pra-Islam.

A. Pendahuluan

Sebelum kedatangan Islam, masyarakat Arab dikenal memiliki berbagai kepercayaan
tradisional yang sering kali bertentangan dengan akal sehat dan ajaran tauhid. Salah satu
contohnya adalah budaya tiyarah, yaitu keyakinan bahwa pertanda tertentu—seperti arah
terbang burung, angka tertentu, atau kehadiran individu tertentu —dapat membawa nasib
buruk atau kesialan. Kepercayaan ini menumbuhkan sikap pesimis dan pandangan hidup
yang cenderung fatalistik, bahkan memengaruhi cara mereka merespons ajakan para nabi.

Dalam Surah Yasin ayat 18-19, digambarkan bagaimana masyarakat menolak seruan
para utusan Allah karena menganggap mereka sebagai sumber kesialan. Tafsir Ibnu Katsir
memberikan penjelasan rinci mengenai sikap ini. Artikel ini bertujuan mengulas budaya
tiyarah, menelaah kandungan Surah Yasin ayat 18-19, serta menggali pandangan Ibnu
Katsir terkait persoalan tersebut.

Kepercayaan terhadap tiyarah membentuk pola pikir yang merugikan, karena
membuat masyarakat menggantungkan nasib pada hal-hal di luar dirinya, seperti pertanda
tertentu atau kejadian-kejadian yang dianggap membawa sial. Cara pandang semacam ini
jelas bertentangan dengan nilai-nilai Islam yang mengajarkan tanggung jawab pribadi dan
keyakinan penuh terhadap takdir Allah. Dalam Surah Yasiin ayat 18-19, dijelaskan bahwa
sikap seperti ini bukan sekadar kesalahan berpikir, melainkan juga menjadi penghalang
besar dalam menerima ajaran kebenaran yang disampaikan oleh para rasul. Tafsir Ibnu
Katsir memperkuat pandangan ini dengan menunjukkan bahwa keyakinan terhadap
kesialan yang dibawa para nabi merupakan bentuk penolakan terhadap kebenaran, bukan

karena isi dakwahnya, tetapi karena kebiasaan budaya yang telah mengakar kuat. Oleh



karena itu, membebaskan masyarakat dari belenggu pesimisme seperti tiyarah menjadi
langkah penting dalam menegakkan prinsip-prinsip tauhid secara utuh dan menyeluruh'.

Tiyarah berasal dari kata tapayyur yang berarti “menafsirkan sesuatu sebagai
pertanda buruk”. Dalam literatur hadis, Nabi Muhammad saw. menolak keras praktik
tiyarah, sebagaimana dalam hadis:
“Tidak ada tiyarah, dan yang paling baik adalah fa’l (optimisme).” (HR. Bukhari dan Muslim)

Tafsir Ibnu Katsir merupakan salah satu tafsir klasik paling otoritatif. Ibnu Katsir
menggunakan pendekatan tafsir bil-ma’tsur, yaitu penafsiran berdasarkan Al-Qur’an,
hadis, dan atsar sahabat. Dalam menafsirkan ayat-ayat yang berkaitan dengan perilaku
umat terdahulu, Ibnu Katsir sering kali menyertakan konteks sejarah dan sosialnya. Istilah
tiyarah berakar dari kata tahayyur, yang secara bahasa mengandung makna menafsirkan
kejadian atau simbol tertentu sebagai pertanda buruk. Dalam ajaran Islam, praktik ini jelas
ditolak, sebagaimana ditegaskan oleh Nabi Muhammad saw. dalam sebuah hadis yang
menyatakan bahwa tidak ada tiyarah, dan justru yang dianjurkan adalah fa’l atau sikap
optimis?.
B. Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan
(library research), yang bertumpu pada penelusuran, kajian, dan analisis terhadap sumber-
sumber literatur klasik dan kontemporer. Fokus utama penelitian ini adalah penafsiran ayat
18-19 dari Surah Yasin, dengan merujuk pada Tafsir al-Qur’an al-“Azim karya Ibn Katsir
sebagai sumber primer. Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan tafsir tematik
(maudhu’i), yang bertujuan menggali makna dan konteks budaya tiyarah dalam kerangka
naskah Al-Qur’an secara menyeluruh dan integratif.

Data dikumpulkan melalui penelusuran teks-teks tafsir klasik, hadis, dan sumber-
sumber pendukung lain yang relevan seperti kamus bahasa Arab, kitab syarah hadis, serta
literatur kebudayaan Arab pra-Islam. Teknik analisis dilakukan secara deskriptif-analitis,

yaitu dengan menguraikan struktur makna ayat secara linguistik, mengaitkannya dengan

Ibnu Katsir, Tafsir al-Qur’an al-’Azhim, Juz 6, (Kairo: Dar al-Tayba, t.t.), tafsir Surah Yasiin ayat 18-19.
2 Rahman, A., & Erdawati, S. (2019). Tafsir At-Tanwir Muhammadiyah Dalam Sorotan (Telaah Otoritas Hingga
Intertekstualitas Tafsir). https://doi.org/10.18592/J11U.V1812.3229
3


https://doi.org/10.18592/JIIU.V18I2.3229

konteks sosial-budaya masyarakat Arab pada masa itu, serta membandingkannya dengan
data historis dan teologis. Validitas data dijaga dengan triangulasi sumber dan interpretasi,
yakni membandingkan antara tafsir Ibn Katsir dengan beberapa mufasir lainnya seperti al-
Qurthubi dan al-Razi, guna mendapatkan kedalaman makna dan penekanan tematik yang
akurat. Dengan metode ini, penelitian ini diharapkan mampu memberikan pemahaman
kritis dan komprehensif terhadap budaya pesimisme (tiyarah) dalam pandangan Al-Qur’an.
C. Hasil dan Pembahasan

Budaya Tiyarah dan Pesimisme Bangsa Arab Pra-Islam

Bangsa Arab sebelum Islam sangat mempercayai bahwa nasib seseorang dapat
dipengaruhi oleh tanda-tanda tertentu. Salah satu bentuk populer dari tiyarah adalah “iyafah,
yakni meramal nasib dengan melihat arah terbang burung. Jika burung terbang ke kanan,
maka dianggap sebagai pertanda baik, dan jika ke kiri, maka pertanda buruk. Kepercayaan
ini menumbuhkan sikap pesimis, menyalahkan faktor luar atas setiap kesulitan, dan
menjadi penghalang besar dalam menerima dakwah para rasul. Para nabi sering dianggap
sebagai pembawa bencana karena kehadiran mereka kerap berbarengan dengan peringatan
atau azab dari Allah atas kedurhakaan umat®.

Dalam konteks kebudayaan Arab pra-Islam, terdapat satu aspek kepercayaan yang
sangat berpengaruh dalam kehidupan sosial mereka, yaitu tiyarah—sebuah keyakinan
terhadap tanda-tanda kesialan yang diasosiasikan dengan berbagai pertanda atau isyarat
tertentu. Istilah tiyarah berasal dari akar kata tara yang berarti "terbang”, dan awalnya
merujuk pada praktik masyarakat Arab yang mengamati arah terbang burung untuk
meramal nasib baik atau buruk (Al-Munajjid, 2007)*. Jika burung terbang ke kanan, itu
dianggap sebagai tanda baik (fa’l), namun jika ke kiri, maka itu dianggap membawa sial.

Kepercayaan semacam ini mencerminkan pola pikir pesimistis yang kuat dalam struktur

3 Attia, M. (2023). The concept of «Fate» in the Arabic linguocultural picture of the world. /L.H. I'ymuaes
Amuondazor Eypasus ¥Yammuo Ynusepcumeminity Xabapwoicor. https://doi.org/10.32523/2616-6887/2023-142-1-
264-270

¢ Al-Munajjid, M. S. (2007). Al-Mu‘jam al-Wasit fi al-Lughah. Kairo: Majma“ al-Lughah al-’Arabiyyah


https://doi.org/10.32523/2616-6887/2023-142-1-264-270
https://doi.org/10.32523/2616-6887/2023-142-1-264-270

budaya mereka, yang kemudian memengaruhi perilaku kolektif dalam merespons
peristiwa-peristiwa sosial dan spiritual®.

Budaya pesimisme ini tidak hanya terbatas pada interpretasi simbolik atas fenomena
alam, tetapi juga meluas hingga ke dalam penilaian terhadap individu. Masyarakat Arab
kuno cenderung mengaitkan kemalangan dengan kehadiran atau kata-kata seseorang, yang
mereka anggap sebagai penyebab datangnya musibah. Dalam situasi tersebut, muncul
anggapan bahwa seorang individu dapat membawa sial hanya karena kehadirannya atau
ucapannya, tanpa mempertimbangkan rasionalitas atau logika sebab-akibat®.

Dalam teks-teks klasik dan tafsir, ditemukan bahwa praktik tiyarah merupakan salah
satu bentuk ketakhyulan yang secara eksplisit ditolak dalam Islam. Dalam sebuah hadis
yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah, Rasulullah saw. bersabda: “La tiyarah, wa khayruha
al-fa’l” (Tidak ada tiyarah, dan yang terbaik adalah harapan baik) (HR. Bukhari dan
Muslim). Ini menunjukkan bahwa Islam menentang budaya pesimisme dan mendorong
sikap optimistis yang rasional dan bertawakal. Lebih jauh lagi, dalam Surah Yasin ayat 18—
19, Allah menggambarkan bagaimana kaum terdahulu menyalahkan para rasul atas
musibah yang mereka alami. Mereka berkata, “Sesungguhnya kami bernasib malang
karena kamu” (Yasin: 18). Namun para rasul menjawab bahwa kemalangan itu berasal dari
perbuatan mereka sendiri. Ini adalah bentuk kritik terhadap cara berpikir masyarakat yang
menyandarkan penderitaan pada faktor eksternal ketimbang mengevaluasi perilaku
mereka sendiri’.

Pesimisme dalam budaya Arab pra-Islam merupakan refleksi dari kecenderungan
kolektif yang melihat masa depan dengan ketakutan dan menciptakan tafsir negatif atas
fenomena sekitar. Dalam konteks teologis, Islam memurnikan pandangan tersebut dengan
menegaskan bahwa nasib baik atau buruk semata-mata adalah ketetapan Allah yang tidak

dapat diramalkan melalui simbol-simbol alam yang arbitrer. Oleh karena itu, Islam secara

5 Wahyudi, F. (2017). Mengontrol moral hazard nasabah melalui instrumen ta’zir dan ta'widh. 16(2), 186-202.
https://doi.org/10.18592/Al-Banjari.V1612.1357

6 Pessimism Feature is Reflected in One of Thomas Hardy’s Poems “Ah, Are You Digging on My Grave?” As
One of the Features of Modernism. (2022). Journal of Literature, Languages and Linguistics.
https://doi.org/10.7176/j111/91-03

7 Khofifah, F. (2022). Tradisi ingkungan di desa tirtosari yogyakarta dalam pandangan akidah islam. Academic
Journal of Islamic Principles and Philosophy. https://doi.org/10.22515/ajipp.v2i2.4083

5


https://doi.org/10.18592/AL-BANJARI.V16I2.1357
https://doi.org/10.7176/jlll/91-03
https://doi.org/10.22515/ajipp.v2i2.4083

bertahap membongkar fondasi-fondasi pemikiran pesimistis tersebut dan menggantinya
dengan etika optimisme, usaha, dan ketundukan kepada kehendak Ilahi®.

Tafsir Surah Yasiin Ayat 18-19
o e s S ST i ] o IS 63l ) 6

“Mereka berkata: ‘Sesungguhnya kami bernasib malang karena kamu. Sungguh, jika kamu tidak
berhenti (menyeru kami), niscaya kami akan merajam kamu, dan kamu pasti akan mendapat azab
yang pedih dari kami.”

ot o 4 Mot aﬂ",/o/e&ﬂo"'}. ,/%)/g°}}~’ a’“{,

“Para rasul itu berkata: ‘Kemalangan kamu itu adalah karena kamu sendiri. Apakah (kemalangan
itu terjadi) karena kamu diberi peringatan? Sebenarnya kamu adalah kaum yang melampaui batas.””

Menurut Ibnu Katsir, penduduk kota tersebut menyalahkan para utusan atas
kesulitan yang mereka alami. Mereka menyatakan bahwa kehadiran para nabi membawa
kesialan, sebuah refleksi nyata dari budaya tiyarah. Dalam tafsirnya, Ibnu Katsir
menjelaskan bahwa ucapan tersebut mencerminkan kedurhakaan dan pengingkaran
yang mendalam. Para rasul menanggapi bahwa kemalangan yang mereka alami bukan
disebabkan oleh peringatan yang diberikan, tetapi akibat dari dosa dan pembangkangan
mereka sendiri. Ibnu Katsir mengutip ayat lain untuk memperkuat argumen ini, seperti
QS. Asy-Syura: 30:

“Dan musibah apa pun yang menimpa kamu adalah disebabkan oleh perbuatan tanganmu
sendiri.”

Dengan demikian, ayat ini menegaskan bahwa tiyarah adalah bentuk kesesatan,
dan bahwa musibah tidak boleh dikaitkan dengan utusan Allah atau simbol-simbol
tertentu. Dalam Surah Yasin ayat 18-19, Al-Qur’an menggambarkan respons keras
penduduk suatu negeri terhadap para utusan yang menyampaikan risalah tauhid.
Mereka menyatakan bahwa kehadiran para utusan tersebut membawa kesialan bagi
mereka. Hal ini diungkapkan dalam kalimat "Inna tatayyarna bikum", yang dapat

dipahami sebagai ungkapan penolakan yang sarat dengan nuansa pesimisme dan

8 Leahy, R. L. (2002). Pessimism and the Evolution of Negativity. Journal of Cognitive Psychotherapy.
https://doi.org/10.1891/JCOP.16.3.295.52520
6


https://doi.org/10.1891/JCOP.16.3.295.52520

keyakinan akan takdir buruk yang diasosiasikan dengan kedatangan para nabi atau
utusan’.

Menurut penafsiran Ibn Katsir, penduduk tersebut merasa bahwa para utusan
membawa dampak buruk, bukan manfaat. Qatadah menjelaskan bahwa mereka
meyakini setiap bencana atau musibah yang menimpa mereka bersumber dari
kehadiran para utusan itu. Mujahid bahkan mencatat bahwa penduduk menyangka
bahwa setiap kali orang-orang seperti para nabi datang ke suatu tempat, pasti akan
disusul oleh hukuman atau bencana dari Tuhan.

Ancaman yang mereka lontarkan terhadap para utusan cukup serius,
sebagaimana tergambar dalam firman “La’in lam tantahii lanarjumannakum”, yang
diartikan sebagai ancaman untuk merajam mereka jika tidak menghentikan
dakwahnya. Qatadah menafsirkan rajam ini secara literal sebagai pelemparan batu,
sementara Mujahid memaknainya secara metaforis sebagai makian dan caci maki.
Utusan-utusan itu kemudian merespons dengan menyatakan bahwa sumber
kemalangan sesungguhnya bukanlah mereka, tetapi penduduk itu sendiri.

Firman “Ta’irukum ma‘akum” menunjukkan bahwa nasib buruk itu berasal dari
perbuatan mereka sendiri, bukan karena peringatan atau dakwah yang disampaikan.
Ini sejalan dengan narasi-narasi lain dalam Al-Qur’an, seperti dalam kisah Nabi Musa
dengan Fir‘aun (QS. Al-A’raf: 131), Nabi Saleh dengan kaumnya (QS. An-Naml: 47),
dan kritik terhadap kaum munafik (QS. An-Nisa: 78), yang semuanya menggambarkan
kecenderungan manusia untuk melemparkan kesalahan kepada para nabi saat mereka
mengalami kesulitan'®.

Selanjutnya, pernyataan “A’in dhukkirtum bal antum qaumun musrifan"
mempertegas bahwa sikap keras kepala dan penolakan yang dilakukan penduduk itu
adalah bentuk dari pelampauan batas. Mereka tidak hanya menolak ajakan tauhid,
tetapi juga menuduh peringatan tersebut sebagai sumber musibah. Dalam pandangan

para mufassir seperti Qatadah dan Wahb ibn Munabbih, konsep ta’ir atau "burung

° Khafidhoh, K. (2013). Teologi Bencana dalam Perspektif M. Quraish Shihab.
https://doi.org/10.14421/ESENSIA.V14I1.749
10 Jbn Kathir, 1. (2000). Tafsir al-Qur’an al-*Azim (Tafsir Ibn Kathir). Beirut: Dar al-Fikr.


https://doi.org/10.14421/ESENSIA.V14I1.749

pertanda sial" adalah simbol dari amal perbuatan manusia itu sendiri. Oleh karena itu,
nasib buruk yang mereka alami adalah konsekuensi logis dari penyimpangan dan
pelanggaran mereka terhadap ketentuan Allah''.

Relevansi Ayat terhadap Masyarakat Modern

Walau budaya tiyarah dalam bentuk klasik sudah tidak banyak dijumpai, bentuk-
bentuk modernnya masih ada. Kepercayaan terhadap angka sial, hari sial, atau orang
tertentu sebagai pembawa kesialan masih berkembang di berbagai tempat. Bahkan
dalam masyarakat modern yang maju secara teknologi, kepercayaan irasional ini masih
bertahan. Ayat ini memberikan pelajaran bahwa setiap individu harus bertanggung
jawab atas amal perbuatannya. Islam mengajarkan optimisme, rasionalitas, dan
keyakinan bahwa segala sesuatu terjadi atas kehendak Allah dan mengandung hikmah.
Menyalahkan orang lain atau keadaan sebagai pembawa sial adalah bentuk
pengingkaran terhadap konsep takdir dan usaha.

Meskipun Surah Yasin ayat 18-19 secara historis merekam respons negatif
masyarakat terhadap dakwah para utusan Allah, pesan moral dan spiritual dari ayat
ini tetap memiliki relevansi yang kuat dalam konteks kehidupan masyarakat modern.
Ayat ini menyingkap kecenderungan manusia untuk mencari kambing hitam atas
segala musibah dan kegagalan yang mereka alami, sebuah pola perilaku yang masih
sering dijumpai hingga hari ini'2.

Dalam kehidupan kontemporer, bentuk tiyarah tidak lagi terbatas pada takhayul
terhadap arah burung atau simbol-simbol alam, namun telah menjelma dalam bentuk
modern seperti stereotip, stigma sosial, hingga penciptaan narasi kolektif yang
menyalahkan kelompok tertentu atas bencana atau krisis. Misalnya, saat terjadi wabah
atau krisis ekonomi, tidak sedikit individu atau kelompok menyalahkan etnis, agama,
atau profesi tertentu tanpa dasar ilmiah.

Hal ini menunjukkan bahwa akar budaya pesimisme dan kepercayaan pada

"pembawa sial" masih tetap hidup dalam format yang berbeda. Relevansi ayat ini juga

1 Al-Tha‘labi, A. L. (2002). Al-Kashf wa al-Bayan. Beirut: Dar Ihya al-Turath al-' Arabi.
12 Sholikhin, M. (2017). Berbagai masalah keberagamaan masyarakat modern dalam perspektif dekonstruksi dakwah
berbasis psikologi sosial. https://doi.org/10.24090/Komunika.V9I1.827
8


https://doi.org/10.24090/KOMUNIKA.V9I1.827

terletak pada penolakannya terhadap mentalitas fatalistik yang melepaskan tanggung
jawab individu atas nasibnya sendiri. Masyarakat modern, yang sering dilanda
kecemasan dan ketidakpastian, dapat mengambil pelajaran dari respons para utusan
yang menegaskan bahwa kemalangan berasal dari perbuatan manusia sendiri, bukan
karena orang lain atau tanda-tanda eksternal. Dalam konteks ini, Islam menawarkan
paradigma tanggung jawab personal dan optimisme berbasis iman, yang menolak
segala bentuk pesimisme tanpa dasar rasional. Lebih dari itu, ayat ini juga mengajarkan
pentingnya etika dalam berdakwah dan berdialog dengan masyarakat.

Respons para utusan yang tetap rasional dan tidak terpancing provokasi
menunjukkan model komunikasi yang etis, yang sangat relevan dalam era digital saat
ini—di mana konflik dan kesalahpahaman mudah menyebar melalui media sosial.
Dengan demikian, Surah Yasin ayat 18-19 tidak hanya menegur budaya pesimisme
masa lampau, tetapi juga memberikan fondasi spiritual dan moral bagi masyarakat
modern dalam membangun sikap optimis, kritis, dan bertanggung jawab dalam
menghadapi dinamika kehidupan'.

D.Kesimpulan

Budaya tiyarah merupakan bagian dari sistem kepercayaan jahiliyah yang
bertentangan dengan nilai-nilai tauhid dan rasionalitas dalam Islam. Surah Yasiin ayat
18-19 menolak secara tegas pandangan ini dengan menegaskan bahwa keburukan yang
menimpa manusia bersumber dari perbuatannya sendiri. Tafsir Ibnu Katsir
menekankan bahwa para nabi tidak membawa kesialan, melainkan datang sebagai
pembawa petunjuk dan peringatan.

Pesan utama dari ayat ini adalah bahwa manusia harus menjauhkan diri dari
sikap pesimis, irasional, dan menyalahkan orang lain atas kesulitan hidup. Sebaliknya,
Islam menuntun manusia untuk bertanggung jawab, optimis, dan yakin akan rahmat

serta keadilan Allah. Studi terhadap Surah Yasin ayat 18-19 melalui pendekatan tafsir

1BOptimisme Al-Qur'an dalam Meningkatkan Adversity Quotient (Studi IlImu Ma’ani QS. As-Syarh: 5-8).
(2023). Al-Mubarak : Jurnal Kajian Al-Quran Dan Tafsir. https://doi.org/10.47435/al-mubarak.v8i1.1971
9


https://doi.org/10.47435/al-mubarak.v8i1.1971

Ibn Katsir menunjukkan bahwa budaya tiyarah atau pesimisme telah menjadi bagian
integral dari cara berpikir masyarakat Arab pra-Islam.

Mereka cenderung menisbatkan segala bentuk musibah dan nasib buruk kepada
orang-orang yang membawa perubahan atau dakwah, sebagaimana ditujukan kepada
para utusan yang menyeru kepada tauhid. Sikap tersebut tercermin dari ungkapan
mereka yang menyalahkan para utusan atas kesialan yang mereka alami, dan bahkan
mengancam mereka dengan kekerasan fisik dan psikologis. Ibn Katsir dalam tafsirnya
menegaskan bahwa kemalangan yang mereka klaim bukanlah berasal dari para utusan,
melainkan akibat dari dosa dan kezaliman mereka sendiri. Penafsiran ini
menyampaikan pesan penting bahwa kesialan bukanlah sesuatu yang melekat pada
simbol, individu, atau peristiwa tertentu secara mutlak, melainkan merupakan hasil
dari perilaku manusia yang menyimpang dari nilai-nilai ketuhanan.

Al-Qur’an dalam hal ini mengoreksi pandangan deterministik dan takhayul
yang berkembang dalam masyarakat Arab waktu itu, dengan menegaskan bahwa
takdir dan peristiwa-peristiwa kehidupan sepenuhnya berada dalam kuasa Allah,
bukan hasil tafsir subjektif manusia terhadap pertanda. Dengan demikian, analisis ini
menegaskan bahwa Islam melalui wahyu Ilahi secara tegas membongkar akar-akar
budaya pesimisme dan menggantikannya dengan prinsip tanggung jawab moral,
kesadaran spiritual, serta optimisme terhadap rahmat Allah.

Tafsir Ibn Katsir memberi penekanan bahwa respon para rasul terhadap tuduhan
kaum tersebut merupakan bentuk dakwah yang menjernihkan makna musibah dan
nasib dalam kerangka keadilan dan hikmah Ilahi. Oleh karena itu, pengkajian atas ayat
ini tidak hanya memberikan pemahaman linguistik dan historis, tetapi juga membuka

ruang refleksi teologis dan budaya terhadap konsep kesialan dalam perspektif Islam.

10



Daftar Pustaka

Alawiyah, K., & Nuruddien, M. (2023). Optimisme Al-Qur’an dalam Meningkatkan Adversity
Quotient (Studi Ilmu Ma’ani QS. As-Syarh: 5-8). Jurnal Al-Mubarak: Jurnal Kajian Al-Qur’an Dan
Tafsir, 8(1), 86—104. https://doi.org/10.47435/al-mubarak.v8i1.1971

al-Lughah al-’Arabiyah, M. (1986). al-Mu jam al-wasit. Cagri Yayinlari.

Al-Qurthubi. (n.d.). Al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an. Dar al-Kutub al-Misriyah.

Al-Qurthubi, M. A. (2006). Tafsir al-Qurthubi: Al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an ([ilid 15). Dar al-Kutub al-
IImiyyah.

Al-Suyuthi, J. (n.d.). Al-Itqan fi "Ulum al-Qur’an. Dar al-Fikr.

Hofmann, S. G., Moscovitch, D. A., & Heinrichs, N. V. O.-16. (n.d.). Evolutionary Mechanisms of
Fear and Anxiety. ] Cogn Psychother, 3, 317-2002. https://doi.org/10.1891/jcop.16.3.317.52519

Hood, R. W., Hill, P. C., & Spilka, B. (2009). Psikologi Agama: Pendekatan Empiris. In Diterjemahkan
oleh A. Nuryani. Rajawali Pers.

Ibn Katsir, I. (2000). Tafsir al-Qur’an al-’Azhim. In Terjemahan oleh M. Abdul Ghoffar E.M. Pustaka
Imam Asy-Syafi'i.

Ibrahim, A. M. A, & Almikhwa, A. (2022). Pessimism Feature is Reflected in One of Thomas Hardy’s
Poems “Ah, Are You Digging on My Grave?” As One of the Features of Modernism. Journal of
Literature, Languages and Linguistics, 91(1976), 16-21. https://doi.org/10.7176/j111/91-03

Indonesia, K. A. R. (2019). Al-Qur’an dan Terjemahannya. Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an,
Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI.

Katsir, I. (n.d.). Tafsir al-Qur’an al-’Azim. Dar al-Fikr.

Khafidhoh, K. (2013). Teologi Bencana dalam Perspektif M. Quraish Shihab. ESENSIA: Jurnal Ilmu-
Ilmu Ushuluddin, 14(1 SE-Articles), 37-60. https://doi.org/10.14421/esensia.v14i1.749

Khofifah, F. (2022). Tradisi Ingkungan Di Desa Tirtosari Yogyakarta Dalam Pandangan Akidah
Islam.  Academic  Journal of Islamic  Principles and  Philosophy, 2(2), 173-190.
https://doi.org/10.22515/ajipp.v2i2.4083

Nasution, H. (n.d.). Islam Rasional. Mizan.

Nata, A. (n.d.). Metodologi Studi Islam. Rajawali Press.

RAHMAN, A. & ERDAWATI, S. (2019). TAFSIR AT-TANWIR MUHAMMADIYAH DALAM
SOROTAN (Telaah Otoritas Hingga Intertekstualitas Tafsir). Jurnal Ilmiah Ilmu Ushuluddin,
18(2), 212. https://doi.org/10.18592/jiiu.v18i2.3229

Saltanera. (2017). J-J S [1. 2(2), 63-74.

Skinner, B. F. (n.d.). The Behavior of Organisms: An Experimental Analysis. B.F. Skinner
Foundation. Buku, 0-17.

Wahyudi, F. (2017). Mengontrol Moral Hazard Nasabah Melalui Instrumen Ta’Zir Dan Ta’"Widh. Al-
Banjari:  Jurnal Ilmiah  Ilmu-llmu  Keislaman, 16(2), 25. https://doi.org/10.18592/al-
banjari.v16i2.1357
Atrtna, A. M. (2023). Koruenm « cydvoa » 6 apadckou AuHz60KyAbmypHot kapmune mupa. 1(142),

264-270.

11



