Dirasat: Jurnal Ilmu Ushuluddin Al-Hikmah

P-ISSN :2088-9100
E-ISSN  : xxxx-xxxx

Vol. 1 No. 1, Oktober 2024

DOI

Dirasat: Jurnal [lmu Ushuluddin Al-Hikmah

PARADIGMA KERUSAKAN LINGKUNGAN

DALAM TINJAUAN AL-QUR’AN

Akhmad Nizaruddin!

ISTAI Dirosat Islamiyah Al-Hikmah, Jakarta, Indonesia; email:

ahmadnizaruddin@stiudialhikmah.ac.id

Keywords

Ecological verses,
environmental
destruction, thematic
interpretations.

ABSTRACT

The Qur'an pays attention to the environment. and give a strong warning to
humans if they cause damage. The focus of the article is how the Al-Qur'an
interprets verses related to environmental destruction; and what are the terms
regarding environmental destruction in the Koran. The current research focus
is literature. The main source of this research is the Koran. Secondary sources
are the tafsir books of the ulama. In conclusion, the terms used in the Qur'an
related to environmental damage are fasad and halaka. The term fasad has several
meanings including; deviant and useless behavior, disorder/disorder,
destructive behavior, neglect or not caring, environmental damage. The term
halaka also has several meanings, including: loss of something from oneself,
wasting one's possessions, loss or disadvantage, destruction in the form of
natural damage, death or passing away, fana' or the opposite of baga',
destruction and collective destruction. The Qur'anic terms used as causes of
environmental damage include: tabzir, israf, itraf.

Kata Kunci:

Ayat-ayat ekologi,
perusakan
lingkungan, tafsir
tematik)

ABSTRAK

Al-Qur’an memberi perhatian terhadap lingkungan. dan memberikan
teguran keras kepada manusia apabila membuat kerusakan. Fokus
tulisan adalah bagaimana penafsiran Al-Qur'an terhadap ayat-ayat
terkait perusakan lingkungan; dan bagaimana terma-terma tentang
perusakan lingkungan dalam Al-Qur’an. Fokus penelitian saat ini adalah
kepustakaan. Sumber utama penelitian ini adalah Al-Quran. Sumber
sekunder adalah kitab tafsir para ulama. Kesimpulannya term yang
digunakan oleh al-Qur’an yang terkait dengan kerusakan lingkungan
adalah fasad dan halaka. Term fasad mempunyai beberapa makna di
antaranya; perilaku menyimpang dan tidak = bermanfaat,

1


http://jurnal.alhikmah.ac.id/?journal=elhikmah
mailto:ahmadnizaruddin@stiudialhikmah.ac.id

ketidakteraturan/berantakan, perilaku destruktif, menelantarkan atau
tidak peduli, kerusakan lingkungan. Term halaka juga memiliki beberapa
pengertian di antaranya: hilangnya sesuatu dari diri seseorang,
menghabiskan harta benda, kerugian atau kemudaratan, kehancuran
berupa kerusakan alam, kematian atau meninggal dunia, fand’ atau
lawan dari baga’, kebinasaan dan kehancuran kolektif. Term al-Qur’an
yang digunakan sebagai sebab-sebab terjadinya kerusakan lingkungan
antara lain: fabzir, israf, itraf.

A. Pendahuluan

Persoalan lingkungan merupakan salah satu isu aktual dari kelima isu aktual deasa
ini, yaitu globalisasi, demokrasi, HAM dan gender, dan lingkungan. Bahkan isu tentang
lingkungan tersebut diproyeksikan akan tetap selalu aktual pada abad 21 ini.! Hal ini
dikarenakan kemajuan di era milenial membawa dampak serius terhadap kelestarian
lingkungan. Pola fikir masyarakat milenial yang cenderung didominasi oleh materialisme
telah menggiring sikap masyarakat dan pelaku industri, menjadi acuh terhadap
kelestarian lingkungan. Manusia seakan-akan lupa keberadaannya sebagai makhluk yang
diberi amanah untuk membangun peradaban yang berwawasan lingkungan.

Pada titik ini, agama memiliki peran penting dalam mengawal kemajuan di era
milenial, agar bisa selaras dengan tujuan penciptaan manusia sebagai makhluk
pembangun peradaban yang berlandaskan kesadaran lingkungan. Oleh karenanya,
penting kiranya menjalin hubungan yang harmonis antara agama dan lingkungan guna
merumuskan pandangan agama terhadap persoalan lingkungan. Hal ini dilakukan dalam
rangka mencari solusi untuk menanggulangi problematika kerusakan lingkungan.

Menjadi menarik karena pada mulanya agama sering dipandang secara sempit
sebagai ajaran yang hanya memberikan petunjuk-petunjuk untuk kehidupan dalam bentuk
ritualistik dan normatif. Ditambah lagi, dalam studi tentang ekologi sebagai disiplin
keilmuan, agama semula tidak begitu mendapatkan tempat yang layak. Meski
demikian, perlu disadari bahwa perspektif keagamaan setidaknya dapat dijadikan
sebagai pendekatan dalam menanggapi persoalan lingkungan. Etika agama terhadap
lingkungan dapat membimbing manusia agar aman dan selamat dari kerusakan. Selain
itu, agama dapat berperan dalam memberikan pertimbangan dan juga pengarahan
spiritual yang dapat mengarahkan umat manusia untuk bagaimana seharusnya dalam
memperlakukan alam lingkungan.?

Kajian terhadap persoalan lingkungan dengan sudut pandang keagamaan juga
merupakan suatu gagasan yang perlu untuk ditindaklanjuti. Ada beberapa pertimbangan
yang bisa digunakan, antara lain ; pertama, persoalan lingkungan memerlukan beragam
penelaahan dengan berbagai sudut pandang, meliputi: sains, budaya, sosiologi,
antropologi, dan teologi. Kedua, keberadaan agama mampu mempengaruhi para

1 Mujiyono Abdillah, Agama Ramah Lingkungan Perspektif Al-Quran (Jakarta: Paramadina, 2001)., h. 23

2 Ahmad Zainal Abidin and Fahmi Muhammad, “TAFSIR EKOLOGIS DAN PROBLEMATIKA LINGKUNGAN:
(Studi Komparatif Penafsiran Mujiyono Abdillah Dan Mudhofir Abdullah Terhadap Ayat-Ayat Tentang Lingkungan),”
QOF 4, no. 1 (June 15, 2020): 1-18, https://doi.org/10.30762/qof.v4i1.1990.

2



penganutnya untuk berbuat baik dan peduli terhadap lingkungan, dapat dijadikan
sebagaisuatu solusi alternatif dalam pemecahan isu kerusakan lingkungan. Ketiga,
permasalahan lingkungan hidup merupakan problematika yang bersifat global dan
menjadi tangungjawab penduduk dunia. Keempat, munculnya ragam program
penanggulangan permasalahan lingkungan bagaimanapun bentuk serta metode yang
disuguhkan, akan membantu dalam menjembatani antara perkembangan industri, ilmu
pengetahuan, dan teknologi dengan kelestarian lingkungan.

Keberadaan alam semesta bagi para ilmuwan Muslim, tidak hanya sebatas realitas
mandiri. Melainkan suatu bentuk medan kreativitas Tuhan. Mempelajari alam semesta
layaknya mempelajari perilaku Tuhan (sunnatullah), sehingga pada tataran ini, ilmu
pengetahuan justru akan menambah keimananbseseorangbkepada-Nya. Hubungan antara
ilmu dan agama adalah saling terikat dan terkait, bukan saling meniadakan,
sabagaimana difahami oleh sebagian kalangan.3

Al-Qur’an telah menyatakan bahwa bumi dan seisinya diciptakan untuk manusia.*
Artinya, bumi merupakan lingkungan yang disediakan oleh Allah SWT. untuk manusia. Di
lingkungan inilah manusia hidup, baik sebagai tempat tinggal, mengembangkan
keturunan, bahkan bersenang-senang sampai pada batas waktu yang telah ditentukan. Di
sisi lain, bumi sebagai lingkungan hidup manusia juga merupakan satu kesatuan dari
jalinan alam raya yang jauh lebih besar, yang dinyatakan oleh Al-Qur’an tercipta atas asas
keseimbangan (tawazun).> Oleh karena itu posisi manusia menjadi cukup penting dan
strategis dalam rangka memelihara lingkungan hidupnya demi kepentingan yang lebih
besar, yaitu menjaga dan memelihara keseimbangan alam raya tersebut. Manusia memang
diberi kebebasan dalam mengelola bumi ini, namun semuanya harus dilaksanakan dalam
kerangka tanggung jawab. Di sini, menjadi cukup jelas bahwa posisi manusia hanyalah
pengatur, perawat, atau pengelola, dan bukan penguasa. Sehingga dengan demikian,
manusia tidak boleh secara semena-mena memperlakukan bumi ini dengan arogan. Sebab,
segalanya akan dipertanggungjawabkan oleh yang memberi mandat (mustakhlif), yaitu
Allah SWT.

B.Hasil dan Pembahasan

a. Lingkungan dalam Al-Qur’an

Al-Qur’an berdimensi ekologis. Kalimat ini sangat tepat menjelaskan bahwa banyak
ayat-ayat al-Qur’an yang bicara tentang alam, bumi, dan semesta. Al-Qur’an juga banyak
membicarakan tentang penciptaan bumi, bahkan juga alasan kerusakan hingga
kehancuranya. Secara spesifik bahkan al-Qur’an merincikan bagamana bumi ini dibangun,
satu sama lain diantara komponen bumi berperan menjaga keseimbangan bumi, mulai
dari air, udara, tanah, dan makhluk hidup yang tinggal di atasnya.

3 Mulyadi Kertanegara, Nalar Religius; Menyelami Hakikat Tuhan, Alam, Dan Manusia (Jakarta: Erlangga, 2007).
45.

4QS.2:29

°QS. 557



Tema-tema ekologis dalam al-Qur’an tidak terlalu banyak mendapatkan perhatian
oleh para pengkaji tafsir.® Kebanyakan mufassir melahirkan corak tafsir yang berdimensi
sosial-kemasyarakatan. Padahal tafsir yang berdimensi ekologisjuga menjadi salah satu
tema penting dalam rangka menghadirkan solusi atas dampak kerusakan alam saat-saat
ini. Kerusakan alam tidak terjadi karena sesuatu yang alamiah saja, ada kerusakan yang
diakibatkan oleh tangan manusia.”

Paradigma ekologis dalam al-Qur’an selain berbicara seputar kerusakan alam juga
terkait tugas manusia sebagai wakil Allah di atas bumi. Manusia memiliki peran
sentral dalam menjaga keseimbangan alam. Al-Qur’an memberikan teguran bahwa
manusia harus bersikap tidak serakah, tidak berlebihan dan wajib bertanggungjawab
atas apa yang ada di atas muka bumi. Al-Qur’an membebankan tugas berat kepada manusia
yang berakal, selain mampu mengelola dan mengolah, tapi juga merawat keberkelanjutan
ekosistem di atas bumi. Ayat-ayat al-Qur’an tentang pelestarian lingkungan banyak yang
memang mendapatkan perhatian dari para pengkaji tafsir.

Nur Adibdah dan Zailina Hashim dalam penelitianya menjelaskan ada 42 surah dari
114 surah dan 89 ayat yang relevan dari total 6236 ayat yang menyebutkan aspek
lingkungan, termasuk: (i) 15 ayat yang menekankan pentingnya pengelolaan sumber daya
air; (ii) 14 ayat tentang keadilan lingkungan, termasuk yurisprudensi bumi; (iii) 13 ayat
tentang pentingnya keanekaragaman hayati, termasuk konservasi tanaman dan konservasi
biologi; (iv) 13 ayat tentang lansekap berkelanjutan, termasuk berkebun; (v) 9 ayat-ayat
tentang pengelolaan lingkungan; (vi) 6 ayat tentang pentingnya keseimbangan ekosistem;
(vii) 5 ayat tentang dampak manusia terhadap lingkungan; (viii) 5 ayat tentang konsumsi
berlebihan, termasuk pengurangan limbah; (ix) 4 ayat tentang sanitasi; (x) 3 ayat tentang
pentingnya ekologi sistem, termasuk homeostasis planet; dan (xi) 1 ayat tentang perubahan
iklim. Satu ayat dalam Surah A-Hijr (15:22) menyebutkan kesehatan lingkungan?®

16
14
12
10

Amount of verses in the Qur'an

o N & O ®

Environmental aspects

Menurut Mawil Izzi Dien, seorang sarjana Islam Irak dan ekoteolog Islam
terkemuka, dalam memperdebatkan teori lingkungan dalam Al-Qur'an, ia menjelaskan
bahwa lingkungan mengacu pada kata ma'ayish (tinggal). Istilah ini mengacu pada

® Bko Zulfikar, “WAWASAN AL-QUR’AN TENTANG EKOLOGI: (Kajian Tematik Ayat-Ayat Konservasi
Lingkungan),” QOF 2, no. 2 (December 15, 2018): 113-32, https://doi.org/10.30762/qof.v2i2.578.

" Abidin and Muhammad, “TAFSIR EKOLOGIS DAN PROBLEMATIKA LINGKUNGAN.”

8 Nur Adibah Mohidem and Zailina Hashim, “Integrating Environment with Health: An Islamic Perspective,” Social
Sciences 12, no. 6 (May 30, 2023): 321, https://doi.org/10.3390/socsci12060321.

4



lingkungan yang merupakan tempat tinggal yang mengandung makanan dan termasuk
hewan dan tumbuhan. Ketiga elemen ini saling terkait dan saling terkait dalam kehidupan.
Dia juga menjelaskan bahwa Allah menciptakan lingkungan atau bumi agar manusia
bersyukur kepada-Nya.” Ini menunjukkan bahwa lingkungan terutama penting bagi
manusia, serta makhluk lain. Secara tidak langsung, ia dapat menopang peradaban
manusia.

Namun, ada tiga aspek penting yang harus diperhatikan dalam hal upaya
pelestarian lingkungan. Pertama, ada tujuan penciptaan manusia, karena manusia
memainkan peran penting sebagai administrator alam yang makmur. Kedua, perlu juga
mempertimbangkan konsep al-mizan atau keseimbangan karena setiap ciptaan Allah
terkait erat dengan keseimbangan. Keseimbangan ini akan menciptakan lingkungan yang
harmonis dan makmur. Namun demikian, kedua aspek ini juga terkait dengan takdir oleh
Allah. Oleh karena itu, aspek ketiga adalah takdir yang menentukan peran manusia di bumi
dan keseimbangan alam.!%. Dikatakan bahwa takdir akan memandu kehidupan
lingkungan, termasuk aspek keseimbangan dan peran manusia. Al-Qur'an menghasilkan
prinsip-prinsip lingkungan, sehingga menciptakan interpretasi ekologis Islam dan etika
untuk lingkungan Islam.

Secara ekofilosofis hubungan manusia dengan lingkungan merupakan suatu
keniscayaan. Artinya antara manusia dan lingkungan hidup, yakni saling memiliki
keterkaitan dan hubungan timbal balik. Sehingga tanpa adanya hubungan timbal balik
atas keduanya, maka akan saling berada dalam ketiadaan. Manusia memiliki peranan
penting dalam pengelolaan dan pelestarian lingkungan. Sebagaimana manusia dipilih
oleh Allah swt. sebagai seorang khalifah. Dalam al-Qur’an di jelaskan bahwa manusia telah
menerima amanah besar dari Allah swt. yang enggan dipikul oleh langit, bumi dan gunung-
gunung.

M. Quraish Shihab memberikan keterangan bahwa penyerahan amanah kepada
manusia menunjukkan bahwa manusia memiliki potensi untuk menunaikannya
dengan baik. Sedangkan mengenai penolakan langit, bumi dan gunung adalah untuk
menggambarkan betapa besar amanat itu, bukannya untuk menggambarkan betapa
kecil dan remeh ciptaan Allah.12

Amanat yang diberikan Allah kepada manusia adalah amanat untuk
menjaga, mengelola dan melestarikan hukum alam. Tugas melestarikan lingkungan,
hanya diberikan kepada makhluk Tuhan yang berpengetahuan, di mana alam telah
banyak memberikan manfaat. Supaya kemanfaatan alam tetap dinamis—
berkesinambungan—maka manusia hendaknya juga bertindak sepadan dengan
tindakannya terhadap alam.’3

® Mawil 1zzi Dien. The Environmental Dimensions of Islam; (The Lutterworth Press: Cambridge, 2000); 24.
10 Zabidi, F. N. M.; Rahman, N. Abd; Halim, L. Integration of Islamic Values for Environmental Conservation: An
Analysis of School Textbooks. Religions; 2021; 12, 509. [DOI: https://dx.doi.org/10.3390/rel12070509]
11.QS. al-Ahzab [33]: 72)
12 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian al-Qur’an (Lentera hati, 2009). vol. 11, 332
13 Seyyed Mohsen Mirri, “Prinsip-Prinsip Islam dan Filsafat Mulla Sadra Sebagai Basis Etis dan Kosmologis
Lingkungan Hidup”, Fachruddin M. Mangunjaya, dkk (Ed), Menanam Sebelum Kiamat: Islam, Ekologi, Dan Gerakan
Lingkungan Hidup (Jakarta, Yayasan Obor Indonesia, 2007).

5



Sebagai khalifah, manusia memiliki tugas dan tanggung jawab untuk
merawat, memelihara dan melestarikan berbagai fasilitas alam yang telah disediakan
oleh Allah untuk manusia. Memang Allah telah membolehkan manusia untuk
menggunakan seluruh sumber daya alam ini sebagai sumber rizki bagi manusia dan
juga seluruh makhluk hidup yang ada di atasnya.4

b. Term-term yang terkait dengan kerusakan lingkungan dalam al-Qur’an

Di antara term-term dalam al-Qur'an yang terkait langsung dengan kerusakan
lingkungan adalah term fasad (s=l). Term fasad (-.) dengan seluruh derivasinya di dalam
al-Qur’an terulang sebanyak 50 kali'®, bermakna Jixie¥! e ¢4 # 5 5(sesuatu yang keluar
dari keseimbangan). Sementara cakupan makna term fasad ( 2«sé) ternyata cukup luas, yaitu
menyangkut jiwa/rohani, badan/fisik, dan apa saja yang menyimpang dari
keseimbangan/yang semestinya.1®

Term fasad adalah antonim dari salah (7<), yang secara umum, keduanya terkait
dengan sesuatu yang manfaat dan tidak manfaat. Artinya apa saja yang tidak membawa
manfaat baik secara individu maupun sosial masuk kategori fasad (-, begitu juga
sebaliknya, apa pun yang manfaat masuk kategori salah (z3=).1” Menurut Quraish Shihab,
pengrusakan di bumi adalah aktivitas yang mengakibatkan sesuatu yang memenuhi nilai-
nilainya dan atau berfungsi dengan baik serta bermanfaat menjadi kehilangan sebagian
atau seluruh nilainya sehingga tidak atau berkurang fungsi dan manfaatnya.!®

Term fasad dalam al-Qur’an dapat dibedakan menjadi :
1. Perilaku menyimpang dan tidak bermanfaat.

Sebagaimana dipahami dalam firman Allah berikut ini :
V) Oadiad {35 ) 156 (o591 § Todudd Y 2@ 1315
Dan apabila dikatakan kepada mereka:" Janganlah kamu membuat kerusakan di muka bumi".

Mereka menjawab, "Sesungguhnya kami orang-orang yang melakukankan perbaikan."(al-
Baqgarah/2:11).

Yang dimaksud dengan fasad di sini bukan berarti kerusakan benda, melainkan
perilaku menyimpang, seperti menghasut orang-orang kafir untuk memusuhi dan
menentang orang-orang Islam. Paling tidak term fasad di sini memiliki tiga pengertian
yaitu: memperlihatkan perbuatan maksiat, persekutuan antara orang-orang munafik
dengan orang-orang kafir dan sikap-sikap kemunafikan.’® Makna inilah yang terbanyak
dari term fasad (=lud).

14 Asyhari Abta, “Konsep Islam Tentang Pelestarian Lingkungan”, dalam Figih Lingkungan (Figh al-Bi’ah), (Jakarta:
Conservation International Indonesia, 2006), 77.

15 Abdul Baqi, Fuad, al-Mu jam al Mufahras li alfaz al-Qur’an al kariim, h. 518-519

16 Al-Asfahani, Al-Mufradat fi Garibil-Qur’an, (Beirut: Darul Ma’rifah, t.th), h. 379

17 Al-Baidawi, Anwar al-Tanzil wa Asrar al-Ta 'wil , (t.tp: al-Maktabah asy-Syamilah, t.th),jilid 1, h. 32

18 Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian al-Qur’an. V. 1, h.125

19 Al-Razi, Mafatihul Ghaib, (t.tp: al-Maktabah asy-Syamilah, t.th). v. 1, h. 337



Firman Allah yang lain:
O Cril 5% o 8 4T 55 8y kol 653 82375 L) 335 3T § e Vs
Dan janganlah kamu berbuat kerusakan di muka bumi, sesudah (Allah) memperbaikinya dan

berdoalah kepada-Nya dengan rasa takut dan penuh harap. Sesungguhnya rahmat Allah sangat dekat
kepada orang yang berbuat kebaikan.(Al-"A’raf/7: 56)

Ayat ini menunjukkan larangan untuk berbuat kerusakan atau tidak bermanfaat
dalam bentuk apa pun, baik menyangkut perilaku, seperti merusak, membunuh,
mencemari sungai, dan lain-lain, maupun menyangkut akidah, seperti kemusyrikan,
kekufuran, dan segala bentuk kemaksiatan.?

Salah satu bentuk perbaikan yang dilakukan Allah adalah dengan mengutus para
nabi untuk meluruskan dan memperbaiki kehidupan yang kacau dalam masyarakat. Siapa
yang tidak menyambut kedatangan rasul, atau menghambat misi mereka, dia telah
melakukan salah satu bentuk pengrusakan di bumi. Merusak setelah diperbaiki jauh lebih
buruk dari pada merusaknya sebelum diperbaiki atau pada saat dia buruk. Karena itu, ayat
ini secara tegas menggarisbawahi larangan tersebut, walaupun tentunya memperparah
kerusakan atau merusak yang baik juga amat tercela.?!

2. Ketidakteraturan/berantakan.

Dapat dilihat pada firman Allah :

YY Sghuas ie 307 Oy U1 o Boadd U7 Y) 4@l lagd 563
Seandainya pada keduanya (di langit dan di bumi) ada tuhan-tuhan selain Allah, tentu keduanya
telah binasa. Mahasuci Allah yang memiliki ' Arsy dari apa yang mereka sifatkan.( al-Anbiya/21: 22)

Term fasad di sini berarti tidak teratur. Artinya, jika di alam raya terdapat Tuhan
selain Allah, niscaya tidak akan teratur. Padahal perjalanan matahari, bulan, bintang, dan
milyaran planet semua berjalan secara teratur tidak bertabrakan, maka pengaturnya pasti
satu, itulah Allah SWT. Sehingga, ayat ini menunjukkan kemustahilan adanya Tuhan lebih
dari satu.

3. Perilaku destruktif (merusak).
Ye Oelads U8 431 (gIal 8l Tslas s bodadl &533 15153 13 244l &) CJG
Dia (Balgis) berkata: "Sesungguhnya raja-raja apabila menaklukan suatu negeri, mereka tentu

membinasakannya, dan menjadikan penduduknya yang mulia Jadi hina; dan demikian yang akan
mereka perbuat.(anNaml/27:34)

Kata ifsad di sini berarti merusak apa saja yang ada, baik benda ataupun orang, baik
dengan membakar, merobohkan, maupun menjadikan mereka tidak berdaya dan
kehilangan kemuliaan.??

2 Asy-Syaukani, Fathul Qadir, (t.tp: al-Maktabah asy- Syamilah, t.th), v 3, h. 47
21 Quraish Shihab, v. 4, h. 144.
22 Ar-Razi, v. 12, h. 31



4. Menelantarkan atau tidak peduli

;Lwyg@am‘ w‘@;a&”\}g&yuM}wbuubpﬁycmtdséumu;@y:@'
T S s AT Oy @S2y A

dan mereka bertanya kepadamu (Muhammad) tentang anak-anak yatim, Katakalah: " Memperbaiki
keadaan mereka adalah baik, maka mereka adalah saudara-saudaramu. Dan jika Allah mengetahui
siapa yang membuat kerusakan dari yang berbuat kebaikan. dan Jikalau Allah menghendaki, niscaya
Dia dapat mendatangkan kesulitan kepadamu. Sesungguhnya Allah Mahaperkasa lagi
Mahabijaksana. (al-Bagarah/2: 220)

Ayat di atas berbicara tentang memperlakukan anak yatim. Bahwa seseorang harus
memperlakukan anak yatim secara baik demi masa depannya. Inilah yang dimaksud
dengan term muslih berarti orang yang tidak peduli terhadap nasib anak yatim, baik
menelantarkannya maupun memanfaatkannya untuk kepentingan dirinya sendiri.?3

5. Kerusakan lingkungan.

Dalam hal ini bisa dipahami dari firman Allah ini :

£ Ooazss pdlal Tshed T s pdRoddd Lol ol EaaS Wy 3l 0T (& SLadll 545
Telah nampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan karena perbuatan tangan manusia,

supaya Allah merasakan kepada mereka sebahagian dari (akibat) perbuatan mereka, agar mereka
kembali (ke jalan yang benar). (arRum/30 : 41)

Terkait dengan kerusakan di darat dan laut, terdapat beberapa pendapat ulama
antara lain: banjir besar, musim paceklik, kekurangan air,?* kematian sia-sia, kebakaran,
tenggelam, kezaliman, perilaku-perilaku sesat,?’gagal panen, krisis ekonomi.?¢ Para
mufassir klasik umumnya memaknai kata fasad dalam ayat ini sebatas kerusakan sosial dan
kerusakan spiritual, sebagaimana pendapat Ibn Kathir (w. 1373 M) yang mengartikan fasad
dalam ayat di atas dengan perbuatan syirik, pembunuhan, kemaksiatan, dan segala
pelanggaran terhadap Allah.?” Sementara ulama kontemporer, seperti Yusuf al-Qardawi
memahami fasad sebagai krisis lingkungan secara fisik yang mengakibatkan berbagai
bencana, seperti penyebaran penyakit, krisis pangan, krisis sumber daya alam, perubahan
musim, pencemaran lingkungan yang membahayakan seluruh spesies bumi.?8

Menurut ayat ini, kerusakan dan krisis lingkungan (fasad) diakibatkan oleh
perbuatan manusia yang tidak memerhatikan kelestarian ekologi. Selain itu, krisis
lingkungan juga pada hakikatnya juga diakibatkan oleh krisis mental manusia. Karenanya,
para ahli tafsir memahami bahwa penyebab kerusakan tersebut bukan perilaku manusia
secara langsung dalam konteks kerusakan alam, seperti penebangan pohon secara illegal,
membuang sampah secara sembarangan, pembuangan limbah industri yang tidak sesuai

23 Az-Zamakhsyari, al-Kasysyaf , (al-Maktabah asy-Syamilah), jilid 1, h. 193

24 Ar-Razi, v. 12, h. 245

% Al- Baidhawi, Anwarut Tanzil wa Asrarut Ta wil, (t.tp: al-Maktabah asy- Syamilah, t.th), v. 4, h.486

2 Az-Zamakhsyari, v. 5, h. 259

27 Abu al-Fida’ Isma‘il bin ‘Umar ibn Kathir, Tafsir al-Qur’an al-Azim, al-Maktabah al-Shamilah, n.d., 319..
28 Al-Qaradawi, Ri ‘ayat al-Bt'ah fi Shari ‘at al-Islam, 29.



amdal, dan lain-lain, tetapi mengacu kepada perilaku non-fisik, seperti kemusyrikan,
kefasikan, kemunafikan dan segala bentuk kemaksiatan.?

Adapun term-term lain yang memiliki makna kerusakan adalah halaka (<k). Term
halaka (<) dan seluruh kata jadiannya dalam Al-Qur’an seluruhnya ada 68 kali.?® Namun,
yang terbanyak tidak menunjukkan kerusakan lingkungan. Dengan mengacu kepada
penjelasan al-Asfahani, term halaka (<l») bisa dibagi dalam empat kategori yaitu :

a. Berarti hilangnya sesuatu dari diri seseorang,?! menghabiskan harta benda,3? kerugian
atau kemudaratan,® kehancuran berupa kerusakan alam.34

b. Berarti kematian atau meninggal dunia.3
c. Berarti fana” atau lawan dari baqa’.3¢
d. Berarti kebinasaan dan kehancuran kolektif.3”

Dari klasifikasi di atas, term halaka (<) yang menunjukkan arti kehancuran yang
mengarah kepada kerusakan alam yaitu:

Y- 0 SLadlT Eod V ATy ey Cr3al GUEs b Akt (2T § i 35 1315
Dan apabila ia berpaling (dari kamu), dia berusaha untuk berbuat kerusakan di bumi, serta merusak
tanam-tanaman dan binatang ternak, sedang Allah tidak menyukai kerusakan. (al-Bagarah/2:205)

Ayat ini berkenaan dengan sifat orang-orang munafik, di mana mereka selalu
berusaha menghancurkan sawah ladang kaum muslim. Perilaku perusakan di sini memang
bukan memperkaya dirinya, namun terdorong oleh kebencian terhadap umat muslim.

Meski begitu, term halaka di sini yang berarti merusak sawah ladang dan tanam-
tanaman atas dasar kebencian, juga mencakup segala perbuatan yang tidak bermanfaat,
termasuk merusak lingkungan. Sehingga, menurut ar-Razi, jika perilaku merusak tersebut
dilakukan oleh orang Islam, maka ia juga termasuk dikritik oleh ayat ini, atau layak
menyandang sifat munafik.3® Ungkapan ini adalah ibarat dari orang-orang yang berusaha
menggoncangkan iman orang-orang mukmin dan selalu mengadakan pengrusakan.

Dari penjelasan secara deskriptif tentang term-term fasad dan halaka, bisa dijelaskan
sebagai berikut; untuk term fasad, jika berbentuk masdar dan berdiri sendiri, maka
menunjukkan kerusakan yang bersifat hissi/fisik, seperti banjir, pencemaran udara,
perusakan pohon, dan lain-lain; dan jika berupa kata kerja atau masdar namun sebelumnya
ada kalimat fi'il, maka yang terbanyak adalah menunjukkan arti kerusakan yang bersifat
non fisik/ma’nawi, seperti kafir, syirik, munafik, dan semisalnya.

2 Fakhruddin al-Razi, Mafatih al-Ghaib, version 3.47, al-Maktabah al-Shamilah, n.d., 245. Abii al-Qasim Mahmiid bin
‘Amr bin Ahmad al-Zamakhshari, Tafsir al-Kashshaf, version 3.74, al-Maktabah al-Shamilah, n.d., 259. Ibn Ashur, Al-
Tahrir wa al-Tanwir, version 3.47, al-Maktabah al-Shamilah, n.d., 86.

30 Abdul Bagi, Fuad, h. 737-738

%1 0S. 69:29

82.0S. 90:6

33 QS. 2: 195 dan QS. 6:26

3QS. 2: 205

% QS. 4: 176; QS. 8: 42

3 QS. 28:88

37 Al-Asfahani, h. 844

% Ar-Razi, v. 3, h. 214



Dengan demikian, bisa dipahami bahwa kerusakan yang bersifat fisik pada
hakikatnya merupakan akibat dari kerusakan non fisik atau mental. Argumentasinya,
bahwa ayat-ayat yang bisa diidentifikasi sebagai yang menunjukkan makna kerusakan
lingkungan juga tidak secara spesifik dinyatakan sebagai akibat langsung dari perilaku
manusia, seperti illegal logging, pencemaran udara, pencemaran sungai, perusakan pohon
pelindung, dan lain-lain. Dari sini, bisa dilihat adanya korelasi positif antara kerusakan
lingkungan dengan rusaknya sikap mental atau keyakinan yang menyimpang.

Jika demikian, kerusakan akidah yang dianggap sebagai sebab kerusakan
lingkungan, mestinya bukan diukur dari benar atau salahnya akidah seseorang, akan tetapi
diukur dari perilakunya, atau bisa dipahami, bahwa perilaku menyimpang, merusak, dan
tidak bermanfaat sebenarnya menjadi cerminan rusaknya mental seseorang. Oleh sebab itu,
Allah SWT. mendedikasikan untuk senantiasa menjaga bumi ini jika perilaku penduduknya
mencerminkan seorang muslih3 sebagai antonim dari mufsid yaitu senantiasa berusaha
untuk mengembangkan kebajikan yang bersifat sosial. Dengan kata lain, memiliki dampak
secara nyata dalam kehidupan kemanusiaan dan lingkungan hidup secara umum.

C. Sebab-Sebab Terjadinya Kerusakan Lingkungan

Secara umum, terjadinya degradasi lingkungan hidup ada dua penyebab yaitu
penyebab yang bersifat langsung dan tidak langsung. Faktor penyebab yang tidak langsung
pada kenyataannya merupakan penyebab yang sangat dominan terhadap kerusakan
lingkungan. Artinya rusaknya ekosistem dalam hal ini manusia tidak memiliki peran
misalnya gunung meletus, gempa bumi, tsunami, dan lain-lain. Sedangkan yang bersifat
langsung terbatas ulah manusia yang terpaksa mengeksploitasi lingkungan secara
berlebihan karena desakan kebutuhan, keserakahan, atau mungkin kekurangsadaran akan
pentingnya menjaga lingkungan misalnya menebang hutan secara illegal, merusak pohon
pelindung membuang sampah sembarangan, membendung aliran sungai sehingga
menyempit dan lain-lain.

Namun, jika kita analisis lebih jauh tentang ayat-ayat al-Qur’an yang terkait dengan
alam raya, maka akan ditemukan penjelasan bahwa alam raya ini diciptakan dan diatur
oleh Allah atas asas keseimbangan. Perjalanan alam raya selamanya tidak akan
menyimpang dari ketetapan yang telah ditentukan. Inilah yang dinyatakan oleh al-Qur’an
sebagai takdir. Bahkan, al-Qur’an juga menegaskan bahwa di balik keteraturan alam raya,
ia ditundukkan untuk kepentingan manusia dalam rangka memenuhi kebutuhan dan juga
keinginannya.

Oleh karenanya, jika terjadi kerusakan alam atau penyimpangan alam dari ketentuan
yang ada, termasuk bencana-bencana alam yang kita persepsikan sebagai fenomena alam
semesta, tentunya harus diyakini sebagai akibat dari perbuatan manusia, langsung maupun
tidak langsung. Sebab, jika bencana alam dikatakan sebagai “fenomena alam yang terjadi
secara alamiah”, justru ini tidak sesuai dengan ketentuan Allah atas alam semesta yang
sejak awal telah ditetapkan untuk kepentingan atau ditundukkan untuk memenuhi
kebutuhan manusia. Begitu juga, jika bencana alam dikatakan sebagai “takdir Tuhan”,
maka hal itu juga tidak sesuai dengan sifat ar-Rahman dan ar-Rahim. Sebab Allah tidak

#QS. 11:117
10



mungkin menurunkan bencana apalagi berskala besar dan luas tanpa kesalahan atau
penduduknya muslih (perilaku sosialnya baik). Maka akan lebih tepat jika dikatakan bahwa
bencana alam terjadi karena ulah manusia. Ini secara eksplisit disebutkan oleh al-Qur’an,
pada kalimat L <uwS (Ul s redaksi ini secara jelas menunjukkan bukti yang sangat kuat
bahwa kerusakan lingkungan merupakan akibat ulah manusia.

Terjadinya bencana pada hakikatnya adalah sebagai akibat dari rusaknya mentalitas
atau moralitas manusia. Kerusakan mental inilah yang terkadang mendorong seseorang
melakukan perilaku-perilaku yang destruktif, baik yang terkait langsung dengan kerusakan
alam, seperti illegal logging, merusak pohon pelindung, mendirikan bangunan di tempat-
tempat serapan air, dan lain-lain; maupun tidak secara langsung, seperti korupsi, suap,
penyalahgunaan jabatan, arogansi kekuasaan, kejahatan ekonomi, dan lain-lain. Jika
perilaku menyimpang yang tidak terkait langsung dengan kerusakan alam itu berlangsung
secara massif dan membudaya, maka di sinilah Allah akan meresponnya, salah satunya,
melalui bencana-bencana alam yang bersifat alamiah. Demikian ini sudah menjadi sunnah-
Nya, sebagaimana yang terjadi pada umat-umat lalu. Inilah yang diungkapkan sebagai
sunnatullah yang tidak pernah berubah dan diganti.

Di antara sebab-sebab yang bersifat non fisik terjadinya bencana alam menurut al-
Qur’an adalah sebagai berikut:

1. Tabzir

Kata tabzir pada mulanya identik dengan tafriq (memisah-misah) yang asal
maknanya adalah menabur benih dan membiarkannya. Kemudian kata ini dipakai untuk
menunjukkan segala bentuk perbuatan menghambur-hamburkan harta.*® Sementara itu
menurut ar-Razi, tabzir adalah merusak fungsi harta dan membelanjakannya secara
berlebihan.#! Adajuga yang memahami, bahwa perilaku tabzir adalah setiap tindakan yang
menyangkut harta, seperti membelanjakannya di jalan yang tidak diridai oleh Allah
maupun membiarkan harta tersebut sehingga tidak terperdayakan atau tidak berfungsi
secara wajar.4?

Begitu juga termasuk sikap tabzir adalah menggunakan anggota badan untuk
berbuat maksiat, membuat kerusakan di muka bumi, dan menyesatkan orang lain. Juga
termasuk tabzir adalah seseorang yang telah dikaruniai rezeki, baik berupa harta maupun
jabatan, namun tidak membelanjakannya atau menggunakannya di jalan yang diridai
Allah. Dalam konteks masyarakat dan negara, tindakan tabzir, antara lain, tidak
memanfaatkan potensi alam secara maksimal dalam kerangka pengabdian kepada Allah
dan demi kemaslahatan bersama.

2. Israf
Kata israf dengan seluruh kata jadiannya di dalam al-Qur’an terulang sebanyak 23

kali. Menurut al-Asfahani, israf adalah sikap melampaui batas dalam setiap perbuatan. Juga
termasuk israf adalah sikap melampaui batas dalam memanfaatkan nikmat-nikmat Allah;

40 Al-Asfahani, h. 40
4 Ar-Razi, Op.cit, jilid 10, h.38
%2 Tbnu *Asyur, at-Tahrir wa at-tanwir, (Tunisia: Dar at Tunisiyah, 1984), v. 8, h. 214

11



begitu juga sikap berlebihan dalam masalah duniawi meskipun halal. Sikap semacam ini
dibenci oleh Allah sebab berpotensi melahirkan kesombongan.3

Sikap israf menyangkut berbagai hal :
a. Akidah keimanan
Sebagaimana dalam firman Allah :

VYV 35315 8T 5538 sl s oty (paf @05 Bl 5 %5 @583
Dan demikianlah Kami membalas orang yang melampaui batas dan tidak percaya kepada ayat-ayat
Tuhannya. dan sesungguhnya azab di akhirat itu lebih berat dan lebih kekal. (Thaha/20:127)

Yang dimaksud dengan israf pada ayat ini adalah sikap kufur, syirik, dan tenggelam
dalam hawa nafsu dan tentunya juga berpaling dari ayat-ayat Allah.

b. Perbuatan
Firman Allah SWT dalam surat al-A’raf/7: 81:
A Bgd e 233 aiT s (el 09d o5 5344 DT 5456 &)

Sesungguhnya kamu mendatangi lelaki untuk melepaskan nafsumu kepada mereka), bukan
kepada wanita, malah kamu ini adalah kaum yang melampaui batas.(al-A’raf/7:81)

Ayat di atas berkenaan dengan perilaku menyimpang kaum Nabi Luth. Mereka
dianggap kaum yang musrifan, karena perilaku mereka itu sangat tidak wajar dan
menyimpang dari fitrah kemanusiaan, yakni penyaluran hasrat seksual kepada sesama
jenis. Pelampauan batas yang menjadi penutup ayat ini mengisyaratkan bahwa kelakuan
kaum Nabi Luth itu melampaui batas fitrah kemanusiaan, sekaligus menyia-nyiakan
potensi mereka yang seharusnya ditempatkan pada tempatnya yang wajar guna kelanjutan
jenis manusia.44

c. Makan dan Minum

Firman Allah dalam surat al-A’raf/7:31:
T G 2l Exd 9] 158,25 V3 193535 195 i 8 due 850 T9dd 831 a3
Hai anak Adam, pakailah pakaianmu yang indah di setiap (memasuki) mesjid, makan dan
minumlah, dan janganlah berlebih-lebihan. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang
berlebih-lebihan. (al-A'raf/7:31)
Maksudnya adalah janganlah melampaui batas yang dibutuhkan oleh tubuh atau
menimbulkan aroma kurang sedap, dan jangan pula melampaui batas-batas makanan yang

dihalalkan. Perintah makan dan minum, lagi tidak berlebih-lebihan, yakni tidak melampaui
batas, merupakan tuntunan yang harus disesuaikan dengan kondisi setiap orang.

Ini karena kadar tertentu yang dinilai cukup untuk seseorang, boleh jadi telah dinilai
melampaui batas atau belum cukup buat orang lain. Atas dasar itu, kita dapat berkata
bahwa penggalan ayat tersebut mengajarkan sikap proporsional dalam makan dan
minum.*

43 Ar-Razi, v. 10, h. 450
44 Quraish Shihab . Vol. 4, h.191
% Ibid,.Vol. 4, h.87

12



d. Berinfak atau membelanjakan harta

'\Vw}epUa’ Sg\gprjglﬁ.efw@| '|\.>\u.>u\.]|3
Dan orang-orang yang apabila membelanjakan (harta), mereka tidak berlebihan, dan tidak
(pula) kikir, dan adalah (pembelanjaan itu) di tengah-tengah antara yang demikian. (al-
Furqan/25:67)
Yang dimaksud dengan infak di sini adalah selain infak wajib, sebab di dalam infak
wajib tidak ada israf. Sementara yang dimaksud israf dalam ayat ini adalah melewati batas
kewajaran dalam berinfak, dengan melihat keadaan si pelaku dan penerima infak.46

Pada prinsipnya sikap israf merupakan salah satu sikap buruk yang diproduksi oleh
hawa nafsu. Artinya, ketika seseorang tidak mampu mengendalikan hawa nafsunya, maka
ia akan cenderung melampaui batas-batas kebenaran dan kewajaran, yang dicirikan antara
lain: bersifat serakah, tidak puas, selalu ingin lebih dari orang lain (dalam maknanya yang
negatif). Sikap inilah yang pada akhirnya akan melahirkan sosok-sosok manusia yang
berjiwa binatang yang akan membahayakan kehidupan kemanusiaan secara umum,
termasuk rusaknya lingkungan.

3. Itraf

Kata mutraf, berasal dari atrafa-yutrifu, dengan kata jadiannya disebutkan oleh al-
Qur’an sebanyak delapan kali. Pada mulanya, kata atrafa yutrifu berarti kenikmatan,
makanan lezat, dan sesuatu yang dijadikan untuk kemegahan. Sementara kata mutraf
sendiri berarti orang yang berperilaku seenaknya disebabkan oleh kemewahan dan
kemegahan yang dimiliki, juga memiliki kekuatan untuk memaksa.4” Al-Asfahani
menyebut mutraf sebagai orang-orang yang menjadikan kemewahan dan kenikmatan
dunia sebagai standar kemuliaan dan kehinaan seseorang. Inilah yang dimaksud oleh surat
al-Fajr/89:15-16.48

Kelompok mutrafin bisa dilihat dari beberapa ayat berikut :

555 3 135 Jgal 87 53515065 Y¢ 09308eay ol Gy G Tasiita B 9] ld o 2553 3 Wlasfi e
To Gyl

Dan Kami tidak mengutus kepada suatu negeri seorang pemberi peringatanpun, melainkan orang-
orang yang hidup mewah di negeri itu berkata: "Sesungguhnya kami mengingkari apa yang kamu
diutus untuk menyampaikannya". Dan mereka berkata: "Kami lebih banyak mempunyai harta dan
anak- anak (daripada kamu) dan Kami sekali-kali tidak akan diazab. (Saba’/34:34-35)

Maksud ayat di atas yaitu, oleh karena orang-orang kafir itu mendapat nikmat yang
besar di dunia, maka mereka merasa bahwa mereka dikasihi Tuhan dan tidak akan diazab
di akhirat.

Y 96k ooyl e Gl 431 ofe Gells Bisg B Toodits I Y] ol )3 4555 § cls cpe Gl To G 83
Dan demikia juga ketika Kami mengutus seorang pemberi peringatan sebelum engkau (Muhammad)
dalam suatu negeri, orang-orang yang hidup mewah (di negeri itu) berkata: "Sesungguhnya kami

% Ibnu ‘Asyur, v. 10, h.118
47 Al-Fairuzabadi, Al-Qamiis al-Muhit, Beirut: Darul-Fikr, 1983, v. 3, h.120
48 Al-Asfahani, h. 74

13



mendapati nenek moyang kami menganut suatu (agama) dan sesungguhnya kami sekedar pengikut
jejak-jejak mereka" .(az-Zukhruf/43:23)

Walhasil mutrafin dalam perspektif al-Qur’an bisa diidentifikasi sebagai kelompok
yang suka meremehkan orang lain, menolak kebenaran, meracuni pikiran orang lain,
memiliki kecenderungan berperilaku fasiq dan zalim, menikmati perbuatan dosa, dan pro
status quo.

Seseorang yang berjiwa itraf, akan selalu hidup mewah dan dikelilingi kemewahan,
sehingga memeliki kecenderungan untuk melakukan perilaku-perilaku anti sosial sebagai
akibat kurangannya bersentuhan dengan nilai-nilai spiritual. Hal ini pada gilirannya akan
mengakibatkan dirinya mudah melakukan ketidakadilan terhadap hak-hak orang lemah
dan tidak berdaya.

Bahkan, jika diperlukan mereka akan senantiasa berpihak kepada penguasa,
meskipun kebijakannya tidak berpihak kepada masyarakat, asalkan rasa aman mereka
terjamin. Namun begitu, bukan berarti al-Qur’an melarang manusia untuk menikmati
kesenangan-kesenangan yang memang diperlukan. Yang ditentang oleh al-Qur’an adalah
ketika kenikmatan itu menjadikan dirinya tidak mau lagi menjalani risiko dan berkorban
demi kesejahteraan umat manusia.

Kelompok mutraf inilah yang dianggap sebagai salah satu kelompok dominan dalam
konteks kehancuran umat, sebagaimana dinyatakan dalam al-Qur’an:

V1 a5 @53535 U3A0 gle 328 (a8 T \gaith Gl G538 Gl of G351 815
Dan jika Kami hendak membinasakan suatu negeri, maka Kami perintahkan kepada orang-orang
yang hidup mewah di negeri itu (supaya mentaati Allah) tetapi mereka melakukan kedurhakaan

dalam negeri itu, maka sudah sepantasnya berlaku terhadapnya perkataan (ketentuan kami),
kemudian Kami hancurkan negeri itu sehancur-hancurnya.(al-Isra’/17:16)

Setelah Allah menjelaskan pada ayat sebelumnya tentang hukuman bagi yang
melanggar sunnah-Nya. Di mana turunya azab tersebut sudah menjadi ketetapan-Nya yang
pasti. Hal ini dimaksudkan untuk mendidik manusia agar mau merenungkan setiap
langkah dan perilakunya; maka pada ayat ini Allah menyebutkan salah satu teori
kehancuran sebuah komunitas masyarakat.4’

Ar-Razi menyatakan bahwa ketika terjadi kezaliman pada suatu komunitas bangsa,
Allah tidak langsung menurunkan siksa atau menghancurkannya. Namun lebih dahulu
Allah mengutus Nabi atau ulama untuk mengajak kelompok elitnya agar taat kepada-Nya
atau bertaubat dari kemaksiatan. Ketika mereka tetap berada dalam kesesatan dan
kemaksiatan, padahal Allah terus memberinya kenikmatan dan kesempatan, maka pada
saat itulah azab Allah akan turun.>°

Mutrafin inilah yang disinyalir oleh al-Qur’an sebagai kelompok yang suka
meremehkan orang lain, meracuni pikiran orang lain, menolak kebenaran, memiliki
kecenderungan berperilaku fasik dan zalim, serta bisa menikmati perbuatan dosa.

 Al-Biqa’i, Nazmud Durar fi Tandsubil Ayat was-Suwar, Beirut: Darul Kutub ‘Tlmiyyah, 1995, v. 5, h. 49
50 Ar-Razi, v. 10, h.20

14



Kata Mutrafin memberikan kesan bahwa mereka adalah orang-orang yang memiliki
“sesuatu” yang berpotensi melahirkan sikap semena-mena, bermewah-mewahan dan
melakukan penyimpangan. Yang dimaksud dengan “sesuatu” adalah harta dan kekuasaan.
Kedua hal ini yang paling dipercayai memiliki pengaruh dalam kehidupan masyarakat.
Maka kata mutraf dapat diidentifikasi sebagai kelompok yang menguasai ekonomi (elit
ekonomi) dan pemegang kebijakan politik (elit penguasa/politik). Kedua kelompok ini
memang berpotensi menciptakan budaya-budaya buruk bagi masyarakat, sekaligus
berpotensi melakukan ketidakadilan, penindasan, dan penyelewengan. Dengan istilah lain,
kelompok ini cenderung serakah dan tidak mau berkorban demi orang lain. Kalaulah
seandainya ia harus berkorban, itupun tetap memperhitungkan untung-ruginya secara
materi dan duniawi.

D. Kesimpulan

Al-Qur'an memberikan perhatian besar terhadap masalah lingkungan dan
menyerahkan amanah pemeliharaannya kepada manusia sebagai khalifah di atas muka
bumi. Term yang digunakan oleh al-Qur’an yang terkait dengan kerusakan lingkungan
adalah fasad dan halaka. Term fasad mempunyai beberapa makna di antaranya; perilaku
menyimpang dan tidak bermanfaat, ketidakteraturan/berantakan, perilaku destruktif,
menelantarkan atau tidak peduli, kerusakan lingkungan. Term halaka juga memiliki
beberapa pengertian di antaranya: hilangnya sesuatu dari diri seseorang, menghabiskan
harta benda, kerugian atau kemudaratan, kehancuran berupa kerusakan alam, kematian
atau meninggal dunia, fana” atau lawan dari baqa’, kebinasaan dan kehancuran kolektif.
Term al-Qur’an yang digunakan sebagai sebab-sebab terjadinya kerusakan lingkungan
antara lain: tabzir, israf, itraf.

Daftar Pustaka

Abdul Baqi, Fuad, al-Mu’jam al Mufahras li alfaz al-Qur’an al kariim, (Kairo: Dar al Hadits.
T.th)

Ahmad  Zainal =~ Abidin  dan  Fahmi Muhammad, “Tafsir Ekologis Dan
Problematika Lingkungan:(Studi Komparatif Penafsiran Mujiyono Abdillah Dan
Mudhofir Abdullah Terhadap Ayat-Ayat Tentang Lingkungan),” QOF: Jurnal
Studi Al-Qur’an dan Tafsir4, no. 1 (2020): 1-18.

Al- Baidhawi, Anwarut Tanzil wa Asrarut Ta’wil, (t.tp: al-Maktabah asy- Syamilah, t.th)
Al-Astahani, Al-Mufradat fi Garibil-Qur’an, (Beirut: Darul Ma’rifah, t.th)

Al-Baidawi, Anwar al-Tanzil wa Asrar al-Ta"wil , (t.tp: al-Maktabah asy-Syamilah, t.th),
Al-Biqa’i, Nazmud Durar fi Tanasubil Ayat was-Suwar, (Beirut: Darul Kutub ‘Ilmiyyah, 1995)
Al-Fairuzabadi, Al-Qamus al-Muhit, (Beirut: Darul-Fikr, 1983)

Al-Qaradawi, Ri‘ayat al-Bi’ah fi Shari’at al-Islam, (Kairo: Dar As-Syurugq, 2001), 29

Al-Razi, Mafatihul Ghaib, (t.tp: al-Maktabah asy-Syamilah, t.th)

Asyhari Abta, “Konsep Islam Tentang Pelestarian Lingkungan”, dalam Fiqih Lingkungan
(Figh al-Bi’ah), (Jakarta: Conservation International Indonesia, 2006), 77.

15



Asy-Syaukani, Fathul Qadir, (t.tp: al-Maktabah asy- Syamilah, t.th)
Az-Zamakhsyari, al-Kasysyaf , (al-Maktabah asy-Syamilah), jilid 1, h. 193

Eko Zulfikar, “Wawasan Al-Qur'an Tentang Ekologi (Kajian Tematik Ayat-ayat
Konservasi Lingkungan),” QOF: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir2, no. 2 (2018):
113-32.

Tbnu ‘Asyur, at-Tahrir wa at-tanwir, (Tunisia: Dar at Tunisiyah, 1984)

Mawil I1zzi Dien. The Environmental Dimensions of Islam; (The Lutterworth Press: Cambridge,
2000)

Mujiyono Abdillah, Agama Ramah Lingkungan Perspektif al-Quran, (Jakarta: Paramadina,
2001)

Mulyadhi Kartanegara, Nalar Religius; Menyelami Hakikat Tuhan, Alam, dan
Manusia,(Jakarta: Erlangga, 2007), 45.

Nur, Adibah Mohidem and Zailina Hashim. "Integrating Environment with Health: An
Islamic Perspective." Social Sciences 12, no. 6 (2023): 321.
doi:https:/ /doi.org/10.3390/socsci12060321.
https:/ /www.proquest.com/scholarly-journals/integrating-environment-with-
health-islamic/docview /2829872640 /se-2.

Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an, (Jakarta: Lentera
Hati, 2009)

Seyyed Mohsen Mirri, “Prinsip-Prinsip Islam dan Filsafat Mulla Sadra Sebagai Basis Etis
dan Kosmologis Lingkungan Hidup”, dalam Menanam Sebelum Kiamat; Islam,
Ekologi dan Gerakan Lingkungan Hiduped. Fachruddin M. Mangunjaya
(Jakarta: Obor, 2007), 32.

Waryani Fajar Riyanto, “Ekologi al-Qur’an (Menggagas Ekoteologi-Integralistik)”,
Kaunia4,no.2 (2008): 177.

Zabidi, F. N. M.; Rahman, N. Abd; Halim, L. Integration of Islamic Values for Environmental
Conservation: An Analysis of School Textbooks. Religions; 2021; 12, 509. [DOIL:
https:/ /dx.doi.org/10.3390/rel12070509]

16


https://dx.doi.org/10.3390/rel12070509

