
1 
 

 

Dirasat: Jurnal Ilmu Ushuluddin Al-Hikmah 

P-ISSN 
E-ISSN 

: 2088-9100 
: xxxx-xxxx 

Vol. 1 No. 1, Oktober 2024 
DOI           : 
Dirasat: Jurnal Ilmu Ushuluddin Al-Hikmah 

 

PARADIGMA KERUSAKAN LINGKUNGAN  
DALAM TINJAUAN AL-QUR’AN  

Akhmad Nizaruddin1 

1STAI Dirosat Islamiyah Al-Hikmah, Jakarta, Indonesia; email: 
ahmadnizaruddin@stiudialhikmah.ac.id  

 
 
 

 

Keywords 

Ecological verses, 

environmental 

destruction, thematic 

interpretations. 

 

ABSTRACT 

The Qur'an pays attention to the environment.  and give a strong warning to 
humans if they cause damage.   The focus of the article is how the Al-Qur'an 
interprets verses related to environmental destruction;   and what are the terms 
regarding environmental destruction in the Koran. The current research focus 
is literature. The main source of this research is the Koran. Secondary sources 
are the tafsir books of the ulama.  In conclusion, the terms used in the Qur'an 
related to environmental damage are fasād and halaka. The term fasād has several 
meanings including; deviant and useless behavior, disorder/disorder, 
destructive behavior, neglect or not caring, environmental damage. The term 
halaka also has several meanings, including: loss of something from oneself, 
wasting one's possessions, loss or disadvantage, destruction in the form of 
natural damage, death or passing away, fanā' or the opposite of baqā', 
destruction and collective destruction. The Qur'anic terms used as causes of 
environmental damage include: tabzir, israf, itraf. 

 

 

Kata Kunci: 

Ayat-ayat ekologi, 

perusakan 

lingkungan, tafsir 

tematik) 

 

ABSTRAK 

Al-Qur’an  memberi perhatian terhadap   lingkungan.  dan memberikan 
teguran keras kepada manusia   apabila   membuat   kerusakan.   Fokus 
tulisan adalah  bagaimana  penafsiran  Al-Qur’an  terhadap ayat-ayat   
terkait   perusakan lingkungan;   dan   bagaimana   terma-terma tentang 
perusakan lingkungan dalam Al-Qur’an. Fokus penelitian saat ini adalah 
kepustakaan. Sumber utama penelitian ini adalah Al-Quran. Sumber 
sekunder adalah kitab tafsir para ulama.  Kesimpulannya term yang 
digunakan oleh al-Qur’an yang terkait dengan kerusakan lingkungan 
adalah fasād dan halaka. Term fasād mempunyai beberapa makna di 
antaranya; perilaku menyimpang dan tidak bermanfaat, 

http://jurnal.alhikmah.ac.id/?journal=elhikmah
mailto:ahmadnizaruddin@stiudialhikmah.ac.id


2 
 

ketidakteraturan/berantakan, perilaku destruktif, menelantarkan atau 
tidak peduli, kerusakan lingkungan. Term halaka juga memiliki beberapa 
pengertian di antaranya: hilangnya sesuatu dari diri seseorang, 
menghabiskan harta benda, kerugian atau kemudaratan, kehancuran 
berupa kerusakan alam, kematian atau meninggal dunia, fanā’ atau 
lawan dari baqā’, kebinasaan dan kehancuran kolektif. Term al-Qur’an 
yang digunakan sebagai sebab-sebab terjadinya kerusakan lingkungan 
antara lain:  tabzir, israf, itraf. 

A. Pendahuluan 

Persoalan lingkungan merupakan salah satu isu aktual dari kelima isu aktual deasa 

ini, yaitu globalisasi, demokrasi, HAM dan gender, dan lingkungan. Bahkan isu tentang 

lingkungan tersebut diproyeksikan akan tetap selalu aktual pada abad 21 ini.1 Hal ini  

dikarenakan  kemajuan  di  era milenial membawa dampak serius terhadap kelestarian 

lingkungan. Pola fikir masyarakat milenial yang  cenderung  didominasi  oleh  materialisme  

telah  menggiring  sikap  masyarakat  dan  pelaku industri, menjadi acuh terhadap 

kelestarian lingkungan. Manusia seakan-akan lupa keberadaannya sebagai makhluk yang 

diberi amanah untuk membangun peradaban yang berwawasan lingkungan.  

Pada titik ini, agama memiliki peran penting dalam mengawal kemajuan di era 

milenial, agar bisa  selaras  dengan  tujuan  penciptaan  manusia  sebagai  makhluk  

pembangun  peradaban  yang berlandaskan  kesadaran  lingkungan. Oleh karenanya,  

penting  kiranya  menjalin  hubungan  yang harmonis antara agama dan lingkungan guna 

merumuskan pandangan agama terhadap persoalan lingkungan. Hal ini dilakukan dalam    

rangka mencari solusi untuk menanggulangi problematika kerusakan lingkungan. 

Menjadi  menarik karena pada  mulanya agama  sering  dipandang  secara  sempit  

sebagai ajaran yang hanya memberikan petunjuk-petunjuk untuk kehidupan dalam bentuk 

ritualistik dan normatif. Ditambah lagi, dalam studi tentang ekologi sebagai disiplin 

keilmuan, agama semula tidak begitu   mendapatkan   tempat yang   layak.   Meski   

demikian, perlu   disadari   bahwa perspektif keagamaan setidaknya dapat   dijadikan   

sebagai   pendekatan   dalam   menanggapi persoalan lingkungan. Etika agama terhadap 

lingkungan dapat membimbing manusia agar aman dan selamat dari  kerusakan.  Selain  

itu,  agama  dapat  berperan dalam memberikan  pertimbangan dan  juga pengarahan 

spiritual yang dapat mengarahkan umat manusia untuk bagaimana seharusnya dalam 

memperlakukan alam lingkungan.2 

Kajian  terhadap  persoalan  lingkungan  dengan sudut  pandang  keagamaan juga 

merupakan suatu gagasan yang perlu untuk ditindaklanjuti. Ada beberapa pertimbangan 

yang bisa digunakan, antara  lain ; pertama,  persoalan  lingkungan  memerlukan beragam 

penelaahan  dengan berbagai sudut  pandang,  meliputi:  sains,  budaya,  sosiologi,  

antropologi,  dan  teologi. Kedua,  keberadaan agama   mampu   mempengaruhi   para   

 
1 Mujiyono Abdillah, Agama Ramah Lingkungan Perspektif Al-Quran (Jakarta: Paramadina, 2001)., h. 23 
2 Ahmad Zainal Abidin and Fahmi Muhammad, “TAFSIR EKOLOGIS DAN PROBLEMATIKA LINGKUNGAN: 

(Studi Komparatif Penafsiran Mujiyono Abdillah Dan Mudhofir Abdullah Terhadap Ayat-Ayat Tentang Lingkungan),” 

QOF 4, no. 1 (June 15, 2020): 1–18, https://doi.org/10.30762/qof.v4i1.1990. 



3 
 

penganutnya   untuk   berbuat   baik   dan   peduli   terhadap lingkungan,  dapat  dijadikan  

sebagaisuatu  solusi  alternatif  dalam  pemecahan  isu  kerusakan lingkungan. Ketiga, 

permasalahan lingkungan hidup merupakan problematika yang bersifat global dan 

menjadi tangungjawab penduduk dunia. Keempat, munculnya ragam program 

penanggulangan permasalahan lingkungan bagaimanapun bentuk serta metode yang 

disuguhkan, akan membantu dalam  menjembatani  antara  perkembangan  industri,  ilmu  

pengetahuan,  dan  teknologi  dengan kelestarian lingkungan. 

Keberadaan alam semesta bagi para ilmuwan Muslim, tidak hanya sebatas realitas 

mandiri. Melainkan   suatu bentuk medan   kreativitas   Tuhan.   Mempelajari   alam   semesta   

layaknya mempelajari  perilaku  Tuhan  (sunnatullah),  sehingga  pada  tataran  ini,  ilmu  

pengetahuan  justru akan menambah keimananbseseorangbkepada-Nya. Hubungan antara 

ilmu dan agama adalah saling terikat  dan  terkait,  bukan  saling  meniadakan,  

sabagaimana  difahami  oleh  sebagian  kalangan.3 

Al-Qur’an telah menyatakan bahwa bumi dan seisinya diciptakan untuk manusia.4 

Artinya, bumi merupakan lingkungan yang disediakan oleh Allah SWT. untuk manusia. Di 

lingkungan inilah manusia hidup, baik sebagai tempat tinggal, mengembangkan 

keturunan, bahkan bersenang-senang sampai pada batas waktu yang telah ditentukan. Di 

sisi lain, bumi sebagai lingkungan hidup manusia juga merupakan satu kesatuan dari 

jalinan alam raya yang jauh lebih besar, yang dinyatakan oleh Al-Qur’an tercipta atas asas 

keseimbangan (tawazun).5 Oleh karena itu posisi manusia menjadi cukup penting dan 

strategis dalam rangka memelihara lingkungan hidupnya demi kepentingan yang lebih 

besar, yaitu menjaga dan memelihara keseimbangan alam raya tersebut. Manusia memang 

diberi kebebasan dalam mengelola bumi ini, namun semuanya harus dilaksanakan dalam 

kerangka tanggung jawab. Di sini, menjadi cukup jelas bahwa posisi manusia hanyalah 

pengatur, perawat, atau pengelola, dan bukan penguasa. Sehingga dengan demikian, 

manusia tidak boleh secara semena-mena memperlakukan bumi ini dengan arogan. Sebab, 

segalanya akan dipertanggungjawabkan oleh yang memberi mandat (mustakhlif), yaitu 

Allah SWT.  

B. Hasil dan Pembahasan 

a. Lingkungan dalam Al-Qur’an 

Al-Qur’an berdimensi ekologis. Kalimat ini sangat tepat menjelaskan bahwa banyak 

ayat-ayat al-Qur’an yang bicara tentang alam, bumi, dan semesta. Al-Qur’an juga   banyak   

membicarakan  tentang  penciptaan bumi,  bahkan  juga  alasan kerusakan  hingga  

kehancuranya. Secara spesifik bahkan al-Qur’an merincikan bagamana bumi ini  dibangun,  

satu  sama  lain diantara  komponen  bumi  berperan menjaga keseimbangan bumi, mulai 

dari air, udara, tanah, dan makhluk hidup yang tinggal di atasnya. 

 
3 Mulyadi Kertanegara, Nalar Religius;  Menyelami  Hakikat  Tuhan,  Alam,  Dan  Manusia (Jakarta: Erlangga, 2007). 

45. 
4 QS. 2: 29 
5 QS. 55:7 



4 
 

Tema-tema  ekologis  dalam  al-Qur’an tidak terlalu banyak mendapatkan perhatian 

oleh para pengkaji tafsir.6 Kebanyakan mufassir melahirkan corak tafsir yang  berdimensi  

sosial-kemasyarakatan.  Padahal  tafsir  yang  berdimensi  ekologis juga  menjadi  salah  satu  

tema  penting  dalam  rangka  menghadirkan  solusi  atas dampak kerusakan alam saat-saat 

ini. Kerusakan alam tidak terjadi karena sesuatu yang alamiah saja, ada kerusakan yang 

diakibatkan oleh tangan manusia.7 

Paradigma  ekologis  dalam  al-Qur’an selain berbicara seputar kerusakan alam   juga   

terkait   tugas   manusia   sebagai   wakil   Allah   di   atas   bumi.   Manusia memiliki peran 

sentral dalam menjaga keseimbangan alam. Al-Qur’an memberikan teguran  bahwa  

manusia  harus  bersikap  tidak  serakah,  tidak  berlebihan  dan  wajib bertanggungjawab 

atas apa yang ada di atas muka bumi. Al-Qur’an membebankan tugas berat kepada manusia 

yang berakal, selain mampu mengelola dan mengolah, tapi juga merawat keberkelanjutan 

ekosistem di atas bumi. Ayat-ayat  al-Qur’an tentang pelestarian lingkungan banyak yang 

memang mendapatkan  perhatian  dari  para  pengkaji  tafsir.   

Nur Adibdah dan Zailina Hashim dalam penelitianya menjelaskan ada 42 surah dari 

114 surah dan 89 ayat yang relevan dari total 6236 ayat  yang menyebutkan aspek 

lingkungan, termasuk: (i) 15 ayat yang menekankan pentingnya pengelolaan sumber daya 

air; (ii) 14 ayat tentang keadilan lingkungan, termasuk yurisprudensi bumi; (iii) 13 ayat 

tentang pentingnya keanekaragaman hayati, termasuk konservasi tanaman dan konservasi 

biologi; (iv) 13 ayat tentang lansekap berkelanjutan, termasuk berkebun; (v) 9 ayat-ayat 

tentang pengelolaan lingkungan; (vi) 6 ayat tentang pentingnya keseimbangan ekosistem; 

(vii) 5 ayat tentang dampak manusia terhadap lingkungan; (viii) 5 ayat tentang konsumsi 

berlebihan, termasuk pengurangan limbah; (ix) 4 ayat tentang sanitasi; (x) 3 ayat tentang 

pentingnya ekologi sistem, termasuk homeostasis planet; dan (xi) 1 ayat tentang perubahan 

iklim. Satu ayat dalam Surah A-Hijr (15:22) menyebutkan kesehatan lingkungan8 

 

Menurut Mawil Izzi Dien, seorang sarjana Islam Irak dan ekoteolog Islam 

terkemuka, dalam memperdebatkan teori lingkungan dalam Al-Qur'an, ia menjelaskan 

bahwa lingkungan mengacu pada kata ma'ayish (tinggal). Istilah ini mengacu pada 

 
6 Eko Zulfikar, “WAWASAN AL-QUR’AN TENTANG EKOLOGI: (Kajian Tematik Ayat-Ayat Konservasi 

Lingkungan),” QOF 2, no. 2 (December 15, 2018): 113–32, https://doi.org/10.30762/qof.v2i2.578. 
7 Abidin and Muhammad, “TAFSIR EKOLOGIS DAN PROBLEMATIKA LINGKUNGAN.” 
8 Nur Adibah Mohidem and Zailina Hashim, “Integrating Environment with Health: An Islamic Perspective,” Social 

Sciences 12, no. 6 (May 30, 2023): 321, https://doi.org/10.3390/socsci12060321.  



5 
 

lingkungan yang merupakan tempat tinggal yang mengandung makanan dan termasuk 

hewan dan tumbuhan. Ketiga elemen ini saling terkait dan saling terkait dalam kehidupan. 

Dia juga menjelaskan bahwa Allah menciptakan lingkungan atau bumi agar manusia 

bersyukur kepada-Nya.9  Ini menunjukkan bahwa lingkungan terutama penting bagi 

manusia, serta makhluk lain. Secara tidak langsung, ia dapat menopang peradaban 

manusia. 

Namun, ada tiga aspek penting yang harus diperhatikan dalam hal upaya 

pelestarian lingkungan. Pertama, ada tujuan penciptaan manusia, karena manusia 

memainkan peran penting sebagai administrator alam yang makmur. Kedua, perlu juga 

mempertimbangkan konsep al-mizan atau keseimbangan karena setiap ciptaan Allah 

terkait erat dengan keseimbangan. Keseimbangan ini akan menciptakan lingkungan yang 

harmonis dan makmur. Namun demikian, kedua aspek ini juga terkait dengan takdir oleh 

Allah. Oleh karena itu, aspek ketiga adalah takdir yang menentukan peran manusia di bumi 

dan keseimbangan alam.10. Dikatakan bahwa takdir akan memandu kehidupan 

lingkungan, termasuk aspek keseimbangan dan peran manusia. Al-Qur'an menghasilkan 

prinsip-prinsip lingkungan, sehingga menciptakan interpretasi ekologis Islam dan etika 

untuk lingkungan Islam. 

Secara ekofilosofis hubungan manusia dengan lingkungan merupakan suatu 

keniscayaan.  Artinya  antara  manusia  dan  lingkungan  hidup,  yakni  saling  memiliki 

keterkaitan  dan  hubungan  timbal  balik.  Sehingga  tanpa  adanya  hubungan  timbal balik 

atas keduanya, maka akan saling berada dalam ketiadaan. Manusia   memiliki   peranan   

penting   dalam   pengelolaan   dan   pelestarian lingkungan. Sebagaimana manusia dipilih 

oleh Allah swt. sebagai seorang khalifah. Dalam  al-Qur’an di jelaskan bahwa manusia telah 

menerima amanah besar dari Allah swt. yang enggan dipikul oleh langit, bumi dan gunung-

gunung.11 

M.  Quraish  Shihab  memberikan  keterangan  bahwa  penyerahan  amanah kepada    

manusia menunjukkan    bahwa    manusia    memiliki    potensi    untuk menunaikannya  

dengan  baik.  Sedangkan  mengenai  penolakan  langit,  bumi  dan gunung  adalah  untuk  

menggambarkan  betapa  besar  amanat  itu,  bukannya  untuk menggambarkan betapa 

kecil dan remeh ciptaan Allah.12 

Amanat   yang   diberikan   Allah   kepada   manusia   adalah   amanat   untuk 

menjaga,  mengelola  dan  melestarikan  hukum  alam. Tugas  melestarikan  lingkungan,  

hanya  diberikan  kepada  makhluk  Tuhan  yang berpengetahuan,   di   mana   alam   telah   

banyak   memberikan   manfaat.   Supaya kemanfaatan alam tetap dinamis—

berkesinambungan—maka manusia hendaknya juga bertindak sepadan dengan 

tindakannya terhadap alam.13 

 
9 Mawil Izzi Dien. The Environmental Dimensions of Islam; (The Lutterworth Press: Cambridge, 2000); 24. 
10 Zabidi, F. N. M.; Rahman, N. Abd; Halim, L. Integration of Islamic Values for Environmental Conservation: An 

Analysis of School Textbooks. Religions; 2021; 12, 509. [DOI: https://dx.doi.org/10.3390/rel12070509] 
11 QS.  al-Ahzab [33]: 72) 
12 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian al-Qur’an (Lentera hati, 2009). vol. 11, 332 
13 Seyyed  Mohsen Mirri, “Prinsip-Prinsip  Islam  dan  Filsafat  Mulla  Sadra  Sebagai  Basis  Etis  dan  Kosmologis  

Lingkungan Hidup”,  Fachruddin M. Mangunjaya, dkk (Ed), Menanam Sebelum Kiamat: Islam, Ekologi, Dan Gerakan 

Lingkungan Hidup (Jakarta, Yayasan Obor Indonesia, 2007). 



6 
 

Sebagai khalifah,   manusia   memiliki   tugas   dan   tanggung   jawab   untuk 

merawat,   memelihara   dan   melestarikan   berbagai   fasilitas   alam   yang   telah disediakan  

oleh  Allah  untuk  manusia.  Memang  Allah  telah  membolehkan  manusia untuk  

menggunakan  seluruh  sumber  daya  alam  ini  sebagai  sumber  rizki  bagi manusia dan 

juga seluruh makhluk hidup yang ada di atasnya.14 

b. Term-term yang terkait dengan kerusakan lingkungan dalam al-Qur’an 

Di antara term-term dalam al-Qur’an yang terkait langsung dengan kerusakan 

lingkungan adalah term fasād (فساد). Term fasād (فساد) dengan seluruh derivasinya di dalam 

al-Qur’an terulang sebanyak 50 kali15, bermakna   خروج الشيء عن الإعتدال(sesuatu yang keluar 

dari keseimbangan). Sementara cakupan makna term fasād (  فساد) ternyata cukup luas, yaitu 

menyangkut jiwa/rohani, badan/fisik, dan apa saja yang menyimpang dari 

keseimbangan/yang semestinya.16 

Term fasâd adalah antonim dari salāh (صلاح), yang secara umum, keduanya terkait 

dengan sesuatu yang manfaat dan tidak manfaat. Artinya apa saja yang tidak membawa 

manfaat baik secara individu maupun sosial masuk kategori fasād (فساد), begitu juga 

sebaliknya, apa pun yang manfaat masuk kategori salāh (صلاح).17 Menurut Quraish Shihab, 

pengrusakan di bumi adalah aktivitas yang mengakibatkan sesuatu yang memenuhi nilai-

nilainya dan atau berfungsi dengan baik serta bermanfaat menjadi kehilangan sebagian 

atau seluruh nilainya sehingga tidak atau berkurang fungsi dan manfaatnya.18 

Term fasâd dalam al-Qur’an dapat dibedakan menjadi : 

1. Perilaku menyimpang dan tidak bermanfaat. 

 Sebagaimana dipahami dalam firman Allah berikut ini : 

ا 
َ
هُم   قِيلَ  وَإِذ

َ
  ل

َ
  ل

 
وا
ُ
سِد

 
ف
ُ
ِ  ت ِ

ض   ف 
ر 
َ  
  ٱلۡ

 
وٓا
ُ
ال
َ
مَا  ق

َّ
نُ  إِن ح 

َ
  ن

َ
لِحُون   ١١ مُص 

Dan apabila dikatakan kepada mereka:"Janganlah kamu membuat kerusakan di muka bumi". 

Mereka menjawab, "Sesungguhnya kami orang-orang yang melakukankan perbaikan."(al-

Baqarah/2:11). 

Yang dimaksud dengan fasād di sini bukan berarti kerusakan benda, melainkan 

perilaku menyimpang, seperti menghasut orang-orang kafir untuk memusuhi dan 

menentang orang-orang Islam. Paling tidak term fasād di sini memiliki tiga pengertian 

yaitu: memperlihatkan perbuatan maksiat, persekutuan antara orang-orang munafik 

dengan orang-orang kafir dan sikap-sikap kemunafikan.19 Makna inilah yang terbanyak 

dari term fasād (فساد). 

 

 

 

 
14 Asyhari Abta, “Konsep Islam Tentang Pelestarian Lingkungan”, dalam Fiqih  Lingkungan  (Fiqh  al-Bi’ah), (Jakarta: 

Conservation International Indonesia, 2006), 77. 
15 Abdul Baqi, Fuad, al-Mu’jam al Mufahras li alfaz al-Qur’an al kariim, h. 518-519 
16 Al-Asfahâni, Al-Mufradât fi Garibil-Qur’an, (Beirut: Dârul Ma’rifah, t.th), h. 379 
17 Al-Baidāwi, Anwār al-Tanzil wa Asrar al-Ta’wil , (t.tp: al-Maktabah asy-Syāmilah, t.th),jilid 1, h. 32 
18 Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian al-Qur’an. V. 1, h.125 
19 Al-Rāzi, Mafātihul Ghaib, (t.tp: al-Maktabah asy-Syāmilah, t.th). v. 1, h. 337 



7 
 

Firman Allah yang lain: 

 
َ
  وَل

 
وا
ُ
سِد

 
ف
ُ
ِ  ت ِ

ض   ف 
ر 
َ  
  ٱلۡ

َ
د حِهَا  بَع  َٰ 

َ
ل عُوهُ  إِص 

 
ا  وَٱد

ٗ
ف و 

َ
  خ

 
مَعًا

َ
  وَط

َّ
  إِن

َ
مَت ِ  رَح 

َ
يب   ٱللّ ر 
َ
نَ   ق سِنِي  َ  مِّ مُح 

ۡ
  ٥٦ ٱل

Dan janganlah kamu berbuat kerusakan di muka bumi, sesudah (Allah) memperbaikinya dan 

berdoalah kepada-Nya dengan rasa takut dan penuh harap. Sesungguhnya rahmat Allah sangat dekat 

kepada orang yang berbuat kebaikan.(Al-‘A’raf/7: 56) 

Ayat ini menunjukkan larangan untuk berbuat kerusakan atau tidak bermanfaat 

dalam bentuk apa pun, baik menyangkut perilaku, seperti merusak, membunuh, 

mencemari sungai, dan lain-lain, maupun menyangkut akidah, seperti kemusyrikan, 

kekufuran, dan segala bentuk kemaksiatan.20 

Salah satu bentuk perbaikan yang dilakukan Allah adalah dengan mengutus para 

nabi untuk meluruskan dan memperbaiki kehidupan yang kacau dalam masyarakat. Siapa 

yang tidak menyambut kedatangan rasul, atau menghambat misi mereka, dia telah 

melakukan salah satu bentuk pengrusakan di bumi. Merusak setelah diperbaiki jauh lebih 

buruk dari pada merusaknya sebelum diperbaiki atau pada saat dia buruk. Karena itu, ayat 

ini secara tegas menggarisbawahi larangan tersebut, walaupun tentunya memperparah 

kerusakan atau merusak yang baik juga amat tercela.21 

2. Ketidakteraturan/berantakan. 

Dapat dilihat pada firman Allah : 

و  
َ
   ل

َ
ان
َ
  ك

 
   فِيهِمَا

 
  ءَالِهَة

َّ
ُ  إِل

َ
  ٱللّ

 
ا
َ
ت
َ
سَد

َ
ف
َ
نَ  ل حَ َٰ سُب 

َ
ِ  ف

َ
ش   رَبِّ  ٱللّ

عَر 
ۡ
ا  ٱل   عَمَّ

َ
ون

ُ
  ٢٢ يَصِف

Seandainya pada keduanya (di langit dan di bumi) ada tuhan-tuhan selain Allah, tentu keduanya 

telah binasa. Mahasuci Allah yang memiliki 'Arsy dari apa yang mereka sifatkan.( al-Anbiyā/21: 22) 

Term fasād di sini berarti tidak teratur. Artinya, jika di alam raya terdapat Tuhan 

selain Allah, niscaya tidak akan teratur. Padahal perjalanan matahari, bulan, bintang, dan 

milyaran planet semua berjalan secara teratur tidak bertabrakan, maka pengaturnya pasti 

satu, itulah Allah SWT. Sehingga, ayat ini menunjukkan kemustahilan adanya Tuhan lebih 

dari satu. 

3. Perilaku destruktif (merusak). 

 
 
ت
َ
ال
َ
  ق

َّ
  إِن

َ
وك

ُ
مُل
ۡ
ا  ٱل

َ
  إِذ

 
وا
ُ
ل
َ
خ
َ
  د

 
يَة ر 

َ
ا  ق

َ
وه

ُ
سَد

 
ف
َ
  أ

 
وٓا
ُ
  وَجَعَل

َ
ة عِزَّ

َ
  أ

 
لِهَا

 
ه
َ
  أ

 ٗ
ة
َ
ذِل
َ
  أ

َ
لِك َٰ

َ
ذ
َ
  وَك

َ
ون

ُ
عَل
 
   ٣٤ يَف

Dia (Balqis) berkata: "Sesungguhnya raja-raja apabila menaklukan suatu negeri, mereka tentu 

membinasakannya, dan menjadikan penduduknya yang mulia Jadi hina; dan demikian yang akan 

mereka perbuat.(anNaml/27:34) 

Kata ifsād di sini berarti merusak apa saja yang ada, baik benda ataupun orang, baik 

dengan membakar, merobohkan, maupun menjadikan mereka tidak berdaya dan 

kehilangan kemuliaan.22 

 

 

 
20 Asy-Syaukanĭ, Fathul Qadir, (t.tp: al-Maktabah asy- Syāmilah, t.th), v 3, h. 47 
21 Quraish Shihab, v. 4, h. 144. 
22 Ar-Rāzi, v. 12, h. 31 



8 
 

 

4. Menelantarkan atau tidak peduli. 

 
َ
ك
َ
ون
ُ
ل    عَن    وَيَس  َٔ

ى مََٰ َٰ 
َ
يَت
ۡ
ل    ٱل

ُ
   ق

 
ح
َ
لَ هُم    إِص 

َ
   ل

ى ي   
َ
م    وَإِن  خ

ُ
وه

ُ
الِط

َ
خ
ُ
   ت

م  
ُ
ك
ُ
ن وََٰ

 
إِخ
َ
ُ   ف

َ
مُ   وَٱللّ

َ
ل    يَع 

َ
سِد

 
مُف
ۡ
   مِنَ   ٱل

 
لِح 
مُص 
ۡ
و    ٱل

َ
ءَ   وَل

 
ا
َ
 ش

 ُ
َ

  ٱللّ
م  
ُ
ك
َ
ت
َ
ن ع 
َ َ
  لۡ

َّ
َ  إِن

َ
يز   ٱللّ   ٢٢٠ حَكِيم   عَز 

dan mereka bertanya kepadamu (Muhammad) tentang anak-anak yatim, Katakalah: "Memperbaiki 

keadaan mereka adalah baik, maka mereka adalah saudara-saudaramu. Dan jika Allah mengetahui 

siapa yang membuat kerusakan dari yang berbuat kebaikan. dan Jikalau Allah menghendaki, niscaya 

Dia dapat mendatangkan kesulitan kepadamu. Sesungguhnya Allah Mahaperkasa lagi 

Mahabijaksana. (al-Baqarah/2: 220) 

Ayat di atas berbicara tentang memperlakukan anak yatim. Bahwa seseorang harus 

memperlakukan anak yatim secara baik demi masa depannya. Inilah yang dimaksud 

dengan term muslih berarti orang yang tidak peduli terhadap nasib anak yatim, baik 

menelantarkannya maupun memanfaatkannya untuk kepentingan dirinya sendiri.23 

5. Kerusakan lingkungan. 

Dalam hal ini bisa dipahami dari firman Allah ini : 

هَرَ 
َ
  ظ

ُ
سَاد

َ
ف
ۡ
ِ  ٱل ِ

ِّ  ف  َ ي 
ۡ
ر   ٱل

بَح 
ۡ
   بِمَا  وَٱل

 
سَبَت

َ
دِي ك ي 

َ
اس   أ

َّ
هُم ٱلن

َ
ضَ  لِيُذِيق ذِي بَع 

َ
  ٱل

 
وا
ُ
هُم   عَمِل

َ
عَل
َ
  ل

َ
جِعُون   ٤١ يَر 

Telah nampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan karena perbuatan tangan manusia, 

supaya Allah merasakan kepada mereka sebahagian dari (akibat) perbuatan mereka, agar mereka 

kembali (ke jalan yang benar). (arRum/30 : 41) 

Terkait dengan kerusakan di darat dan laut, terdapat beberapa pendapat ulama 

antara lain: banjir besar, musim paceklik, kekurangan air,24 kematian sia-sia, kebakaran, 

tenggelam, kezaliman, perilaku-perilaku sesat,25gagal panen, krisis ekonomi.26 Para 

mufassir klasik umumnya memaknai kata fasād dalam ayat ini sebatas kerusakan sosial dan 

kerusakan spiritual, sebagaimana pendapat Ibn Kathīr (w. 1373 M) yang mengartikan fasād 

dalam ayat di atas dengan perbuatan syirik, pembunuhan, kemaksiatan, dan segala 

pelanggaran terhadap Allah.27 Sementara ulama kontemporer, seperti Yūsuf al-Qarḍāwī 

memahami fasād sebagai krisis lingkungan secara fisik yang mengakibatkan berbagai 

bencana, seperti penyebaran penyakit, krisis pangan, krisis sumber daya alam, perubahan 

musim, pencemaran lingkungan yang membahayakan seluruh spesies bumi.28 

Menurut ayat ini, kerusakan dan krisis lingkungan (fasād) diakibatkan oleh 

perbuatan manusia yang tidak memerhatikan kelestarian ekologi. Selain itu, krisis 

lingkungan juga pada hakikatnya juga diakibatkan oleh krisis mental manusia. Karenanya, 

para ahli tafsir memahami bahwa penyebab kerusakan tersebut bukan perilaku manusia 

secara langsung dalam konteks kerusakan alam, seperti penebangan pohon secara illegal, 

membuang sampah secara sembarangan, pembuangan limbah industri yang tidak sesuai 

 
23 Az-Zamakhsyari, al-Kasysyāf , (al-Maktabah asy-Syāmilah), jilid 1, h. 193 
24 Ar-Rāzi, v. 12, h. 245 
25 Al- Baidhawi, Anwārut Tanzil wa Asrārut Ta’wil, (t.tp: al-Maktabah asy- Syāmilah, t.th), v. 4, h.486 
26 Az-Zamakhsyari, v. 5, h. 259 
27 Abu al-Fidā’ Ismā‘īl bin ‘Umar ibn Kathīr, Tafsīr al-Qur’ān al-Aẓīm, al-Maktabah al-Shāmilah, n.d., 319..  
28 Al-Qaraḍāwī, Ri‘āyat al-Bī’ah fī Sharī‘at al-Islām, 29. 



9 
 

amdal, dan lain-lain, tetapi mengacu kepada perilaku non-fisik, seperti kemusyrikan, 

kefasikan, kemunafikan dan segala bentuk kemaksiatan.29 

Adapun term-term lain yang memiliki makna kerusakan adalah halaka (هلك). Term 

halaka (هلك) dan seluruh kata jadiannya dalam Al-Qur’an seluruhnya ada 68 kali.30 Namun, 

yang terbanyak tidak menunjukkan kerusakan lingkungan. Dengan mengacu kepada 

penjelasan al-Asfahāni, term halaka (هلك) bisa dibagi dalam empat kategori yaitu : 

a. Berarti hilangnya sesuatu dari diri seseorang,31 menghabiskan harta benda,32 kerugian 

atau kemudaratan,33 kehancuran berupa kerusakan alam.34 

b. Berarti kematian atau meninggal dunia.35 

c. Berarti fanā’ atau lawan dari baqā’.36 

d. Berarti kebinasaan dan kehancuran kolektif.37 

Dari klasifikasi di atas, term halaka (هلك) yang menunjukkan arti kehancuran yang 

mengarah kepada kerusakan alam yaitu: 

ا 
َ
َٰ  وَإِذ

َ
وَلّ

َ
  ت

َ
سَاد

َ
ف
ۡ
 يُحِبُّ ٱل

َ
ُ ل

َ
 وَٱللّ

 
لَ س 

َّ
 وَٱلن

َ
ث حَر 

ۡ
 ٱل

َ
لِك ه   فِيهَا وَي  ُ

َ
سِد

 
ض  لِيُف

ر 
َ  
ِ ٱلۡ ِ

    ٢٠٥سَعَََٰ ف 

Dan apabila ia berpaling (dari kamu), dia berusaha untuk berbuat kerusakan di bumi, serta merusak 

tanam-tanaman dan binatang ternak, sedang Allah tidak menyukai kerusakan. (al-Baqarah/2:205) 

Ayat ini berkenaan dengan sifat orang-orang munafik, di mana mereka selalu 

berusaha menghancurkan sawah ladang kaum muslim. Perilaku perusakan di sini memang 

bukan memperkaya dirinya, namun terdorong oleh kebencian terhadap umat muslim.  

Meski begitu, term halaka di sini yang berarti merusak sawah ladang dan tanam-

tanaman atas dasar kebencian, juga mencakup segala perbuatan yang tidak bermanfaat, 

termasuk merusak lingkungan. Sehingga, menurut ar-Rāzi, jika perilaku merusak tersebut 

dilakukan oleh orang Islam, maka ia juga termasuk dikritik oleh ayat ini, atau layak 

menyandang sifat munafik.38 Ungkapan ini adalah ibarat dari orang-orang yang berusaha 

menggoncangkan iman orang-orang mukmin dan selalu mengadakan pengrusakan.  

Dari penjelasan secara deskriptif tentang term-term fasad dan halaka, bisa dijelaskan 

sebagai berikut; untuk term fasad, jika berbentuk masdar dan berdiri sendiri, maka 

menunjukkan kerusakan yang bersifat hissi/fisik, seperti banjir, pencemaran udara, 

perusakan pohon, dan lain-lain; dan jika berupa kata kerja atau masdar namun sebelumnya 

ada kalimat fi’il, maka yang terbanyak adalah menunjukkan arti kerusakan yang bersifat 

non fisik/ma’nawi, seperti kafir, syirik, munafik, dan semisalnya. 

 
29 Fakhruddīn al-Rāzī, Mafātiḥ al-Ghaib, version 3.47, al-Maktabah al-Shāmilah, n.d., 245. Abū al-Qāsim Maḥmūd bin 

‘Amr bin Aḥmad al-Zamakhsharī, Tafsīr al-Kashshaf, version 3.74, al-Maktabah al-Shāmilah, n.d., 259. Ibn Ashūr, Al-

Taḥrīr wa al-Tanwīr, version 3.47, al-Maktabah al-Shāmilah, n.d., 86. 
30 Abdul Baqi, Fuad, h. 737-738 
31 QS. 69:29 
32 QS. 90:6 
33 QS. 2: 195 dan QS. 6:26 
34 QS. 2: 205 
35 QS. 4: 176; QS. 8: 42 
36 QS. 28:88 
37 Al-Asfahâni, h. 844 
38 Ar-Rāzi, v. 3, h. 214 



10 
 

Dengan demikian, bisa dipahami bahwa kerusakan yang bersifat fisik pada 

hakikatnya merupakan akibat dari kerusakan non fisik atau mental. Argumentasinya, 

bahwa ayat-ayat yang bisa diidentifikasi sebagai yang menunjukkan makna kerusakan 

lingkungan juga tidak secara spesifik dinyatakan sebagai akibat langsung dari perilaku 

manusia, seperti illegal logging, pencemaran udara, pencemaran sungai, perusakan pohon 

pelindung, dan lain-lain. Dari sini, bisa dilihat adanya korelasi positif antara kerusakan 

lingkungan dengan rusaknya sikap mental atau keyakinan yang menyimpang. 

Jika demikian, kerusakan akidah yang dianggap sebagai sebab kerusakan 

lingkungan, mestinya bukan diukur dari benar atau salahnya akidah seseorang, akan tetapi 

diukur dari perilakunya, atau bisa dipahami, bahwa perilaku menyimpang, merusak, dan 

tidak bermanfaat sebenarnya menjadi cerminan rusaknya mental seseorang. Oleh sebab itu, 

Allah SWT. mendedikasikan untuk senantiasa menjaga bumi ini jika perilaku penduduknya 

mencerminkan seorang muslih39 sebagai antonim dari mufsid yaitu senantiasa berusaha 

untuk mengembangkan kebajikan yang bersifat sosial. Dengan kata lain, memiliki dampak 

secara nyata dalam kehidupan kemanusiaan dan lingkungan hidup secara umum. 

C. Sebab-Sebab Terjadinya Kerusakan Lingkungan 

Secara umum, terjadinya degradasi lingkungan hidup ada dua penyebab yaitu 

penyebab yang bersifat langsung dan tidak langsung. Faktor penyebab yang tidak langsung 

pada kenyataannya merupakan penyebab yang sangat dominan terhadap kerusakan 

lingkungan. Artinya rusaknya ekosistem dalam hal ini manusia tidak memiliki peran 

misalnya gunung meletus, gempa bumi, tsunami, dan lain-lain. Sedangkan yang bersifat 

langsung terbatas ulah manusia yang terpaksa mengeksploitasi lingkungan secara 

berlebihan karena desakan kebutuhan, keserakahan, atau mungkin kekurangsadaran akan 

pentingnya menjaga lingkungan misalnya menebang hutan secara illegal, merusak pohon 

pelindung membuang sampah sembarangan, membendung aliran sungai sehingga 

menyempit dan lain-lain. 

Namun, jika kita analisis lebih jauh tentang ayat-ayat al-Qur’an yang terkait dengan 

alam raya, maka akan ditemukan penjelasan bahwa alam raya ini diciptakan dan diatur 

oleh Allah atas asas keseimbangan. Perjalanan alam raya selamanya tidak akan 

menyimpang dari ketetapan yang telah ditentukan. Inilah yang dinyatakan oleh al-Qur’an 

sebagai takdir. Bahkan, al-Qur’an juga menegaskan bahwa di balik keteraturan alam raya, 

ia ditundukkan untuk kepentingan manusia dalam rangka memenuhi kebutuhan dan juga 

keinginannya. 

Oleh karenanya, jika terjadi kerusakan alam atau penyimpangan alam dari ketentuan 

yang ada, termasuk bencana-bencana alam yang kita persepsikan sebagai fenomena alam 

semesta, tentunya harus diyakini sebagai akibat dari perbuatan manusia, langsung maupun 

tidak langsung. Sebab, jika bencana alam dikatakan sebagai “fenomena alam yang terjadi 

secara alamiah”, justru ini tidak sesuai dengan ketentuan Allah atas alam semesta yang 

sejak awal telah ditetapkan untuk kepentingan atau ditundukkan untuk memenuhi 

kebutuhan manusia. Begitu juga, jika bencana alam dikatakan sebagai “takdir Tuhan”, 

maka hal itu juga tidak sesuai dengan sifat ar-Rahmān dan ar-Rahĩm. Sebab Allah tidak 

 
39 QS. 11:117 



11 
 

mungkin menurunkan bencana apalagi berskala besar dan luas tanpa kesalahan atau 

penduduknya muslih (perilaku sosialnya baik). Maka akan lebih tepat jika dikatakan bahwa 

bencana alam terjadi karena ulah manusia. Ini secara eksplisit disebutkan oleh al-Qur’an, 

pada kalimat   ایدى الناس كسبت بما  redaksi ini secara jelas menunjukkan bukti yang sangat kuat 

bahwa kerusakan lingkungan merupakan akibat ulah manusia. 

Terjadinya bencana pada hakikatnya adalah sebagai akibat dari rusaknya mentalitas 

atau moralitas manusia. Kerusakan mental inilah yang terkadang mendorong seseorang 

melakukan perilaku-perilaku yang destruktif, baik yang terkait langsung dengan kerusakan 

alam, seperti illegal logging, merusak pohon pelindung, mendirikan bangunan di tempat-

tempat serapan air, dan lain-lain; maupun tidak secara langsung, seperti korupsi, suap, 

penyalahgunaan jabatan, arogansi kekuasaan, kejahatan ekonomi, dan lain-lain. Jika 

perilaku menyimpang yang tidak terkait langsung dengan kerusakan alam itu berlangsung 

secara massif dan membudaya, maka di sinilah Allah akan meresponnya, salah satunya, 

melalui bencana-bencana alam yang bersifat alamiah. Demikian ini sudah menjadi sunnah-

Nya, sebagaimana yang terjadi pada umat-umat lalu. Inilah yang diungkapkan sebagai 

sunnatullah yang tidak pernah berubah dan diganti.  

Di antara sebab-sebab yang bersifat non fisik terjadinya bencana alam menurut al-

Qur’an adalah sebagai berikut: 

1. Tabzĭr 

Kata tabzĭr pada mulanya identik dengan tafrĭq (memisah-misah) yang asal 

maknanya adalah menabur benih dan membiarkannya. Kemudian kata ini dipakai untuk 

menunjukkan segala bentuk perbuatan menghambur-hamburkan harta.40 Sementara itu 

menurut ar-Rāzi, tabzĭr adalah merusak fungsi harta dan membelanjakannya secara 

berlebihan.41 Ada juga yang memahami, bahwa perilaku tabzĭr adalah setiap tindakan yang 

menyangkut harta, seperti membelanjakannya di jalan yang tidak diridai oleh Allah 

maupun membiarkan harta tersebut sehingga tidak terperdayakan atau tidak berfungsi 

secara wajar.42 

Begitu juga termasuk sikap tabzĭr adalah menggunakan anggota badan untuk 

berbuat maksiat, membuat kerusakan di muka bumi, dan menyesatkan orang lain. Juga 

termasuk tabzĭr adalah seseorang yang telah dikaruniai rezeki, baik berupa harta maupun 

jabatan, namun tidak membelanjakannya atau menggunakannya di jalan yang diridai 

Allah. Dalam konteks masyarakat dan negara, tindakan tabzĭr, antara lain, tidak 

memanfaatkan potensi alam secara maksimal dalam kerangka pengabdian kepada Allah 

dan demi kemaslahatan bersama.  

2. Isrāf 

Kata isrāf dengan seluruh kata jadiannya di dalam al-Qur’an terulang sebanyak 23 

kali. Menurut al-Asfahāni, isrāf adalah sikap melampaui batas dalam setiap perbuatan. Juga 

termasuk isrāf adalah sikap melampaui batas dalam memanfaatkan nikmat-nikmat Allah; 

 
40 Al-Asfahāni, h. 40 
41 Ar-Rāzi, Op.cit, jilid 10, h.38 
42 Ibnu ‘Ăsyur, at-Tahrir wa at-tanwir, (Tunisia: Dar at Tunisiyah, 1984), v. 8, h. 214 



12 
 

begitu juga sikap berlebihan dalam masalah duniawi meskipun halal. Sikap semacam ini 

dibenci oleh Allah sebab berpotensi melahirkan kesombongan.43 

Sikap isrāf menyangkut berbagai hal : 

a. Akidah keimanan 

Sebagaimana dalam firman Allah : 

 
َ
لِك َٰ

َ
ذ
َ
ي وَك ز 

ج 
َ
فَ  مَن   ن َ سۡ 

َ
م   أ

َ
مِن   وَل

 
تِ  يُؤ ايَ َٰ   بِ َٔ

 
هِۦ ابُ  رَبِّ

َ
عَذ

َ
خِرَةِ  وَل

ٓ  
  ٱلۡ

ُّ
د
َ
ش
َ
َٰٓ  أ

ق َ ب 
َ
  ١٢٧ وَأ

Dan demikianlah Kami membalas orang yang melampaui batas dan tidak percaya kepada ayat-ayat 

Tuhannya. dan sesungguhnya azab di akhirat itu lebih berat dan lebih kekal. (Thahā/20:127) 

Yang dimaksud dengan isrāf pada ayat ini adalah sikap kufur, syirik, dan tenggelam 

dalam hawa nafsu dan tentunya juga berpaling dari ayat-ayat Allah. 

b. Perbuatan 

Firman Allah SWT dalam surat al-A’rāf/7: 81: 

م  
ُ
ك
َّ
  إِن

َ
ون

ُ
ت
ۡ
أ
َ
ت
َ
جَالَ  ل   ٱلرِّ

ٗ
وَة ه 

َ
ن ش ونِ  مِّ

ُ
  د

 
ءِ
 
سَا

ِّ
م   بَل   ٱلن

ُ
نت
َ
م   أ و 

َ
  ق

َ
ون

ُ
ف  
سۡ    ٨١ مُّ

Sesungguhnya kamu mendatangi lelaki untuk melepaskan nafsumu kepada mereka), bukan 

kepada wanita, malah kamu ini adalah kaum yang melampaui batas.(al-A’rāf/7:81) 

Ayat di atas berkenaan dengan perilaku menyimpang kaum Nabi Luth. Mereka 

dianggap kaum yang musrifūn, karena perilaku mereka itu sangat tidak wajar dan 

menyimpang dari fitrah kemanusiaan, yakni penyaluran hasrat seksual kepada sesama 

jenis. Pelampauan batas yang menjadi penutup ayat ini mengisyaratkan bahwa kelakuan 

kaum Nabi Luth itu melampaui batas fitrah kemanusiaan, sekaligus menyia-nyiakan 

potensi mereka yang seharusnya ditempatkan pada tempatnya yang wajar guna kelanjutan 

jenis manusia.44 

c. Makan dan Minum 

Firman Allah dalam surat al-A’rāf/7:31: 

 ٓ ِ ِ
بَن  مَ   يَ َٰ

َ
  ءَاد

 
وا
ُ
ذ
ُ
م   خ

ُ
ك
َ
ت
َ
ين   ز 

َ
لِّ   عِند
ُ
جِد   ك

  مَس 
 
وا
ُ
ل
ُ
  وَك

 
بُوا َ

 
  وَٱسۡۡ

َ
  وَل

  
وٓا
ُ
ف  
سۡ 
ُ
 ۥ ت

ُ
ه
َّ
  إِن

َ
فِي  َ  يُحِبُّ  ل  

مُسۡ 
ۡ
 ٣١ ٱل

Hai anak Adam, pakailah pakaianmu yang indah di setiap (memasuki) mesjid, makan dan 

minumlah, dan janganlah berlebih-lebihan. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang 

berlebih-lebihan. (al-A’rāf/7:31) 

Maksudnya adalah janganlah melampaui batas yang dibutuhkan oleh tubuh atau 

menimbulkan aroma kurang sedap, dan jangan pula melampaui batas-batas makanan yang 

dihalalkan. Perintah makan dan minum, lagi tidak berlebih-lebihan, yakni tidak melampaui 

batas, merupakan tuntunan yang harus disesuaikan dengan kondisi setiap orang. 

Ini karena kadar tertentu yang dinilai cukup untuk seseorang, boleh jadi telah dinilai 

melampaui batas atau belum cukup buat orang lain. Atas dasar itu, kita dapat berkata 

bahwa penggalan ayat tersebut mengajarkan sikap proporsional dalam makan dan 

minum.45 

 
43 Ar-Rāzi,  v. 10, h. 450 
44 Quraish Shihab . Vol. 4, h.191 
45 Ibid,.Vol. 4, h.87 



13 
 

d. Berinfak atau membelanjakan harta 

ذِينَ  
َ
  وَٱل

 
ا
َ
  إِذ

 
وا
ُ
ق
َ
نف
َ
م   أ

َ
  ل

 
وا
ُ
ف  
م   يُسۡ 

َ
  وَل

 
وا ُ

ي ُ
 
  يَق

َ
ان
َ
  بَي   َ  وَك

َ
لِك َٰ

َ
وَامٗا  ذ

َ
   ٦٧ ق

Dan orang-orang yang apabila membelanjakan (harta), mereka tidak berlebihan, dan tidak 

(pula) kikir, dan adalah (pembelanjaan itu) di tengah-tengah antara yang demikian. (al-

Furqān/25:67) 

Yang dimaksud dengan infak di sini adalah selain infak wajib, sebab di dalam infak 

wajib tidak ada isrāf. Sementara yang dimaksud isrāf dalam ayat ini adalah melewati batas 

kewajaran dalam berinfak, dengan melihat keadaan si pelaku dan penerima infak.46 

Pada prinsipnya sikap isrāf merupakan salah satu sikap buruk yang diproduksi oleh 

hawa nafsu. Artinya, ketika seseorang tidak mampu mengendalikan hawa nafsunya, maka 

ia akan cenderung melampaui batas-batas kebenaran dan kewajaran, yang dicirikan antara 

lain: bersifat serakah, tidak puas, selalu ingin lebih dari orang lain (dalam maknanya yang 

negatif). Sikap inilah yang pada akhirnya akan melahirkan sosok-sosok manusia yang 

berjiwa binatang yang akan membahayakan kehidupan kemanusiaan secara umum, 

termasuk rusaknya lingkungan. 

3. Itrāf 

Kata mutraf, berasal dari atrafa-yutrifu, dengan kata jadiannya disebutkan oleh al-

Qur’an sebanyak delapan kali. Pada mulanya, kata atrafa yutrifu berarti kenikmatan, 

makanan lezat, dan sesuatu yang dijadikan untuk kemegahan. Sementara kata mutraf 

sendiri berarti orang yang berperilaku seenaknya disebabkan oleh kemewahan dan 

kemegahan yang dimiliki, juga memiliki kekuatan untuk memaksa.47 Al-Asfahānĭ 

menyebut mutraf sebagai orang-orang yang menjadikan kemewahan dan kenikmatan 

dunia sebagai standar kemuliaan dan kehinaan seseorang. Inilah yang dimaksud oleh surat 

al-Fajr/89:15-16.48 

Kelompok mutrafin bisa dilihat dari beberapa ayat berikut : 

 
 
ا   وَمَا

َ
ن
ۡ
سَل ر 

َ
ِ   أ ِ

يَة    ف  ر 
َ
ن  ق ذِير    مِّ

َّ
   ن

َّ
الَ   إِل
َ
   ق

 
ا
َ
وه

ُ
ف َ
ا   مُي  

َّ
   إِن

 
م  بِمَا

ُ
ت
ۡ
سِل ر 

ُ
   بِهِ ۦ  أ

َ
فِرُون َٰ 

َ
   ٣٤  ك

 
وا
ُ
ال
َ
نُ   وَق ح 

َ
ُ   ن

َ ي 
ۡ
ك
َ
   أ

ٗ
وََٰل م 

َ
ا   أ

ٗ
د َٰ 
َ
ل و 
َ
نُ   وَمَا   وَأ ح 

َ
 ن

بِي  َ 
َّ
  ٣٥ بِمُعَذ

Dan Kami tidak mengutus kepada suatu negeri seorang pemberi peringatanpun, melainkan orang-

orang yang hidup mewah di negeri itu berkata: "Sesungguhnya kami mengingkari apa yang kamu 

diutus untuk menyampaikannya". Dan mereka berkata: "Kami lebih banyak mempunyai harta dan 

anak- anak (daripada kamu) dan Kami sekali-kali tidak akan diazab. (Saba’/34:34-35) 

Maksud ayat di atas yaitu, oleh karena orang-orang kafir itu mendapat nikmat yang 

besar di dunia, maka mereka merasa bahwa mereka dikasihi Tuhan dan tidak akan diazab 

di akhirat.  

 
َ
لِك َٰ

َ
ذ
َ
   وَك

 
ا  مَا

َ
ن
ۡ
سَل ر 

َ
   مِن أ

َ
لِك ب 

َ
ِ  ق ِ

يَة   ف  ر 
َ
ن ق ذِير   مِّ

َّ
  ن

َّ
الَ  إِل
َ
  ق

 
ا
َ
وه

ُ
ف َ
ا  مُي  

َّ
  إِن

 
ا
َ
ن
 
ا   وَجَد

َ
ءَن
 
َٰٓ  ءَابَا

َ
ة   عَل

مَّ
ُ
ا  أ

َّ
َٰٓ  وَإِن

َ
هِم  عَل ر 

َٰ 
َ
  ءَاث

َ
ون

ُ
د
َ
ت
 
ق    ٢٣ مُّ

Dan demikia juga ketika Kami mengutus seorang pemberi peringatan sebelum engkau (Muhammad) 

dalam suatu negeri, orang-orang yang hidup mewah (di negeri itu) berkata: "Sesungguhnya kami 

 
46 Ibnu ‘Ăsyur,  v. 10, h.118 
47 Al-Fairuzabādi, Al-Qāmūs al-Muhit, Beirut: Dārul-Fikr, 1983, v. 3, h.120 
48 Al-Asfahānĭ, h. 74 



14 
 

mendapati nenek moyang kami menganut suatu (agama) dan sesungguhnya kami sekedar pengikut 

jejak-jejak mereka".(az-Zukhrūf/43:23) 

Walhasil mutrafin dalam perspektif al-Qur’an bisa diidentifikasi sebagai kelompok 

yang suka meremehkan orang lain, menolak kebenaran, meracuni pikiran orang lain, 

memiliki kecenderungan berperilaku fasiq dan zalim, menikmati perbuatan dosa, dan pro 

status quo. 

Seseorang yang berjiwa itrāf, akan selalu hidup mewah dan dikelilingi kemewahan, 

sehingga memeliki kecenderungan untuk melakukan perilaku-perilaku anti sosial sebagai 

akibat kurangannya bersentuhan dengan nilai-nilai spiritual. Hal ini pada gilirannya akan 

mengakibatkan dirinya mudah melakukan ketidakadilan terhadap hak-hak orang lemah 

dan tidak berdaya. 

Bahkan, jika diperlukan mereka akan senantiasa berpihak kepada penguasa, 

meskipun kebijakannya tidak berpihak kepada masyarakat, asalkan rasa aman mereka 

terjamin. Namun begitu, bukan berarti al-Qur’an melarang manusia untuk menikmati 

kesenangan-kesenangan yang memang diperlukan. Yang ditentang oleh al-Qur’an adalah 

ketika kenikmatan itu menjadikan dirinya tidak mau lagi menjalani risiko dan berkorban 

demi kesejahteraan umat manusia. 

Kelompok mutraf inilah yang dianggap sebagai salah satu kelompok dominan dalam 

konteks kehancuran umat, sebagaimana dinyatakan dalam al-Qur’an: 

 
 
ا
َ
  وَإِذ

 
ا
َ
ن
 
رَد
َ
ن أ

َ
  أ

َ
لِك ه 

ُّ
  ن

 
يَة ر 

َ
ا  ق

َ
ن مَر 

َ
فِيهَا  أ َ

  مُي  
 
وا
ُ
سَق

َ
ف
َ
حَقَّ  فِيهَا  ف

َ
هَا  ف ي 

َ
لُ  عَل و 

َ
ق
ۡ
هَا  ٱل َٰ 

َ
ن ر  مَّ

َ
د
َ
ا  ف ٗ مِي 

 
د
َ
  ١٦ ت

Dan jika Kami hendak membinasakan suatu negeri, maka Kami perintahkan kepada orang-orang 

yang hidup mewah di negeri itu (supaya mentaati Allah) tetapi mereka melakukan kedurhakaan 

dalam negeri itu, maka sudah sepantasnya berlaku terhadapnya perkataan (ketentuan kami), 

kemudian Kami hancurkan negeri itu sehancur-hancurnya.(al-Isra’/17:16) 

Setelah Allah menjelaskan pada ayat sebelumnya tentang hukuman bagi yang 

melanggar sunnah-Nya. Di mana turunya azab tersebut sudah menjadi ketetapan-Nya yang 

pasti. Hal ini dimaksudkan untuk mendidik manusia agar mau merenungkan setiap 

langkah dan perilakunya; maka pada ayat ini Allah menyebutkan salah satu teori 

kehancuran sebuah komunitas masyarakat.49 

Ar-Rāzĭ menyatakan bahwa ketika terjadi kezaliman pada suatu komunitas bangsa, 

Allah tidak langsung menurunkan siksa atau menghancurkannya. Namun lebih dahulu 

Allah mengutus Nabi atau ulama untuk mengajak kelompok elitnya agar taat kepada-Nya 

atau bertaubat dari kemaksiatan. Ketika mereka tetap berada dalam kesesatan dan 

kemaksiatan, padahal Allah terus memberinya kenikmatan dan kesempatan, maka pada 

saat itulah azab Allah akan turun.50 

Mutrafĩn inilah yang disinyalir oleh al-Qur’an sebagai kelompok yang suka 

meremehkan orang lain, meracuni pikiran orang lain, menolak kebenaran, memiliki 

kecenderungan berperilaku fasik dan zalim, serta bisa menikmati perbuatan dosa. 

 
49 Al-Biqa’i, Nazmud Durar fi Tanāsubil Ăyāt was-Suwar, Beirut: Darul Kutub ‘Ilmiyyah, 1995, v. 5, h. 49 
50 Ar-Rāzĭ, v. 10, h.20 



15 
 

Kata Mutrafĩn memberikan kesan bahwa mereka adalah orang-orang yang memiliki 

“sesuatu” yang berpotensi melahirkan sikap semena-mena, bermewah-mewahan dan 

melakukan penyimpangan. Yang dimaksud dengan “sesuatu” adalah harta dan kekuasaan. 

Kedua hal ini yang paling dipercayai memiliki pengaruh dalam kehidupan masyarakat. 

Maka kata mutraf dapat diidentifikasi sebagai kelompok yang menguasai ekonomi (elit 

ekonomi) dan pemegang kebijakan politik (elit penguasa/politik). Kedua kelompok ini 

memang berpotensi menciptakan budaya-budaya buruk bagi masyarakat, sekaligus 

berpotensi melakukan ketidakadilan, penindasan, dan penyelewengan. Dengan istilah lain, 

kelompok ini cenderung serakah dan tidak mau berkorban demi orang lain. Kalaulah 

seandainya ia harus berkorban, itupun tetap memperhitungkan untung-ruginya secara 

materi dan duniawi. 

D. Kesimpulan 

Al-Qur’an memberikan perhatian besar terhadap masalah lingkungan dan 

menyerahkan amanah pemeliharaannya kepada manusia sebagai khalifah di atas muka 

bumi. Term yang digunakan oleh al-Qur’an yang terkait dengan kerusakan lingkungan 

adalah fasād dan halaka. Term fasād mempunyai beberapa makna di antaranya; perilaku 

menyimpang dan tidak bermanfaat, ketidakteraturan/berantakan, perilaku destruktif, 

menelantarkan atau tidak peduli, kerusakan lingkungan. Term halaka juga memiliki 

beberapa pengertian di antaranya: hilangnya sesuatu dari diri seseorang, menghabiskan 

harta benda, kerugian atau kemudaratan, kehancuran berupa kerusakan alam, kematian 

atau meninggal dunia, fanā’ atau lawan dari baqā’, kebinasaan dan kehancuran kolektif. 

Term al-Qur’an yang digunakan sebagai sebab-sebab terjadinya kerusakan lingkungan 

antara lain:  tabzir, israf, itraf. 

Daftar Pustaka 

Abdul Baqi, Fuad, al-Mu’jam al Mufahras li alfaz al-Qur’an al kariim, (Kairo: Dar al Hadits. 
T.th) 

Ahmad     Zainal     Abidin     dan     Fahmi     Muhammad, “Tafsir  Ekologis  Dan  
Problematika Lingkungan:(Studi  Komparatif  Penafsiran  Mujiyono  Abdillah  Dan  
Mudhofir  Abdullah  Terhadap Ayat-Ayat Tentang Lingkungan),” QOF: Jurnal 
Studi Al-Qur’an dan Tafsir4, no. 1 (2020): 1–18. 

Al- Baidhawi, Anwārut Tanzil wa Asrārut Ta’wil, (t.tp: al-Maktabah asy- Syāmilah, t.th) 

Al-Asfahâni, Al-Mufradât fi Garibil-Qur’an, (Beirut: Dârul Ma’rifah, t.th) 

Al-Baidāwi, Anwār al-Tanzil wa Asrar al-Ta’wil , (t.tp: al-Maktabah asy-Syāmilah, t.th), 

Al-Biqa’i, Nazmud Durar fi Tanāsubil Ăyāt was-Suwar, (Beirut: Darul Kutub ‘Ilmiyyah, 1995) 

Al-Fairuzabādi, Al-Qāmūs al-Muhit, (Beirut: Dārul-Fikr, 1983) 

Al-Qaraḍāwī, Ri‘āyat al-Bī’ah fī Sharī‘at al-Islām, (Kairo: Dar As-Syuruq, 2001), 29 

Al-Rāzi, Mafātihul Ghaib, (t.tp: al-Maktabah asy-Syāmilah, t.th) 

Asyhari Abta, “Konsep Islam Tentang Pelestarian Lingkungan”, dalam Fiqih  Lingkungan  
(Fiqh  al-Bi’ah), (Jakarta: Conservation International Indonesia, 2006), 77. 



16 
 

Asy-Syaukanĭ, Fathul Qadir, (t.tp: al-Maktabah asy- Syāmilah, t.th) 

Az-Zamakhsyari, al-Kasysyāf , (al-Maktabah asy-Syāmilah), jilid 1, h. 193 

Eko  Zulfikar,  “Wawasan   Al-Qur'an   Tentang   Ekologi (Kajian   Tematik   Ayat-ayat   
Konservasi Lingkungan),” QOF: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir2, no. 2 (2018): 
113–32. 

Ibnu ‘Ăsyur, at-Tahrir wa at-tanwir, (Tunisia: Dar at Tunisiyah, 1984)  

Mawil Izzi Dien. The Environmental Dimensions of Islam; (The Lutterworth Press: Cambridge, 
2000) 

Mujiyono Abdillah, Agama Ramah Lingkungan Perspektif al-Quran, (Jakarta: Paramadina, 
2001) 

Mulyadhi  Kartanegara, Nalar  Religius;  Menyelami  Hakikat  Tuhan,  Alam,  dan  
Manusia,(Jakarta:  Erlangga, 2007), 45. 

Nur, Adibah Mohidem and Zailina Hashim. "Integrating Environment with Health: An 
Islamic Perspective." Social Sciences 12, no. 6 (2023): 321. 
doi:https://doi.org/10.3390/socsci12060321. 
https://www.proquest.com/scholarly-journals/integrating-environment-with-
health-islamic/docview/2829872640/se-2. 

Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an, (Jakarta: Lentera 
Hati, 2009) 

Seyyed  Mohsen Mirri, “Prinsip-Prinsip  Islam  dan  Filsafat  Mulla  Sadra  Sebagai  Basis  Etis  
dan  Kosmologis  Lingkungan Hidup”,  dalam Menanam   Sebelum   Kiamat;   Islam,   
Ekologi   dan   Gerakan   Lingkungan   Hiduped. Fachruddin M. Mangunjaya 
(Jakarta: Obor, 2007), 32. 

Waryani Fajar Riyanto, “Ekologi al-Qur`an  (Menggagas  Ekoteologi-Integralistik)”, 
Kaunia4,no.2 (2008): 177. 

Zabidi, F. N. M.; Rahman, N. Abd; Halim, L. Integration of Islamic Values for Environmental 
Conservation: An Analysis of School Textbooks. Religions; 2021; 12, 509. [DOI: 
https://dx.doi.org/10.3390/rel12070509] 

 

https://dx.doi.org/10.3390/rel12070509

