
29 
 

Dirasat: Jurnal Ilmu Ushuluddin Al-Hikmah 

P-ISSN 
E-ISSN 

: 2088-9100 
: xxxx-xxxx 

Vol. 1 No. 1, Oktober 2024 
DOI           : 
Dirasat: Jurnal Ilmu Ushuluddin Al-Hikmah 

 

KONSEP ADIL DALAM AL-QUR’AN 

Setyawan1 

1STAI Dirosat Islamiyah Al-Hikmah, Jakarta, Indonesia; email: setyawanstiu@gmail.com  
 
 

 

Keywords 

Concept, Justice, 

Fairness in the Koran  

ABSTRACT 

The Al-Qur'an is a guide of all time, the most appropriate and the most perfect 
so that if all the commands contained in it are enforced and carried out seriously 
by all parties, then every member of society will feel the joy of life. One of the 
concepts in the Koran is justice, the form of wisdom contained in it is realizing 
unity and brotherhood, fostering harmonious relationships and closeness among 
society. Apart from having a deep meaning, justice has various forms covering 
all aspects of life, such as: justice towards oneself, justice in the household, justice 
in society, justice in government and the judiciary, justice in guardianship, 
justice in the economy, justice in testimony, justice in peace, and justice even 
towards enemies. 

 

 

Kata Kunci: 

Konsep, Adil, Adil 

dalam Al-Quran  

ABSTRAK 

Al-Qur’an merupakan pedoman sepanjang masa, paling sesuai 
dan paling sempurna sehingga apabila semua perintah yang ada 
didalamnya, ditegakkan dan dilaksanakan dengan sungguh-
sungguh oleh semua pihak, maka setiap warga masyarakat akan 
merasakan nikmatnya kehidupan. Salah satu konsep dalam al-
Quran adalah keadilan, wujud hikmah yang terkandung di 
dalamnya adalah mewujudkan persatuan dan persaudaraan, 
membina hubungan dan keakraban yang harmonis di kalangan 
masyarakat. Selain itu memiliki makna yang dalam, keadilan 
memiliki bentuk yang bermacam-macam meliputi segala aspek 
kehidupan, seperti: adil terhadap diri sendiri, adil dalam rumah 
tangga, adil dalam masyarakat, adil dalam pemerintahan dan 
peradilan, adil dalam perwalian, adil dalam berekonomi, adil 
dalam persaksian, adil dalam perdamaian, dan adil terhadap 
musuh sekalipun. 

 

http://jurnal.alhikmah.ac.id/?journal=elhikmah
mailto:setyawanstiu@gmail.com


30 
 

A. Pendahuluan 

Al-Qur’an sebagai pedoman tentunya mengajarkan beberapa hal yang penting 

dalam kehidupan setiap muslim, salah satu konsep yang diajarkan dalam Al-Qur’an adalah 

tentang keadilan. Keadilan adalah sesuatu yang dicari oleh manusia, namun hingga hari ini 

belum ditemukan. Apakah sebabnya manusia belum memperoleh keadilan? Pada hal 

secara panjang lebar, Al-Qur’an telah memaparkan, bahkan telah diturunkan konsepsinya 

lebih kurang 14 abad yang lalu. 

Di sisi lain, manusia berfungsi sebagai khalifah atau penguasa di bumi. Sebagai 

penguasa, maka tugasnyalah menegakkan keadilan. Allah menegaskan bahwa hanya orang 

yang beriman yang mampu menegakkan keadilan, menjadi saksi yang adil dan tidak 

mengikuti hawa nafsu. Orang yang menegakkan hukum dengan adil, dikatagorikan lebih 

dekat kepada takwa.Ibnu Khaldum salah seorang sosiolog muslim mengemukakan sebuah 

pernyataan yang menggambarkan konsep keadilan dalam kehidupan bermasyarakat yakni: 

محله   ي 
ف  ئ  الىش   artinya “meletakkan sesuatu pada tempatnya”, maksudnya adalah وضع 

memenuhi hak-hak orang yang berhak dan melaksanakan tugas-tugas atau kewajiban 

sesuai dengan fungsi dan peranannya dalam masyarakat. 

Perintah berbuat adil dalam Al-Qur’an sangat tegas, yakni selain menggunakan kata-

kata atau Ushlub amar( يأمر  -أمر   ) juga menggunakan menggunakan fi’il amr (اعدلوا),kedua 

ushlub tersebut menunjukkan perintah yang wajib dipenuhi atau dilaksanakan. Dengan 

demikian keadilan menjadi sebuah hal yang sangat penting dimiliki dan diwujudkan dalam 

kehidupan masyarakat sebab menjadi misi ke-Rasulan Nabi Muhammad SAW. yang 

merupakan tanggungjawab kepemimpinan yang harus ditegakan sebagai salah satu syarat 

dalam mewujudkan ketaqwaan kepada Allah SWT. Karena itu makalah ini menampilkan 

kosep keadilan dalam Al-Qur’an sebuah kajian tematis. 

B. Hasil dan Pembahasan 

KONSEP KEADILAN DALAM ISLAM 

Pengertian Keadilan  

Kata ‘adl  adalah bentuk mashdar dari kata kerja ‘adala – ya‘dilu – ‘adlan –  wa ‘udûlan 

– wa ‘adâlatan ( لَ  
َ
    – يَعْدِلُ    –عَد

ً
لا
ْ
   –عَد

ً
وْلا

ُ
   -وَعُد

ً
ة
َ
ل
َ
وَعَدا ) . Kata kerja ini berakar pada huruf-huruf  ‘ain 

 Secara etimologis, dalam Kamus Al-Munawwir, al-’Adl berarti .(لاَم) dan lâm ,(داَل) dâl ,(عَيْن)



31 
 

perkara yang tengah-tengah.1 Dalam kamus bahasa Indonesia disebutkan bahwa kata adil 

diartikan dengan 1). Tidak memihak/tidak berat sebelah, 2). Berpihak kepada kebenaran, 

3). Sepatutnya/tidak sewenang-wenang. Dengan demikian, adil berarti tidak berat sebelah, 

tidak memihak, atau menyamakan yang satu dengan yang lain (al-musâwah). Dapat pula 

diartikan dengan memberikan sesuatu kepada seseorang yang menjadi haknya, Ibrahim 

Mustafa menyebutkan dalam kitab mu’jamnya “mengambil dari mereka sesuatu yang menjadi 

kewajibannya”.2 

Lafaz al-‘adlu adalah sebuah konsep yang mengandung beberapa makna, di 

antaranya, oleh al-Baidhawi yang dikutip oleh Abd. Muin Salim menyatakan bahwa al-Adl 

bermakna al-inshaf wa al-sawiyyat artinya: berada di pertengahan dan mempersamakan,3 

dan dinyatakan bahwa pendapat seperti ini dikemukakan pula oleh al-Raghib,4 Rasyid 

Ridha, kemudian Sayyid Quthb menyatakan bahwa dasar persamaan itu adalah sifat 

kemanusiaan yang dimiliki setiap orang.5 Ibnu Faris menyebutkan “misal atau pengganti 

sesuatu”6al-‘adl juga bermakna: jujur, adil, seimbang, sama, sesuai, sederhana, dan moderat,7 

bahkan kata al-‘adl juga bermakna al-I’wjaj (keadaan menyimpang) atau kembali, dan 

berpaling.8 Adil juga berarti berpihak atau berpegang kepada kebenaran.9 Menurut Ahmad 

Azhar Basyir, keadilan adalah meletakkan sesuatu pada tempat yang sebenarnya atau 

menempatkan sesuatu pada proporsinya yang tepat dan memberikan kepada seseorang 

sesuatu yang menjadi haknya.10 Beberapa ulama tafsir juga menjelaskan kata adil, di 

antaranya: al-Marâghî memaknai adil dengan “menyampaikan hak kepada pemiliknya secara 

efektif”.11 

 
1Ahmad Warson Al-Munawwir, Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap, (Yogyakarta, Pustaka 

Progressif, 1997), h. 906. 
2 Lihat: Ibrahim Mustafa, al-Mu’jam al-Wasîth, (Theheran, al-Maktabah al-Ilmiyah, 1934), h. 593. 
3 Lihat” Abd. Muin Salim, Fiqhi Siyasah Konsep Kekuasaan Politik Dalam Alquran, (Jakarta, Lembaga Studi Islam 

dan Kemasyarakatan, 1994), h.213, lihat: Nashir al-Din Abu al-Khair Abdullah bin Umar al-Baidhawi, Anwar 
al-Tanzil wa al-Asrar al-Ta’wilayah, (Mishr, Mushtafaal-Bab al-Halabi 1939/1358), cet. Ke-I, h. 191. 

4 lihat selengkapnya pada Abu Qasim Abu al-Husain bin Muhammad al-Raghib al-Asfahani, al-Mufradat fi 
Gharib al-Qur’an, (Mishr: Musthafa al-Bab al-Halabi, 1961/1381), h. 325. 

5 lihat selengkapnya pada Sayyid Quthb, Fî Zhilâl al-Qur’an, Jilid V, (Bairut, Dâr al-Ihya‟ al-Turas al-Arabi, 
1386/1967), h. 118. 

6 Abu Husain Ahmad ibnu Faris bin Zakariyah, Mu’jam Maqayis al-Lughat., (Mishr, Mushthafa al-Bâb al-Halabi 
wa al-Syarikah, 1972/1392), Jil IV, h. 246. 

7 Lihat, Munawwir, h. 971-972 
8 Lihat, Munawwir, h. 971-972 
9 Abdual Aziz Dahlan, et. all, (editor), Ensiklopedi Hukum Islam, (Jakarta, PT Ichtiar Baru Van Hoeve, 1997), jil. 

2, h. 25 
10 Ahmad Azhar Basyir, Negara dan Pemerintahan dalam Islam, (Yogyakarta, UII Pres, 2000), h. 30. 
11 Lihat: Ahmad Mustafa al-Maraghi, Tafsir al-Maraghi, (t.t.: Dâr al-Fikr, 1974/1394), Jilid V, h. 69 



32 
 

M. Quraish Shihab mengemukakan bahwa kata adil dalam Al-Qur’an berulang 28 

kali dengan bermacam-macam bentuk, dan tidak satupun yang dinisbatkan kepada Allah 

SWT menjadi sifat-Nya. Paling tidak ada empat makna keadilan yang dikemukakan oleh 

pakar agama, yaitu:12 

Pertama, Adil dalam arti “sama” dapat dilihat pada firman Allah SWT: 

مُوا بِ 
ُ
حْك

َ
 ت
ْ
ن
َ
اسِ أ

َّ
مْ بَي ْ َ الن

ُ
مْت
َ
ا حَك

َ
لِهَا وَإِذ

ْ
ه
َ
 أ
َ

اتِ إِلَ
َ
مَان
َ ْ
وا الْ

ُّ
د
َ
ؤ
ُ
 ت
ْ
ن
َ
مْ أ

ُ
مُرُك

ْ
َ يَأ

ه
 اللَّ

َّ
مْ بِهِ إِن

ُ
ك
ُ
ا يَعِظ َ نِعِمَّ

ه
 اللَّ

َّ
لِ إِن

ْ
عَد

ْ
 ال

ا   ً  سَمِيعًا بَصِي 
َ
ان
َ
َ ك

ه
 اللَّ

َّ
 إِن

Artinya: “...dan (menyuruh kamu) apabila menetapkan hukum di antara manusia supaya kamu 
menetapkan dengan adil...” (QS. An-Nisa’ [4]: 58) 

 
Abd. Muin Salim menyebutkan bahwa perintah menetapkan hukum dengan adil di 

antara manusia secara kontekstual tidak hanya kepada kelompok sosial tertentu dalam 

masyarakat melainkan kepada setiap orang yang memiliki kekuasaan atau kewenangan 

mengurus atau memimpin orang lain, seperti suami terhadap isterinya, orang tua terhadap 

anak-anaknya, terutama yang berhubungan dengan hibah.13 

Kedua, Adil dalam arti “seimbang atau harmonis” seperti firman Allah SWT: 

رِيمِ ) 
َ
ك
ْ
 ال
َ
ك  بِرَبِّ

َ
ك رَّ

َ
 مَا غ

ُ
سَان

ْ
ن ِ
ْ
هَا الْ يُّ

َ
  يَا أ

َ
ك
َ
ل
َ
عَد

َ
 ف
َ
اك سَوَّ

َ
 ف
َ
ك
َ
ق
َ
ل
َ
ذِي خ

ه
 ( ال

Artinya: “Hai manusia, Apakah yang telah memperdayakan kamu (berbuat durhaka) terhadap 
Tuhanmu yang Maha Pemurah. (6). yang telah menciptakan kamu lalu menyempurnakan 
kejadianmu dan menjadikan (susunan tubuh)mu seimbang. (7). (QS. Al-Infithar [82]: 6-7) 

 
Dari ayat ini dapat dipahami bahwa sekiranya Allah SWT menjadikan salah satu di 

antara anggota tubuh manusia berlebih atau berkurang dari kadar, ukuran, posisi, atau 

syarat yang seharusnya, maka pasti terjadi ketidak seimbangan atau jauh keserasian. 

Seorang putri menjadi cantik karena adanya keseimbangan, keserasian, dan kesesuaian 

ciptaan Allah SWT pada dirinya. 

Adil dalam arti perhatian terhadap hak-hak individu, Allah SWT menetapkan 

hukum yang harus ditegakkan dalam kehidupan tidak lain adalah untuk memberi 

perlindungan kepada setiap orang atau individu yang harus dinikmati dalam 

kehidupannya setiap hari. Demikian pula janji-janji Allah SWT dalam Al-Qur’an: 

رَى ) 
ْ
خ
ُ
رَ أ
ْ
 وِز

ٌ
زِرُ وَازِرَة

َ
 ت
َّ
لَّ
َ
 مَا سَعََ )  أ

َّ
سَانِ إِلَّ

ْ
ن ِ
ْ
يْسَ لِلْ

َ
 ل
ْ
ن
َ
 سَوْفَ يُرَى  ( وَأ

ُ
 سَعْيَه

َّ
ن
َ
 ( وَأ

Artinya: “(yaitu) bahwasanya seorang yang berdosa tidak akan memikul dosa orang lain, (38). dan 
bahwasanya seorang manusia tiada memperoleh selain apa yang telah diusahakannya, (39). dan 
bahwasanya usaha itu kelak akan diperlihat (kepadanya). (40). (QS. An-Najm [53]: 38-40) 

 
12 Lihat, Quraish Shihab, Wawasan Al-Quran Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan Umat, h. 114-116. 
13 Lihat, Abd. Muin Salim, Fiqji Siyasah Konsep Kekuasaan Politik Dalam Alquran, (Jakarta: Lembaga Studi Islam 

dan Kemasyarakatan, 1994), h. 212 



33 
 

 
Ketiga, Adil dalam arti perhatian terhadap hak-hak individu.  

Keempat, Adil yang dinisbatkan kepada ilahi. 

IDENTIFIKASI AYAT-AYAT KEADILAN DALAM AL-QUR’AN 

Konsep keadilan dalam perspektif Al-Qur’an dapat dilihat pada penggunaan lafaz 

adil dalam berbagai bentuk dan perubahannya, dalam Al-Qur’an digunakan beberapa 

term/istilah yang digunakan untuk mengungkapkan makna keadilan, diantaranya lafaz-

lafaz tersebut adalah “al-‘adl”,”al-Qisth” dan “al-Wazn”.  

Al-‘Adl yang bermakna adil, jumlahnya banyak dan berulang-ulang dalam berbagai 

bentuk dan perubahan, Muhammad Fu‟ad Abdul Bâqiy mengemukakan bahwa Lafaz adil 

dalam Al-Qur’an disebutkan sebanyak 28 kali yang terdapat pada 28 ayat dalam 11 surah.  

Kata ‘adl sendiri disebutkan 13 kali, yakni pada QS. Al-Baqarah [2]: 48, 123, dan 282 (dua 

kali), QS. An-Nisâ’ [4]: 58, QS. Al-Mâ’idah [5]: 95 (dua kali) dan 106, QS. Al-An‘âm [6]: 70, 

QS. An-Nahl [16]: 76 dan 90, QS. Al-Hujurât [49]: 9, serta QS. Ath-Thalâq [65]: 2.14 

Al-qisth mempunyai banyak arti, yakni: berlaku adil, pembagian, memisah-

misahkan, membuat jarak yang sama antara satu dengan yang lain, hemat, neraca (ميزان), 

angsuran, muqsith artinya orang yang adil.15 Lafaz al-qisth dengan berbagai bentuk dan 

perubahannya yang diartikan dengan “yang adil”. Keadilan yang tercakup pada lafaz ini 

meliputi pemenuhan kebutuhan dan hak-hak perorangan atau pembagian. Dalam Al-

Qur’an disebutkan 25 kali, yakni: QS. An-Nisa’ [4]: 3, 27 dan 135,  QS. Al-Mumtahanah [60]: 

8 (dua kali), QS. Al-hujurât [49]: 9 (dua kali), QS. Ali Imran [3]: 18 dan 21, QS. Al-Mâidah 

[5]: 42 dan 42, Qs. Al-An’âm [8]: 152, al-A’raf [7]: 29, QS. Yûnus [10]: 4, 47 dan 54, QS. Hûd 

[11]: 85, QS. Ar-Rahmân [55]: 9, QS. Al-Hadîd [57]: 25, QS. Al-Anbiyâ’ [21]: 47, QS. Al-JiNn 

[72]: 14 dan 15, QS. Al-Baqarah [2]: 282, QS. Al-Ahzâb [33]: 5.16 

Sedangkan lafaz al-Mîzân dengan berbagai bentuknya. Lafaz waznun yang berarti 

timbangan atau menimbang, juga bermakna seimbang, sama berat, sama jumlah, juga 

bermakna keseimbangan, juga berarti adil atau keadilan.17 Dengan demikian Lafaz ini 

 
14 Muhammad Fuad ‘Abd al-Baqiy, al-Mu’jam al-Mufahras Li Alfaz Al-Qur’an al-Karim (Beirut, Dar al-Fikr, 1981), 

h. 569-570. 
15al-Munawwir, h. 1201-1202 
16 'Ilmi Zâdah Faidullah al-Hasaniy al-Maqdisiy, Fathurrahmân lithâlibi Âyâti al-Qur’ân (Beirut, Dâr al-Kutub 

al-‘Ilmiyyah, 2005), h. 598. 
17 Lihat: Muhammad Fu‟ad Abdul Baqiy, h. 918 



34 
 

bermakna alat yang digunakan untuk mengukur atau norma yang digunakan untuk 

menetapkan keadilan. Dalam Al-Qur’an disebutkan 23 kali,yakni: QS. Al-Muthaffifîn [83]: 

3, QS. Al-Isrâ’ [17]: 35, QS. Asy-Syu’arâ’ [26]: 182, QS. Al-Kahfi [18]: 105, QS. Al-A’râf [7]: 8 

(dua kali), 9, dan 85, QS. Ar-Rahman [55]: 7, 8 dan 9 (dua kali), QS. Al-Hijr [15]: 19, QS. Al-

An’âm [6]: 152, QS. Hûd [11]: 84 dan 85, QS. Asy-Syûrâ [42]:17, QS. Al-Hadîd [57]: 25, QS. 

Al-Anbiyâ’ [21]: 47, QS. Al-Mu’minûn [23]: 102 dan 103, QS. Al-Qâri’ah [101]: 6 dan 8.18 

Contoh dengan menggunakan lafaz “al-‘Adl” yang bermakna perintah Allah SWT 

kepada manusia untuk berlaku adil,19 firman Allah SWT: 

بَ 
ْ
رِ وَال

َ
ك
ْ
مُن
ْ
اءِ وَال

َ
حْش

َ
ف
ْ
 عَنِ ال

َ
هَ

ْ
رْبََ وَيَن

ُ
ق
ْ
اءِ ذِي ال

َ
حْسَانِ وَإِيت ِ

ْ
لِ وَالْ

ْ
عَد

ْ
مُرُ بِال

ْ
َ يَأ

ه
 اللَّ

َّ
 إِن

َ
رُون

ه
ك
َ
ذ
َ
مْ ت

ُ
ك
ه
عَل
َ
مْ ل

ُ
ك
ُ
يِ يَعِظ

ْ  عَ 
 
Artimya: “Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) Berlaku adil dan berbuat kebajikan, memberi 
kepada kaum kerabat, dan Allah melarang dari perbuatan keji, kemungkaran dan permusuhan. Dia 
memberi pengajaran kepadamu agar kamu dapat mengambil pelajaran”. (QS. An-Nahl [16]: 90) 

 
Dengan lafaz “al-Qisth”, firman Allah SWT: 

قِسْطِ 
ْ
ي بِال

مَرَ رَبَِّ
َ
لْ أ

ُ
 ق

 
Artimya: “Katakanlah: "Tuhanku menyuruh menjalankan al-qisth (keadilan)...” (Qs. Al-A’raf [7]: 
29)  

Dan yang menggunakan lafaz “al-Mîzân”, firman Allah SWT: 

 ( 
َ
ان مِي  َ

ْ
عَ ال

َ
عَهَا وَوَض

َ
مَاءَ رَف  7وَالسَّ

َّ
لَّ
َ
انِ ( أ مِي  َ

ْ
ي ال ِ

وْا ف 
َ
غ
ْ
ط
َ
 ت

Artinya: “dan Allah telah meninggikan langit dan Dia meletakkan neraca (keadilan) (7). supaya 
kamu jangan melampaui batas tentang neraca itu. (8). (QS. Ar-Rahmân [55]: 7-8) 

 

BENTUK-BENTUK KEADILAN  

1. Adil teradap diri sendiri 

Yang dimaksud adil terhadap diri sendiri adalah menyatakan sesuatu dengan benar, 

baik dalam ucapan, perbuatan, dan tingkah laku, sekalipun hal itu merugikan diri sendiri, 

kapan dan dimana saja berada tetap mengemukakan kebenaran, sebagaimana firman Allah 

pada surah an-Nisâ’ ayat 135: 

يْنِ 
َ
وَالِد

ْ
وِ ال

َ
مْ أ

ُ
سِك

ُ
ف
ْ
ن
َ
 أ

َ
وْ عَلَ

َ
ِ وَل

ه
اءَ لِلَّ

َ
هَد

ُ
قِسْطِ ش

ْ
امِي  َ بِال وَّ

َ
وا ق

ُ
ون
ُ
وا ك

ُ
ذِينَ آمَن

ه
هَا ال يُّ

َ
ا يَا أ ً قِي 

َ
وْ ف

َ
ا أ نِيًّ

َ
نْ غ

ُ
 يَك

ْ
رَبِي  َ إِن

ْ
ق
َ ْ
 وَالْ

 
َ
لَ
َ
 بِهِمَا ف

َ
وْلَ

َ
ُ أ
ه

اللَّ
َ
ا ف ً بِي 

َ
 خ

َ
ون

ُ
عْمَل

َ
 بِمَا ت

َ
ان
َ
َ ك

ه
 اللَّ

َّ
إِن
َ
وا ف

ُ
عْرِض

ُ
وْ ت
َ
وُوا أ

ْ
ل
َ
 ت
ْ
وا وَإِن

ُ
عْدِل

َ
 ت
ْ
ن
َ
هَوَى أ

ْ
بِعُوا ال

َّ
ت
َ
 ت

Artinya: “Wahai orang-orang yang beriman, jadilah kamu orang yang benar-benar penegak keadilan, 
menjadi saksi karena Allah biarpun terhadap dirimu sendiri atau ibu bapa dan kaum kerabatmu…”. 
(QS. An-Nisâ’ [4]: 135) 
 

 
18 Lihat: Fathurrahmân, h. 764. 
19 Lihat, Quraish Shihab, h. 113. 



35 
 

Imam ath-Thabari mengatakan bahwa Allah SWT memerintahkan kepada orang-

orang mukmin untuk berlaku al-qisth yaitu adil.20 Sebagaimana yang dikatakan oleh Ibnu 

Katsir bahwa Allah SWT memerintahkan agar menegakan keadilan dan janganlah mereka 

bergeming dari keadilan itu barang sedikitpun, jangan pula mereka mundur dari 

menegakkan keadilan karena Allah hanya karena celaan orang-orang yang mencela, jangan 

pula mereka dipengaruhi oleh sesuatu yang membuatnya berpaling dari keadilan. 

Hendaklah mereka saling membantu, mendukung dan tolong-menolong demi tegaknya 

keadilan”.21 

Dalam ayat ini pula Allah SWT memerintahkan agar menegakkan persaksian dengan 

benar sekalipun kesaksian itu ditujukan kepada kedua orang tua atau kerabat, walaupun 

bahayanya menimpa dirinya sendiri atau kepada mereka, dan jika ditanya mengenai suatu 

perkara katakanlah yang sebenarnya jangan menghiraukan dia karena kayanya, dan jangan 

pula kasihan kepadanya karena ia miskin, jangan pula mengikuti hawa nafsu dan 

fanatisme,22 serta resiko dibenci orang lain membuat kalian meninggalkan keadilan, 

sekalipun bahayanya kembali kepada dirimu sendiri, karena sesungguhnya Allah SWT 

akan menjadikan jalan keluar dari setiap perkara yang sempit bagi orang yang taat kepada-

Nya.23 Sebagaimana firman Allah: 

 
َ
ون

ُ
 يَعْقِل

َ
وْمٌ لَّ

َ
هُمْ ق

َّ
ن
َ
 بِأ

َ
لِك

َ
عِبًا ذ

َ
زُوًا وَل

ُ
ا ه

َ
وه

ُ
ذ
َ
خ
َّ
ةِ ات

َ
لَ  الصَّ

َ
مْ إِلَ

ُ
يْت
َ
اد
َ
ا ن
َ
 وَإِذ

 
Artinya: “dan janganlah sekali-kali kebencianmu terhadap sesuatu kaum, mendorong kamu untuk 
Berlaku tidak adil. Berlaku adillah, karena adil itu lebih dekat kepada takwa...” (QS. Al-Mâidah [5]: 
8) 
 

Diharuskan memberikan kesaksian yang benar walaupun terhadap diri sendiri 

menurut Imam ath-Thabari adalah karena ada hak orang lain yang harus diberikan melalui 

dirinya, dan hak itu hanya bisa diberikan kepada nya dengan memberikan kesaksian yang 

benar.24 

 

 

 
20 Muhammad ibnu Jarîr ath-Thabari, Jâmi’ al-Bayân fî Ta’wîl al-Qur’ân, Muhaqqiq: Ahmad Muhammad Syâkir 

(Mu’assasah ar-Risâlah, 1420 H/2000 M), Cet. Ke-1, Jil. 9, h. 301. 
21 Abu al-Fidâ’ Ismâ’îl bin Umar bin Katsîr al-Qurasyî, Tafsîr al-Qur’ân al-Karîm, (Beirut, Dâr al-Kutub al-

‘Ilmiyah, 1419 H), Jil. 2, h. 384. 
22 Lihat: Tafsir ath-Thabari, Jil. 9, h. 306. 
23 Lihat: Tafsir Ibnu Katsîr, Jil. 2, h. 384. Lihat: Tafsir ath-Thabari, Jil. 9, h. 304. 
24Tafsir ath-Thabari, Jil. 9, h. 302. 



36 
 

2. Adil dalam rumah tangga 

Setiap orang terlibat dalam kehidupan rumah tangga, mereka memiliki hak 

disamping kewajiban yang harus dilakasanakan dalam mewujudkan kedamaian, 

keharmonisan, dan kesejahteraan dalam rumah tangga. Suami sebagai kepala rumah 

tangga berkewajiban memenuhi kebutuhan isteri dan anak-anaknya sesuai dengan 

kemampuannya (sandang, pangan, dan papan). Terutama sekali ketika suami memiliki 

lebih dari satu isteri, dia harus berlaku adil terhadap isteri-isteri mereka, sehingga tidak 

memiliki kecenderungan yang lebih kepada yang dicintai. Sebagaimana firman Allah swt. 

pada surah an-Nisâ’ ayat 129: 

مُ 
ْ
ال
َ
ا ك
َ
رُوه

َ
ذ
َ
ت
َ
مَيْلِ ف

ْ
لَّ ال

ُ
وا ك

ُ
مِيل

َ
 ت
َ
لَ
َ
مْ ف

ُ
وْ حَرَصْت

َ
سَاءِ وَل

ِّ
وا بَي ْ َ الن

ُ
عْدِل

َ
 ت
ْ
ن
َ
طِيعُوا أ

َ
سْت

َ
نْ ت

َ
وا  وَل

ُ
ق
َّ
ت
َ
صْلِحُوا وَت

ُ
 ت
ْ
ةِ وَإِن

َ
ق
ه
 عَل

َّ
إِن
َ
ف

ورًا رَحِيمًا 
ُ
ف
َ
 غ
َ
ان
َ
َ ك

ه
 اللَّ

Artinya:  “dan kamu sekali-kali tidak akan dapat Berlaku adil di antara isteri-isteri(mu), walaupun 
kamu sangat ingin berbuat demikian, karena itu janganlah kamu terlalu cenderung (kepada yang 
kamu cintai), sehingga kamu biarkan yang lain terkatung-katung. dan jika kamu Mengadakan 
perbaikan dan memelihara diri (dari kecurangan), Maka Sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi 
Maha Penyayang. (QS. An-Nisâ’ [4]: 129) 
 

Ibnu Katsîr menukil perkataan ibnu Abu Mulaikah ia mengatakan bahwa ayat ini 

diturunkan berkeaan dengan Siti Aisyah RA, demikian itu karena Nabi SAW mencintainya 

dengan kecintaan yang lebih besar daripada istri-istri yang lainnya.25 

Seperti yang disebutkan didalam hadits yang diriwayatkan oleh imam Abu Daud, 

dan para pemilik kitab sunan melalui hadis Hammad ibnu Salamah dari Ayub dari Abu 

Qilabah dari Abdullah bin Yazid dari Aisyah ia menceritakan bahwa Rasulullah SAW 

membagi-bagi gilirannya diantara istri-istrinya dengan cara yang adil, kemudian Nabi 

SAW bersabda: 

 
ُ
مْلِك

َ
 أ
َ
، وَلَّ

ُ
مْلِك

َ
، فِيمَا ت ي ِ

مْن 
ُ
ل
َ
 ت
َ
لَ
َ
 ف
ُ
مْلِك

َ
، فِيمَا أ سْمِي

َ
ا ق

َ
ذ
َ
هُمَّ ه

ه
 الل

 
Artinya: “Ya Allah, inilah pembagianku terhadap yang aku miliki, tetapi janganlah Engkau 
mencelaku terhadap apa yang Engkau miliki, sedangkan aku tidak memilikinya”. Yang beliau 
maksud adalah kecenderungan hati.26 

 

Imam ath-Thabri mengatakan dalam  tafsirnya, bahwa ayat ini ditujukan kepada 

kaum laki-laki: “Wahai para kaum lelaki, kalian tidak akan mampu untuk berlaku adil 

 
25Tafsir Ibnu Katsîr, Jil. 2, h. 378. 
26Tafsir Ibnu Katsîr, Jil. 2, h. 378. Lihat: Sunan Abu Daud, muhaqiq: Muhammad muhyiddin ‘Abdul Hamîd, 

(Beirut, Al-Maktabah al-Mishriyah), bab: “fî al-Qismi baina an-Nisâ”, Jil. 2, h. 242, nomor: 2134. 



37 
 

(sama) diantara istri-istrimu dalam kecintaan terhadap mereka, walaupun kalian berusaha 

untuk itu, pasti kalian akan cenderung terhadap salah satu diantara mereka karena masalah 

itu (perasaan) kalian tidak memilikinya”.27Tetapi janganlah kamu berlebihan dalam 

kecenderungan, hingga istri-istri yang lain diterlantarkan,yaitu dibiarkan terkatung-katung 

seakan seperti wanita yang tak bersuami dan bukan pula seperti wanita yang diceraikan.28 

3. Adil dalam Masyarakat 

Setiap warga masyarakat mempunyai hak dan kewajiban, dan setiap hak menjadi 

kebutuhan yang harus dipenuhi, demikian juga kewajiban yang harus dilaksanakan sesuai 

dengan kedudukan mereka dalam struktur masyarakat. setiap orang memiliki hak pribadi 

yang bersifat asasi, yakni: hak hidup, hak memiliki harta, hak memelihara kehormatan, hak 

kebebasan, kemerdekaan, dan persamaan, hak memperoleh pendidikan dan pengajaran.29 

Semua hak itu diuraikan secara terperinci oleh Dr. Mustafa Husni al-Siba’iy dalam bukunya 

Isytirakiyat al-Islamiy yang disertai dengan lengkah-langkah pemeliharaannya.30 

Setiap hak harus diserahkan kepada pemiliknya agar kewajiban terlaksana dengan 

baik dan sempurna, sehingga tegaklah keadilan dalam kehidupannya, keadilan merupakan 

salah satu sendi kehidupan bermasyarakat disamping berbuat kebajikan. Sebagaimana 

Firman Allah SWT. pada surah al-Nahl ayat 90: 

جِيمِ  انِ الرَّ
َ
يْط

َّ
ِ مِنَ الش

ه
 بِاللَّ

ْ
عِذ

َ
اسْت

َ
 ف
َ
رْآن

ُ
ق
ْ
 ال

َ
ت
ْ
رَأ
َ
ا ق
َ
إِذ
َ
 ف

 

Artinya: “Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) Berlaku adil dan berbuat kebajikan, memberi 
kepada kaum kerabat, dan Allah melarang dari perbuatan keji, kemungkaran dan permusuhan. Dia 
memberi pengajaran kepadamu agar kamu dapat mengambil pelajaran.” (QS. An-Nahl [16]: 90) 
 

Disebutkan didialam hadits yang berpredikat hasan sehubungan dengan penyebab 

turunnya ayat ini, diriwayatkan oleh Imam Ahmad, bahwa ketika Rasulullah SAW berada 

dihalaman rumahnya sedang duduk-duduk, tiba-tiba Usman ibnu Mazh’ûn lewat didepan 

beliau sambil cemberut (tersenyum) dihadapan Rasulullah SAW, maka Rasulullah SAW 

bersabda kepadanya, “mengapa engkau tidak duduk (bersamaku)?”. Usman Ibnu Mazh’ûn 

menjawab, “baiklah”. Maka duduklah Usman Ibnu Mazh’un berhadapan dengan Rasulullah 

SAW, ketika Rasulullah SAW sedang berbincang-bincang dengannya, tiba-tiba Rasulullah 

 
27Tafsir ath-Thabari, Jil. 9, h. 284. 
28Lihat: Tafsir Ibnu Katsîr, Jil. 2, h. 378. 
29 Sayid Sabiq, al-Fiqh al-Sunnah, (Qahirah, Daar al-Fath Lil I’lam al-‘Arabiy, 2000 M/1421 H), jil. II h. 323. 
30 Lihat: Mustafa Husni al-Siba‟iy, Isytirakiyat al-Islami, diterjemahkan oleh M. Abdai Ratomy dengan judul 

“Sosialisme Islam” (Bandung: Diponegoro, 1969), h. 79-187. 



38 
 

SAW mengarahkan pandangannya ke langit sesaat, setelah itu menurunkan pandangan 

matanya kearah sebelah kanannya, dan saat itu juga beralih duduk ketempat yang tadi 

dipandang oleh matanya, sedangkan teman duduknya (mua’az Ibnu Maz’un) 

ditinggalkannya. Setelah itu Rasulullas SAW menundukkan kepalanya, seakan-akan 

sedang mencerna apa yang diucapkan kepadanya, sementara itu Ibnu Mazh’ûn terus 

mengamatinya. Sesudah keperluannya selesai dan memahami apa yang diucapkan 

kepadanya, maka Rasulullah SAW kembali menatapkan pandangannya kearah langit, 

sebagaimana tatapannya yang pertama kali tadi. Nabi SAW menatapkan pandangan 

matanya kearah langit seakan-akan mengikuti kepergian (malaikat) hingga malaikat itu 

tidak kelihatan tertutup oleh langit. Kemudian Rasulullah SAW menghadap kepada Usman 

ditempat duduknya yang semula tadi. Maka Usman Ibnu Mazh’ûn bertanya, “Hai 

Muhammad, selama saya duduk denganmu saya belum pernah melihatmu melakukan perbuatan 

seperti yang kamu lakukan siang hari ini”. Rasulullah SAW balik bertanya, “Apa yang kamu lihat 

dariku?”. Usman Ibnu Mazh’ûn berkata, “saya lihat engkau menatapkan pandanganmu kearah 

langit, kemudian kamu turunkan pandangan matamu kesuatu tempat disebelah kananmu, lalu kamu 

pindah ketempat itu seraya meninggalkan diriku. Setelah itu engkau menundukkan kepala seakan-

akan sedang menerima sesuatu yang diucapkan kepadamu”. Rasulullah SAW bertanya, “Apakah 

kamu dapat melihat hal tersebut?. Usman Ibnu mazh’ûn menjawab, “ya”. Rasulullah SAW 

bersabda, “Aku baru saja kedatangan utusan Allah (Jiblil AS) saat kamu sedang duduk”. Usman 

Ibnu Mazh’ûn bertanya, “Utusan Allah?”. Rasulullah SAW Menjawab, “Ya”. Usman Ibnu 

Mazh’ûn bertanya, “Apa sajakah yang dia sampaikan kepadamu?”. Rasulullah SAW bersabda: 

“ia membacakan kepadaku’Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) Berlaku adil dan berbuat 

kebajikan, memberi kepada kaum kerabat, dan Allah melarang dari perbuatan keji, kemungkaran dan 

permusuhan. Dia memberi pengajaran kepadamu agar kamu dapat mengambil pelajaran.’ (QS. An-

Nahl [16]: 90)’. Usman Ibnu Maz’un mengatakan, “disaat itulah iman mulai telah mantap 

dalam hatiku dan aku mulai mencintai Muhammad saw”.31 

Ibnu Katsîr mengatakan dalam ayat ini bahwa Allah SWT memerintahkan untuk 

berlaku adil yakni “al-Qisth” (pertengahan) wa “al-Muwâzanah” (seimbang). dan Allah SWT 

 
31 Muhammad bin Hanbal, Musnad al-Imâm Ahmad bin Hanbal, Muhaqqiq: Syu’aib al-Arna’uth, ‘âdil Mursyid, 

(Mu’assasah ar-Risâlah, 1421 H/2001 M), Cet. Ke-1, Jil. 5, h.  88. 



39 
 

memerintahkan untuk berbuat kebajikan (Ihsan). Seperti yang disebutkan oleh Allah SWT 

di ayat lain,32 yaitu:  

ابِرِينَ  ٌ لِلصَّ ْ ي 
َ
هُوَ خ

َ
مْ ل

ُ
ت ْ ِ ْ صَيََ

يئ
َ
مْ بِهِ وَل

ُ
لِ مَا عُوقِبْت

ْ
عَاقِبُوا بِمِث

َ
مْ ف

ُ
بْت
َ
 عَاق

ْ
 وَإِن

Artinya : “dan jika kamu memberikan balasan, Maka balaslah dengan Balasan yang sama dengan 
siksaan yang ditimpakan kepadamu. akan tetapi jika kamu bersabar, Sesungguhnya Itulah yang lebih 
baik bagi orang-orang yang sabar” (QS. An-Nahl [16] : 126).  
 

Sedangkan menurut al-Baidhawi adil pada ayat ini bermakna al-Inshâf wa al-Sawiyyât 

(berada dipertengahan dan mempersamakan)33 dalam kehidupan sehri-hari setiap manusia 

memiliki hak yang sama, persamaan tersebut pada dasarnya adalah karena kemanusiaan, 

sebab setiap manusia diciptakan Allah SWT dengan hak yang sama. Karena itu setiap orang 

punya hak individu dalam masyarakat yaitu mendapat perlindungan dan perlakuan 

hukum secara adil, karena hal itu merupakan perinta Allah SWT. Oleh karena itu setiap 

warga mamsyarakat harus melakukan kewajiban, sehingga terpenuhi hak-hak orang lain 

baik sebagai umat, bangsa dan warga Negara. 

4. Adil dalam berekonomi 

Manusia memiliki kelebihan dari makhluk lainnya, ia dapat berpikir dan 

mengembangkan kehidupannya, mereka menghadapi masa depan dengan penuh harapan, 

mereka berusaha memenuhi kebutuhan hidupnya dengan melakukan pekerjaan yang 

produktif, selain menggunakan tenaganya sendiri, juga terkadang memanfaatkan orang 

lain dalam rangka mewujudkan cita-citanya. 

Setiap orang yang terlibat dalam usaha produktif atau menghasilkan sesuatu, baik 

melibatkan orang lain atau tidak harus tetap belaku adil. Yang dimaksud adalah mentaati 

segala peraturan dan undang-undang yang berlaku dalam dunia usaha atau ekonomi. Baik 

itu aturan pemerintah maupun atauran agama wajib ditaati. 

Orang yang taat terhadap semua aturan dan hukum yg berlaku adalah orang yang 

adil, sebagaimana Firman Allah swt. pada surah Hud ayat 85: 

 
َ ْ
ي الْ ِ

وْا ف 
َ
عْث
َ
 ت
َ
مْ وَلَّ

ُ
يَاءَه

ْ
ش
َ
اسَ أ

َّ
سُوا الن

َ
بْخ

َ
 ت
َ
قِسْطِ وَلَّ

ْ
 بِال

َ
ان مِي  َ

ْ
يَالَ وَال

ْ
مِك

ْ
وا ال

ُ
وْف
َ
وْمِ أ

َ
سِدِينَ وَيَا ق

ْ
 رْضِ مُف

Artinya: “dan (Syu'aib berkata): "Hai kaumku, cukupkanlah takaran dan timbangan dengan adil, 
dan janganlah kamu merugikan manusia terhadap hak-hak mereka dan janganlah kamu membuat 
kejahatan di muka bumi dengan membuat kerusakan.” (QS. Hud [11]: 85) 
 

 
32Tafsîr Ibnu Katsîr, Jil. 4, h. 511. 
33 Lihat: Nashr al-Din Abu Khaer “Abdullah bin Umar al-Baidhawi, Anwar al-Tanzil wa Asrar al-Ta’wil, (Mishr: 

Mushthafa al-Bab al-Halabi, 1939/1358), h. 191. 



40 
 

Imam ath-Thabari mengatakan ayat ini memerintahkan agar memenuhi hak orang 

lain dengan memberikan timbangan dan takaran dengan al-Qisth yakni dengan adil, yaitu 

memberikan hak orang lain dengan sempurna tanpa pengurangan dan kecurangan.34 

Pada mulanya nabi Syu’aib melarang mereka melakukan perbuatan mengurangi 

takaran dan timbangan bila mereka memberikan hak orang lain, kemudian nabi Syu’aib 

memerintahkan mereka agar mencukupkan takaran  dan timbangan secara adil, baik disaat 

mengambil atau memberi.35 Dan keuntungan yang kalian dapatkan setelah memenuhi 

takaran dan timbangan lebih baik daripada mengambil harta (hak) orang lain. 

Dari ayat tersebut Allah swt. menjelaskan ada tiga prinsip pokok yang harus 

dipenuhi dalam dunia perekonomian, yakni: 

a. Setiap orang yang menakar dan menimbang harus menyempurnakan takaran dan 

timbangannya. 

b. Setiap orang yang melakukan transaksi harus menghindari segala praktik yang dapat 

merugikan orang lain, termasuk dalam ayat ini monopoli pasar, menyembunyikan 

cacat barang, dan lain-lain. 

c. Setiap pelaku ekonomi harus menjauhkan diri dari hal-hal yang dapat menimbulkan 

kerusakan dan kejahatan dalam masyarakat, termasuk melakukan korupsi, 

menyalahgunakan kewenangan. 

Setiap orang berhak atas segala hasil usaha yang dilakukan berdasarkan prinsip-

prinsip ekonomi dalam Islam. Karena itu setiap pelaku ekonomi harus mematuhi prinsip-

prinsip dasar Islam tentang ajaran sosial ekonomi, seperti: jujur dan adil dalam berbuat, 

berucap, dan bersikap terhadap orang lain. Perekonomian masyarakat yang didasari 

dengan kejujuran dan keadilan akan menjadi maju dan berkembang dan dapat 

mewujudkan kemakmuran masyarakat. 

5. Adil dalam Pemerintahan dan Peradilan 

Setiap penyelenggara negara baik eksekutif maupun yudikatif dalam menjalankan 

segala tugas, fungsi, dan peranannya mereka harus barlaku adil, sehingga semua kalangan 

menjadi puas dan merasakan nikmatnya pelayanan yang mereka peroleh dihadapan 

pemerintahan dan lembaga peradilan. Para hakim dan semua aparat hukum 

memperlihatkan dan menampilkan pelayanan yang baik, adil, dan jujur. 

 
34Lihat: Tafsir ath-Thabari, Jil. 15, H. 446. 
35Lihat: Tafsir Ibnu Katsîr, Jil. 4, H. 295. 



41 
 

Keadilan yang sempurna dapat dicapai dengan menegakkan hukum Allah SWT dan 

hukum-hukum yang ditetapkan oleh Rasulullah SAW. secara konsisten dan konsekwen 

tanpa memperturutkan kehendak atau keinginannya sendiri, sebagaimana firman Allah 

SWT dalam surat al-Mâidah ayat 49: 

 عَنْ بَعْضِ مَا 
َ
وك

ُ
تِن
ْ
 يَف

ْ
ن
َ
مْ أ

ُ
رْه

َ
مْ وَاحْذ

ُ
وَاءَه

ْ
ه
َ
بِعْ أ

َّ
ت
َ
 ت
َ
ُ وَلَّ

ه
زَلَ اللَّ

ْ
ن
َ
هُمْ بِمَا أ

َ
مْ بَيْن

ُ
نِ احْك

َ
مْ   وَأ

َ
اعْل

َ
وْا ف

ه
وَل
َ
 ت
ْ
إِن
َ
 ف
َ
يْك

َ
ُ إِل

ه
زَلَ اللَّ

ْ
ن
َ
أ

 ً ثِي 
َ
 ك
َّ
هِمْ وَإِن وب  ِ

ُ
ن
ُ
 يُصِيبَهُمْ بِبَعْضِ ذ

ْ
ن
َ
ُ أ
ه

 اللَّ
ُ
مَا يُرِيد

َّ
ن
َ
ون أ

ُ
اسِق

َ
ف
َ
اسِ ل

َّ
 ا مِنَ الن

Artinya: “dan hendaklah kamu memutuskan perkara di antara mereka menurut apa yang diturunkan 
Allah, dan janganlah kamu mengikuti hawa nafsu mereka. dan berhati-hatilah kamu terhadap 
mereka, supaya mereka tidak memalingkan kamu dari sebahagian apa yang telah diturunkan Allah 
kepadamu. jika mereka berpaling (dari hukum yang telah diturunkan Allah), Maka ketahuilah bahwa 
Sesungguhnya Allah menghendaki akan menimpakan mushibah kepada mereka disebabkan 
sebahagian dosa-dosa mereka. dan Sesungguhnya kebanyakan manusia adalah orang-orang yang 
fasik.” (QS. Al-Maidah [5]: 49) 

Dari ibnu Abbas mengatakan bahwa Nabi SAW disuruh memilih, jika beliau suka 

boleh memutuskan perkara diantara mereka (ahli kitab); dan jika tidak suka, beliau boleh 

berpaling dari mereka, lalu mengembalikan keputusan mereka kepada hukum-hukum 

mereka sendiri, maka turunlah firman Allah: “dan hendaklah kamu memutuskan perkara di 

antara mereka menurut apa yang diturunkan Allah, dan janganlah kamu mengikuti hawa nafsu 

mereka.”; maka denganturunnya ayat ini Rasulullah SAW diperintahkan untuk 

memutuskan perkara diantara mereka (ahlu kitab) dengan apa yang terdapat didalam Al-

Qur’an.36 

Memutuskan hukum atas sesuatu persoalan yang diajukan di depan mejelis hakim 

yang harus diproses penyelesaian perkaranya atau diputuskan dan ditetapkan sesuai 

dengan ketentuan Allah dan Rasul-Nya. Para hakim menghadapi para pihak dalam 

memeriksa berperkara tanpa dipengaruhi oleh pihak manapun juga. Dengan demikian 

hakim melepaskan diri dari semua kekuasaan dan instansi yang ada. 

Islam mengajarkan agar setiap putusan pengadilan didasarkan dengan pembuktian 

dan penyaksian yang dilakukan oleh saksi-saksi yang adil. 

6. Adil dalam Perwalian 

Yang dimaksud dengan perwalian adalah menjadi pengampu dan pengasuh 

terhadap seorang atau anak yatim yang berada dalam pengawasannya, dan orang-orang 

yang tidak cakap melakukan perbuatan hukum, seperti: orang yang kehilangan kesadaran 

 
36Lihat: Tafsir Ibnu Katsîr, Jil. 3, h. 115. Lihat: Tafsir ath-Thabari, Jil. 10, h. 394. 



42 
 

(gila) dan orang-orang “safîh” (lemah akalnya atau masih kecil,37) sebagaimana firman Allah 

SWT pada surah al-Baqarah ayat 282: 

 

Artinya: “…jika yang berhutang itu orang yang lemah akalnya atau lemah (keadaannya) atau Dia 
sendiri tidak mampu mengimlakkan, Maka hendaklah walinya mengimlakkan dengan jujur…”. (QS. 
Al-Baqarah [2]: 282). 

 

Perwalian itu merupakan tanggung jawab keluarga terdekat atau pemerintah apabila 

orang itu tidak punya keluaga, mereka menjadi wali itu bertanggung jawab terhadap diri 

dan harta yang diwalinya itu sesuai dengan ketentuan syara’, sebagaimana firman Allah 

swt. pada surah al-Nisâ’ ayat 3: 

Artinya: “dan jika kamu takut tidak akan dapat Berlaku adil terhadap (hak-hak) perempuan yang 
yatim (bilamana kamu mengawininya), Maka kawinilah wanita-wanita (lain) yang kamu senangi : 
dua, tiga atau empat…” (QS. An-Nisâ’ [4]: 3) 

 

Adil yang dimaksud pada ayat ini adalah memenuhi segala tugas dan 

tanggungjawabnya terhadap orang yang berada dalam perwaliannya, termasuk anak yatim 

yang ada dalam perwaliannya. Kalau tidak dapat berlaku adil terhadap anak yatim itu 

apabila engkau mengawininya, maka jangan dikawini, kawini wanita lain, sekalipun dua, 

tiga, atau empat, asal bukan anak yatim itu. 

Dengan demikian ayat tersebut mempertegas bahwa keadilan itu sangat penting 

dalam kehidupan, termasuk dalam kehidupan rumah tangga. Sekalipun anak yatim itu 

sudah menjadi isteri tetap harta mereka harus diberikan dan mahar harus diserahkan 

kepadanya. Tidak ada alasan untuk tidak memenuhi kewajibannya sebagai seorang wali, 

yakni: menyerahkan harta anak yatim itu kepadanya yang menjadi haknya yang ada dalam 

perwaliannya. Dan apabila anak perempuan yatim itu dinikahi, maka menjadi hanya 

adalah mahar yang wajib dipenuhinya pula. Kalau kamu tidak mau menyerahkan harta 

mereka kepadanya dan tidak mau menyerahkan mahar untuknya, maka cari wanita lain 

untuk kamu kawini dua, tiga atau empat. 

Perwalian terhadap orang yang tidak cakap berbuat menurut hukum, berlangsung 

lama, yakni: selama mereka tidak memiliki kecakapan untuk melakukan transaksi, seperti 

orang safih dan orang gila, maka segala transaksi dilakukan oleh orang yang menjadi 

walinya, karena itu diri dan hartanya menjadi tanggung jawab walinya, bahkan segala 

 
37Lihat: Tafsir ath-Thabari, Jil. 6, h. 57. 



43 
 

kebutuhan dan keperluan hidupnya wajib dipenuhi oleh walinya secara sempurna atau 

adil.38 

7. Adil dalam Penyaksian 

Setiap penyaksian dilakukan oleh orang ketiga dalam suatu perjanjian atau transaksi. 

Dalam penyaksian jual beli dibutuhkan dua orang saksi yang adil, atau seorang laki-laki 

dan dua orang perempuan, demikian juga pada pernikahan dibutuhkan dua orang saksi 

yang adil, sedangkan penyaksian terhadap kejahatan perzinaan dibutuhkan empat orang 

saksi laki-laki. 

Penyaksian dalam jual beli terkadang dalam bentuk tulisan (akta jual beli) dari 

seorang penulis yang adil (notaris). Sebagaimana firman Allah SWT. pada surah al-Baqarah 

ayat 282: 

 
Artinya: “Hai orang-orang yang beriman, apabila kamu bermu'amalah[179] tidak secara tunai 
untuk waktu yang ditentukan, hendaklah kamu menuliskannya. dan hendaklah seorang penulis di 
antara kamu menuliskannya dengan benar.…”. (QS. Al-Baqarah [2]: 282) 

  

Ibnu Katsîr mengatakan makna “dan hendaklah seoranng penulis diantara kalian 

menuliskannya dengan benar”, artinya secara adil dan benar, yakni tidak berat sebelah dalam 

penulisannya, tidak pula menuliskan, melainkan hanya apa yang telah disepakati oelh 

kedua belah pihak, tanpa menambah atau mengurangi.39 

Pada ayat tersebut dapat dipahami bahwa penyaksian terhadap jual beli kontan atau 

kredit dapat dilakukan oleh seorang penulis yang adil, dalam hal ini seorang notaris wajib 

melaksanakan pencatatan secara benar dan sesuai dengan keadaan yang sebenarnya, 

mereka yang ditugaskan sebagai notaris adalah seorang yang berpendidikan Sarjana 

Hukum. Mereka yang dimintai untuk menulis utang-piutan itu, tidak boleh menolak, 

karena hal itu menjadi penyaksian tertulis terhadapnya. 

Demikian juga yang disebutkan pada surah al-Thalaq ayat 2 adalah penyaksian 

terhadap peristiwa ruju’ atau cerai, (meneruskan perceraiannya atau kembali membina 

rumah tangganya), hal itu petrlu dipersaksikan kepada dua orang laki-laki yang adil. 

 

 

 
38Lihat: Tafsir ath-Thabari, Jil. 6, h. 57. 
39Lihat: Tafsir Ibnu Katsir, jil. 1, h. 559. 



44 
 

8. Adil dalam Perdamaian 

Usaha perdamaian adalah perbuatan yang sangat terpuji, yakni merukunkan dua 

pihak yang bertikai atau sementara dalam konflik, hal itu merupakan perintah Allah SWT, 

sebagaimana firman Allah SWT pada surah al-Hujurât ayat 9: 

 
َ
ق
َ
رَى ف

ْ
خ
ُ ْ
 الْ

َ
مَا عَلَ

ُ
اه
َ
 إِحْد

ْ
ت

َ
 بَغ

ْ
إِن
َ
هُمَا ف

َ
صْلِحُوا بَيْن

َ
أ
َ
وا ف

ُ
ل
َ
ت
َ
ت
ْ
مِنِي  َ اق

ْ
مُؤ

ْ
انِ مِنَ ال

َ
ت
َ
ائِف

َ
 ط

ْ
ءَ وَإِن ي ِ

ف 
َ
ي حَنََّ ت ِ

بْعَ 
َ
ي ت نَِ

ه
وا ال

ُ
اتِل

 
َّ
وا إِن

ُ
سِط

ْ
ق
َ
لِ وَأ

ْ
عَد

ْ
هُمَا بِال

َ
صْلِحُوا بَيْن

َ
أ
َ
 ف
ْ
اءَت

َ
 ف
ْ
إِن
َ
ِ ف

ه
مْرِ اللَّ

َ
 أ
َ

سِطِي  َ إِلَ
ْ
مُق
ْ
َ يُحِبُّ ال

ه
 اللَّ

Artinya: “dan kalau ada dua golongan dari mereka yang beriman itu berperang hendaklah kamu 
damaikan antara keduanya! tapi kalau yang satu melanggar Perjanjian terhadap yang lain, 
hendaklah yang melanggar Perjanjian itu kamu perangi sampai surut kembali pada perintah Allah. 
kalau Dia telah surut, damaikanlah antara keduanya menurut keadilan, dan hendaklah kamu Berlaku 
adil; Sesungguhnya Allah mencintai orang-orang yang Berlaku adil.” (QS. Al-Hujurât [49]: 9) 
 

Imam Ahmad meriwayatkan, ‘Ârim memberitahu kami, Mu’tamir memberitahu 

kami, ia bercerita: “Aku pernah  mendengar ayahku memberitahukan bahwa Anas 

bercerita: ‘Pernah kutanyakan kepada Nabi SAW: ‘Seandainya engkau mendatangi 

‘Abdullah bin Ubay.’ Maka beliaupun berangkat menemuinya dengan menaiki keledai, lalu 

kaum muslimin berjalan kaki di tanah yang bersemak. Setelah Nabi SAW datang 

menemuinya, Ubay berkata: ‘Menjauhlah engkau dariku.’ Kemudian ada seorang dari kaum 

Anshar yang berkata: ‘Demi Allah, keledai Rasulullah saw. itu lebih wangi daripada baumu.’ 

Hingga akhirnya banyak orang-orang dari kaum ‘Abdullah bin Ubay marah kepadanya, 

lalu setiap orang dari dua kelompok marah. Dan di antara mereka telah terjadi pemukulan 

dengan menggunakan pelepah daun kurma dan juga tangan serta terompah.’Perawi hadits 

ini melanjutkan: “Telah sampai kepada kami berita bahwasannya telah turun ayat yang 

berkenaan dengan mereka, yaitu: “Dan jika ada dua golongan  dari orang-orang mukmin 

berperang, maka damikanlah antara keduanya.” (HR. al-Bukhari dalam kitab ash-Shulh).40 

Pada ayat terdapat kata al-‘adl dan al-qisth keduanya bermakna adil, yakni Allah 

SWT. memerintahkan agar kedua kelompok yang bertikai itu didamaikan dengan adil, 

yakni sesuai dengan ketentuan dalam kitab Allah SWT, kemudian dipertegas lagi dengan 

perintah berbuat adillah artinya berbuatlah sesuai dengan ketentuan Allah SWT. 

Adil pada ayat tersebut mengambil dua bentuk yakni: al-‘adl dan al-qisth tentu 

memiliki perbedaan subtansi, adil dalam makna materil dan adil dalam makna immaterial, 

qisth meliputi perasaan dan sikap puas menerima keputusan, karena keputusan itu 

memenuhi keinginan dan perasaan. 

 
40Lihat: Tafsir ibnu Katsir, Jil. 7, h. 349. 



45 
 

Dengan demikian perdamaian dan keadilan sangat penting ditegakkan dalam 

menyelesaikan sengketa atau konflik yang terjadi di antara kelompok yang ada dalam 

masyarakat, konflik perorangan atau konflik antar kelompok perlu diselesaikan sesuai 

dengan ketentuan Allah SWT. dalam Al-Qur’an. 

9. Adil Terhadap Musuh 

Begitu pentingnya keadilan ditegakkan dalam masyarakat, Allah SWT melarang 

seorang muslim berbuat atau berlaku diskriminatif terhadap setiap orang, termasuk 

terhadap musuh sekalipun seseorang harus berlaku adil, sebagaimana firman Allah SWT 

pada surah al-Mâidah ayat 8: 

 
َ
أ  

َ
وْمٍ عَلَ

َ
ق  
ُ
  ن
َ
ن
َ
مْ ش

ُ
ك
َّ
يَجْرِمَن  

َ
قِسْطِ وَلَّ

ْ
بِال اءَ 

َ
هَد

ُ
ِ ش

ه
امِي  َ لِلَّ وَّ

َ
وا ق

ُ
ون
ُ
وا ك

ُ
ذِينَ آمَن

ه
ال هَا  يُّ

َ
أ رَبُ يَا 

ْ
ق
َ
أ وَ 

ُ
وا ه

ُ
اعْدِل وا 

ُ
عْدِل

َ
ت  
َّ
لَّ

 
َ
ون

ُ
عْمَل

َ
ٌ بِمَا ت بِي 

َ
َ خ

ه
 اللَّ

َّ
َ إِن

ه
وا اللَّ

ُ
ق
َّ
وَى وَات

ْ
ق
َّ
 لِلت

 
Artinya: “Hai orang-orang yang beriman hendaklah kamu Jadi orang-orang yang selalu menegakkan 
(kebenaran) karena Allah, menjadi saksi dengan adil. dan janganlah sekali-kali kebencianmu terhadap 
sesuatu kaum, mendorong kamu untuk Berlaku tidak adil. Berlaku adillah, karena adil itu lebih dekat 
kepada takwa. dan bertakwalah kepada Allah, Sesungguhnya Allah Maha mengetahui apa yang kamu 
kerjakan.” (QS. Al-Maidah [5]: 8) 
 

Pada ayat tersebut Allah SWT menegaskan bahwa setiap muslim harus memelihara 

keadilan, bahkan belaku adil kepada siapa saja, termasuk kepada orang yang dimusuhi atau 

memusuhi, atau termasuk orang yang membenci atau dibenci, janganlah membiarkan 

perasaan benci terhadap suatu kaum mendorong kalian untuk tidak berlaku adil kepada 

mereka,41 berlaku adillah terhadap siapapun.42 

Jadi terhadap musuhpun harus tetap memberi kesaksian sesuatu dengan hak yang 

patut mereka terima apabila mereka memang patut menerimanya. Juga, putusilah mereka 

sesuai dengan kebenaran. Karena, orang mukmin mesti mengutamakan keadilan daripada 

berlaku aniaya dan berat sebelah. Keadilan harus ditetapkan di atas hawa nafsu dan 

kepentingan-kepentingan pribadi, dan di atas rasa cinta dan permusuhan, apa pun 

sebabnya. 

 

 

 

 
41Lihat: Tafsit ibnu Katsir, Jil. 3, h. 55. 
42Lihat: Tafsir ath-Thabari, Jil. 10, h. 95. 



46 
 

C. Kesimpulan 

Berdasarkan uraian tersebut, maka dapat disimpulkan bahwa keadilan dalam 

prespektif Al-Qur’an menjadi objek kajian yang cukup menarik, memiliki makna dan arti 

yang sangat luas serta hikmah yang sangat dalam, yang perlu dipahami, dihayati dan 

diaplikasikan dalam kehidupan masyarakat. 

Al-Qur’an merupakan pedoman sepanjang masa, paling sesuai dan paling sempurna 

sehingga apabila semua perintah yang ada didalamnya, ditegakkan dan dilaksanakan 

dengan sungguh-sungguh oleh semua pihak, maka setiap warga masyarakat akan 

merasakan nikmatnya kehidupan. Salah satu wujud hikmah yang terkandung dalam 

keadilan adalah mewujudkan persatuan dan persaudaraan, membina hubungan dan 

keakraban yang harmonis di kalangan masyarakat. 

Selain itu memiliki makna yang dalam, keadilan memiliki bentuk yang bermacam-

macam meliputi segala aspek kehidupan, seperti: adil terhadap diri sendiri, adil dalam 

rumah tangga, adil dalam masyarakat, adil dalam pemerintahan dan peradilan, adil dalam 

perwalian, adil dalam berekonomi, adil dalam persaksian, adil dalam perdamaian, dan adil 

terhadap musuh sekalipun. 

Oleh karena itu diharapkan kepada semua pihak agar memelihara keadilan dalam 

kehidupan sehari-hari, kepada pemerintah dan semua pihak penyelenggara negara, bahkan 

sampai kepada masyarakat harus benar-benar berlaku adil atau menegakkan keadilan 

dalam kehidupan, sehingga tidak terjadi diskriminasi dalam pergaualan dan pemberian 

sesuatu. 

Daftar Pustaka 

Abd. Muin Salim, Fiqhi Siyasah Konsep Kekuasaan Politik Dalam Alquran, (Jakarta, Lembaga 

Studi Islam dan Kemasyarakatan, 1994) 

Abdual Aziz Dahlan, et. all, (editor), Ensiklopedi Hukum Islam,( Jakarta, PT Ichtiar Baru Van 

Hoeve, 1997) 

Abu al-Fidâ’ Ismâ’îl bin Umar bin Katsîr al-Qurasyî, Tafsîr al-Qur’ân al-Karîm, (Beirut, Dâr 

al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1419 H). 

Abu Daud, Sunan Abu Daud, muhaqiq: Muhammad muhyiddin ‘Abdul Hamîd, (Beirut, Al-

Maktabah al-Mishriyah). 

Abu Qasim Abu al-Husain bin Muhammad al-Raghib al-Asfahani, al-Mufradat fi Gharib al-

Qur’an, (Mishr: Musthafa al-Bab al-Halabi, 1961/1381) 



47 
 

Ahmad Azhar Basyir, Negara dan Pemerintahan dalam Islam, (Yogyakarta, UII Pres, 2000)  

Mustafa al-Maraghi, Tafsir al-Maraghi, (t.t.: Dâr al-Fikr, 1974/1394), Jilid V 

Ahmad Warson Al-Munawwir, Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap, 

(Yogyakarta, Pustaka Progressif, 1997) 

Ibrahim Mustafa, al-Mu’jam al-Wasîth, (Theheran, al-Maktabah al-Ilmiyah, 1934). 

'Ilmi Zâdah Faidullah al-Hasaniy al-Maqdisiy, Fathurrahmân lithâlibi Âyâti al-Qur’ân (Beirut, 

Dâr al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2005). 

Muhammad bin Hanbal, Musnad al-Imâm Ahmad bin Hanbal, Muhaqqiq: Syu’aib al-Arna’uth, 

‘âdil Mursyid, (Mu’assasah ar-Risâlah, 1421 H/2001 M), 

Muhammad Fuad ‘Abd al-Baqiy, al-Mu’jam al-Mufahras Li Alfaz Al-Qur’an al-Karim (Beirut, 

Dar al-Fikr, 1981). 

Muhammad ibnu Jarîr ath-Thabari, Jâmi’ al-Bayân fî Ta’wîl al-Qur’ân, Muhaqqiq: Ahmad 

Muhammad Syâkir (Mu’assasah ar-Risâlah, 1420 H/2000 M), 

Nashir al-Din Abu al-Khair Abdullah bin Umar al-Baidhawi, Anwar al-Tanzil wa al-Asrar al-

Ta’wilayah, (Mishr, Mushtafaal-Bab al-Halabi 1939/1358) 

Saiyid Sabiq, al-Fiqh al-Sunnah, (Qahirah, Daar al-Fath Lil I’lam al-‘Arabiy, 2000 M/1421H). 

Sayyid Quthb, Fî Zhilâl al-Qur’an, (Bairut, Dâr al-Ihya‟ al-Turas al-Arabi, 1386/1967),  

Abu Husain Ahmad ibnu Faris bin Zakariyah, Mu’jam Maqayis al-Lughat, (Mishr, Mushthafa 

al-Bâb al-Halabi wa al-Syarikah, 1972/1392), Jil IV 

 


