
1 

 

 

Dirasat: Jurnal Ilmu Ushuluddin Al-Hikmah 

P-ISSN 
E-ISSN 

: 2088-9100 
: xxxx-xxxx 

 
Vol. 2 No. 1, April 2025 
DOI           : 10.71287 
Dirasat      : Jurnal Ilmu Ushuluddin Al-Hikmah 

 

KONSEP PEMAAFAN (FORGIVENESS) DALAM AL-QUR'AN DAN HADITS SEBAGAI 

UPAYA MENJAGA KESEHATAN MENTAL GEN Z 

Isma Muhsonah1, Irfa Afrini2, Iffa Mutmainah3 

1Ilmu Alqur’an dan Tafsir STAI Al-Hikmah, Jakarta, Indonesia; email: 
ismamuhsonah@alhikmah.ac.id  

2Ilmu Alqur’an dan Tafsir STAI Al-Hikmah, Jakarta, Indonesia; email: irfa.afrini@alhikmah.ac.id  
3Fakultas Kedokteran IPB University, Bogor, Indonesia; email: iffamutmainah@apps.ipb.ac.id 

 

 

Keywords 

Generation Z, 

Forgiveness, Mental 

Health, Al-Quran 

ABSTRACT 

Generation Z (Gen Z), born between the mid-1990s and early 2010s, has 

been raised in a rapidly evolving, hyperconnected digital landscape, yet 

encounters significant mental health challenges, including depression, 

anxiety, and technology dependence. This article seeks to investigate the 

concept of forgiveness from the perspective of the Qur’an and Hadith, and 

its relevance as a spiritual coping mechanism for safeguarding the mental 

well-being of Gen Z. Employing a qualitative approach grounded in 

literature review, this study examines the meaning of forgiveness as 

derived from Qur’anic verses such as Surah An-Nur [24]:22, Surah Ali 

Imran [3]:134, and Surah Yusuf [12]:92, alongside several authentic 

hadiths. These sources illustrate that forgiveness is a noble moral virtue, 

a means of emotional regulation, and a pathway to divine forgiveness. 

Historical examples from prominent Islamic figures, such as Abu Bakr 

RA and Aisha RA, are referenced to demonstrate the practical application 

of forgiveness in social life. The findings of this study affirm that 

forgiveness is not merely a moral teaching, but also an effective spiritual 

strategy for resolving interpersonal conflict, managing negative 

emotions, and building psychological resilience among Generation Z. 

Therefore, integrating Islamic values into emotional education is a crucial 

step in nurturing a mentally healthy and spiritually strong generation. 

 
  

http://jurnal.alhikmah.ac.id/?journal=elhikmah
mailto:ismamuhsonah@alhikmah.ac.id
mailto:irfa.afrini@alhikmah.ac.id
mailto:iffamutmainah@apps.ipb.ac.id


2 

 

 

Kata Kunci: 

Generasi Z, 

Pemaafan, 

Kesehatan Mental, 

Al-Quran 

 

ABSTRAK 

Generasi Z (Gen Z), yang lahir antara pertengahan 1990-an hingga 
awal 2010-an, tumbuh dalam lingkungan digital yang serba cepat 
dan terhubung, namun menghadapi tantangan serius terkait 
kesehatan mental seperti depresi, kecemasan, dan ketergantungan 
teknologi. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji konsep pemaafan 
(forgiveness) dalam perspektif Al-Qur’an dan Hadits, serta 
relevansinya sebagai mekanisme koping spiritual dalam menjaga 
kesehatan mental Gen Z. Melalui pendekatan kualitatif berbasis 
studi pustaka, artikel ini menelaah makna pemaafan berdasarkan 
ayat-ayat Al-Qur’an seperti QS. An-Nur: 22, QS. Ali Imran: 134, 
dan QS. Yusuf: 92 serta beberapa hadits shahih, yang 
menunjukkan bahwa memaafkan merupakan bagian dari akhlak 
mulia, sarana pengendalian emosi, dan jalan menuju ampunan 
Allah. Kisah-kisah tokoh Islam seperti Abu Bakar RA dan Aisyah 
RA dijadikan rujukan historis bagaimana pemaafan diterapkan 
secara konkret dalam kehidupan sosial. Temuan artikel ini 
menegaskan bahwa pemaafan bukan hanya ajaran moral, tetapi 
juga strategi spiritual yang efektif dalam mengatasi konflik 
interpersonal, mengelola emosi negatif, dan membentuk 
ketahanan psikologis pada Generasi Z. Oleh karena itu, integrasi 
nilai-nilai Islam dalam pendidikan emosional menjadi langkah 
penting dalam mencetak generasi yang sehat secara mental dan 
tangguh secara spiritual. 

A. Pendahuluan 

Generasi Z (Gen Z), merupakan kelompok individu yang lahir pada rentang antara 

pertengahan hingga akhir tahun 1990-an hingga awal tahun 2010-an. Mereka tumbuh 

bersama dengan kemajuan teknologi serta memiliki keterhubungan yang kuat dengan 

lingkungan digital melalui berbagai media. Gen Z menjadi generasi yang “selalu 

terhubung” (always on) dan kondisi ini dikaitkan dengan tingginya angka depresi, 

gangguan perhatian (attention deficit disorder, ADD/attention deficit hyperactivity 

disorder (ADHD), serta kecanduan teknologi. Asosiasi Psikologi Amerika (American 

Psychological Association, APA) menyatakan bahwa individu Gen Z memiliki 

kecenderungan lebih tingi untuk melaporkan gangguan kesehatan mental seperti depresi, 

kecemasan, dibandingkan generasi-generasi sebelumnya.1 

 
1 Park SY, Do B, Yourell J, Hermer J, Huberty J. Digital Methods for the Spiritual and Mental Health of 

Generation Z: Scoping Review. Interact J Med Res. 2024 Feb 6;13:e48929. doi: 10.2196/48929. PMID: 38261532; 
PMCID: PMC10879969 



3 

 

Media sosial dan globalisasi secara bersama-sama telah menyebabkan menurunnya 

tingkat kesabaran. Kemudahan semacam ini yang dialami sejak masa kanak-kanak dapat 

membentuk kebiasaan gratifikasi instan yaitu keinginan untuk memperoleh kesenangan 

atau pemenuhan tanpa penundaan yang pada akhirnya dapat menjadi hambatan dalam 

berbagai aspek kehidupan di masa depan, termasuk hubungan interpersonal.2 

Kondisi tersebut, apabila tidak dilandasi dengan pendidikan iman yang benar dan 

tidak dalam bingkai adab yang baik, maka akan terjadi penyimpangan-penyimpangan 

kejiwaan yang dapat merusak diri mereka sendiri bahkan lingkungan sekitar. Sedangkan 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda;  

للناسُ  أنفعرهم الناسُ  خيرُ  
Sebaik-baik manusia adalah yang paling bermanfaat untuk sesama. (HR. Thabrani) 

Inilah problematika yang secara sadar ataupun tidak terus menggerogoti anak-anak 

Gen Z, dan Al-Qur`an tidak pernah sedikit pun diam dalam menghadapi fenomena umat 

manusia, sebab sejatinya Al-Qur`an dialah Al-Huda; petunjuk dan juga Asy-Syifa obat bagi 

setiap penyakit yang ada. Keadaan seperti ini tentu saja harus segera diperbaiki dengan 

sama-sama mencari solusi, jangan sampai permasalahan kesehatan mental dianggap hal 

yang wajar. Sebagaimana wasiat Al-Qur`an; 

عٰف اُ ذرر  يَّةُ  خَلْف ه مُْ م نُْ تَ ركَروْا لَوُْ الَّذ يْنَُ وَلْيَخْشَُ مُْ  خَاف روْا ض  اُ قَ وْل ُ وَلْيَ قروْلروْا اللٰ َُ فَ لْيَ ت َّقروا عَلَيْه  ۝٩ سَد يْد   
Hendaklah merasa takut orang-orang yang seandainya (mati) meninggalkan setelah mereka, 

keturunan yang lemah (yang) mereka khawatir terhadapnya. Maka, bertakwalah kepada Allah dan 

berbicaralah dengan tutur kata yang benar (dalam hal menjaga hak-hak keturunannya). (Q.S: 

Annisa: 9). 

Ayat tersebut, merupakan perintah untuk mencetak generasi yang tangguh, yaitu 

hendaknya sebagai seorang muslim memperhatikan kekuatan setiap anggota keluarganya 

baik secara fisik, akal, ataupun mental agar kelak tidak meninggalkan di belakangnya anak 

dan keturunan yang lemah. Emotional Intelligence/kecerdasan emosi yang sebelumnya 

dianggap sebagai soft skill, kini diakui sebagai komponen inti yang mempengaruhi 

dinamika kehidupan yang penerapannya sangat bervariasi antar generasi. Gen Z 

cenderung mengedepankan keterbukaan, inklusivitas, dan ekspresi emosional yang 

 
2 Gen Z more likely to report mental health concerns. APA. [2025-06-9]. 

https://www.apa.org/monitor/2019/01/gen-z. 



4 

 

memengaruhi cara mengelola stres serta beradaptasi terhadap perubahan. Hal tersebut juga 

mendorong mereka menerapkan Batasan tegas, baik dalam hubungan interpersonal 

maupun profesional. Meskipun Generasi Z merupakan generasi yang ekspresif dan 

berorientasi pada nilai, namun diperlukan pengembagan dalam mekanisme koping serta 

ketahanan dalam menghadapi konflik.3 

Konflik interpersonal dapat memicu respon berupa ketidakmampuan memaafkan 

(unforgiveness) sebagai bentuk reaksi stres psikologis. Dalam kerangka ini, pemaafan 

(forgiveness) merupakan salah satu cara seorang individu untuk mengurangi kondisi 

ketidakmampuan memaafkan tersebut. Pemaafan merupakan proses emosial yang 

melibatkan emosi positif seperti misalnya empati, kasih sayang, atau cinta, sehingga 

pemaafan dapat berfungsi sebagai mekanisme koping pengelolaan stress dan penjagaan 

kesehatan mental. 4 

Abdullah Nashih Ulwan dalam bukunya Tarbiyatul Awlad membagi pendidikan 

anak ke dalam tiga aspek utama, salah satunya mencakup aspek kejiwaan atau psikologis.5 

Hal ini menunjukkan bahwa perhatian terhadap perkembangan mental dan emosional anak 

telah menjadi bagian penting dalam pendidikan Islam. Konteks tersebut juga relevan ketika 

dihadapkan pada Generasi Z yang lahir dan tumbuh dalam era digital.  

Al-Quran menyebut sifat pemaaf sebagai bagian dari akhlak mulia yang patut 

diteladani dan merupakan bentuk kebajikan yang bernilai tinggi di sisi Allah. Oleh karena 

itu, menjadi penting dan relevan untuk mendalami konsep dan penerapan pemaafan 

(forgiveness) dalam perspektif Al-Quran dan Hadits serta relevansinya bagi Generasi Z. 

 

B. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka 

(library research). Data diperoleh dari sumber-sumber literatur seperti ayat-ayat Al-Qur’an, 

Hadits Nabi, tafsir klasik dan kontemporer, serta referensi ilmiah yang relevan dengan tema 

forgiveness (pemaafan) dan kesehatan mental pada Generasi Z. Analisis dilakukan secara 

 
3 Machová, R, Zsigmond, T, Lazányi, K, Krepszová, V. Generations and emotional intelligence a pilot study. 

Acta Polytechnica Hungarica. 2020. 17.5:229-247. 
4 Worthington, E. L., & Scherer, M. Forgiveness is an emotion-focused coping strategy that can reduce health 

risks and promote health resilience: theory, review, and hypotheses. Psychology & Health.2004.19(3), 385–
405. 

5 I. Muhsonah and B. Handriyanto, "Program Konseling dan Bimbingan Orang Tua di Sekolah Dasar Berbasis 
Pemikiran Abdullah Nashih Ulwan," Prophetic Guidance and Counseling Journal 1, no. 2 (2020), 
https://doi.org/10.32832/pro-gcj.v1i2.3219. 



5 

 

deskriptif-kualitatif dengan pendekatan tematik, yaitu mengidentifikasi tema-tema utama 

terkait konsep pemaafan dalam Islam dan relevansinya terhadap dinamika psikologis Gen 

Z. Peneliti juga mengaitkan nilai-nilai spiritual Islam dengan prinsip-prinsip psikologi 

modern, khususnya dalam konteks emotional intelligence terhadap stres dan konflik 

interpersonal. 

 

C. Hasil dan Pembahasan 

Dalam Al-Qur’an, konsep forgiveness atau memaafkan merupakan bagian integral 

dari pembentukan kepribadian yang sehat secara spiritual serta sosial, bahkan ciri manusia 

bertakwa. Istilah utama yang digunakan Al-Qur’an untuk menggambarkan konsep 

memaafkan adalah al-‘afwu (العفو) yang mana al-‘afwu dan derivasinya disebut sebanyak 33 

kali di dalam Al-Quran.6 Senada dengan al-‘afwu di dalam Al-Qur`an Allah menuturkan 

Bahasa yang lain yaitu ash-shafhu (الصفح), dan al-maghfirah (المغفرة). Ketiganya 

mencerminkan pendekatan yang saling melengkapi dalam hal pemaafan, yaitu 

mengampuni, membebaskan, berlapang dada, dan tidak menghukum.  

 

Pemaafan Dalam Perspektif Al-Quran Surat An-Nur Ayat 22 

Al-Qur'an banyak membahas tentang konsep memaafkan sebagai salah satu sikap 

yang dianjurkan bagi umat Islam. Allah جل جلاله berfirman, 

ُ غَفُور ُ لَكُمۡۚۡ وَٱللَّه  أَلََ تُُِبُّونَ أَن يَ غۡفِرَ ٱللَّه
ْۗ
   ٞ  رهحِيم ٞ  وَلۡيَ عۡفُواْ وَلۡيَصۡفَحُوٓاْ

"Dan hendaklah mereka memaafkan dan berlapang dada. Apakah kamu tidak ingin bahwa Allah 

mengampunimu? Dan Allah adalah Maha Pengampun, Maha Penyayang."(Q.S: An-Nur: 22)   

 

Ayat ini diturunkan terkait dengan Abu Bakar RA, yang sempat bersumpah untuk 

tidak lagi memberikan nafkah kepada Misthah setelah ia ikut membicarakan putrinya 

dalam peristiwa haditsul ifki. Sebelumnya, Abu Bakar rutin menafkahi Misthah karena 

kondisi ekonominya yang miskin serta hubungan kekerabatan di antara mereka, mengingat 

Misthah adalah putra dari sepupunya.7 Ketika ayat ini turun, Abu Bakar Kembali memberi 

 
6 Mausu'ah Tafsir Maudhu'i, Bab Al-'Afwu, Jilid 14, halaman 45 
- 7  Tim Markaz Al-Minhaj, Tadabur Al-Qur`an Aplikatif (Panduan Mengamalkan Al-Qur`an Dalam 

Kehidupan Sehari-Hari), Riyadh: Pusat Penelitian, Pelatihan, dan Pendidikan Agama, 2017, Jilid 2, halaman 
290. 



6 

 

nafkah dan berbuat baik kepadanya dan menebus sumpahnya (awalnya Abu Bakar 

bersumpah untuk tidak lagi menafkahi Misthah). 

 

Hal ini menunjukkan keikhlasan hati sahabat Abu Bakar RA dalam memaafkan secara 

paripurna sebagai bentuk ketaatan perintah Allah untuk tidak hanya saling memaafkan 

namun juga dibarengi dengan berlapang dada. Agar rasa sakit hati yang diderita benar-

benar bisa luntur dengan kelapangan hati, tidak menjadi beban emosional yang terus 

dibawa dalam kehidupan seseorang.  

Sebab apabila batasan dibuat terlalu ketat  (boundaries) seseorang dapat serta merta 

mengisolasi dirinya dari hubungan sosial karena ada rasa takut disakiti juga melahirkan 

sikap yang tidak peka terhadap lingkungan. Perilaku yang lahir darinya pun bisa didasari 

oleh rasa sakit hati yang tidak dia lepaskan dengan ikhlas.  

Sebagian ulama berkata, “Ini adalah ayat dalam Al-Qur`an yang paling besar 

pengharapannya karena Allah جل جلاله berpesan agar berbuat baik kepada si penuduh. Kemudian 

redaksi ayat tersebut dalam keumumannya berbicara tentang larangan kepada siapapun 

agar jangan bersumpah meninggalkan amal shalih.”  

Apakah kamu tidak ingin bahwa Allah mengampunimu? Dan Allah adalah Maha 

Pengampun, Maha Penyayang." Dari ayat ini dapat diambil Pelajaran seseorang yang 

memaafkan orang lain dengan ikhlas maka akan mendapatkan ampunan dan kasih sayang 

dari Allah جل جلاله. 

Dalam Lubab At-Tafsir Imam Ibnu Katsir menjelaskan tentang ayat ini beliau 

mengatakan, “Balasan sesuai amal perbuatan, sebagaimana kamu memaafkan orang yang 

berbuat jahat kepadamu, begitu pula Allah akan memaafkanmu juga. Sebagaimana engkau 

berlapang dada atas kesalahannya, demikian pula engkau akan diberikan kelapangan.8  

Pesan kuat yang tersurat dari bagian awal ayat ini yang berbunyi,  

جِريِْنَ فِْ  كِيَْْ وَالْمُهى عَةِ انَْ ي ُّؤْتُ وْٓا اوُلِِ الْقُرْبٰى وَالْمَسى هِ وَلََ يََتَْلِ اوُلُو الْفَضْلِ مِنْكُمْ وَالسه   سَبِيْلِ اللَّلى
Janganlah orang-orang yang mempunyai kelebihan dan kelapangan (rezeki) di antara kamu 

bersumpah (tidak) akan memberi (bantuan) kepada kerabat(-nya), orang-orang miskin, dan orang-

orang yang berhijrah di jalan Allah. (Q.S: An-Nur: 22) 

 
8 Abdullah bin Muhammad Alu Syaikh, Lubab At-Tafsir Min Ibni Katsir (Pustaka Imam Syafii, 2016), jilid 6, 348. 



7 

 

Berdasarkan ayat ini bersumpah untuk memutus tali silaturrahim atau 

meninggalkan kebaikan adalah sesuatu yang dilarang dalam agama. Para Gen Z yang 

memiliki amarah pada orang lain sehingga berdampak pada pola pikirnya dan 

mengganggu aktivitas kesehariannya, hendaknya memegang erat ayat ini sebagai pedoman 

perintah dan larangan dari Allah جل جلاله, perintah berbuat baik, perintah silaturrahim, saling 

memaafkan dan berlapang dada, perintah membantu sesama, dan larangan untuk 

mendendam, bersumpah yang tidak baik, dan tidak ikhlas dalam memaafkan.  

Ada banyak terapi spiritual yang dapat dilakukan seperti beribadah, berdo’a, 

mengikat diri dengan Al-Qur`an demi mengendalikan emosi dalam diri, sebab setan masuk 

melalui emosi sedih memotivasi manusia untuk menangis meraung-raung dan mulai 

melemparkan pikiran dan prasangka buruk kepada individu.  

Ketika seseorang lebih fokus pada dzikir dan doa, hal tersebut dapat membantu menahan 

dan meredakan pikiran negatif. Pada saat itu, individu akan kembali berperilaku secara 

wajar tanpa merasa terbebani oleh pikiran-pikiran asing yang mengganggu.9  

 

Pemaafan Dalam Perspektif Hadits  

Dalam hal pemafaan yang berat ada kisah tentang ibunda Aisyah RA dengan 

keponakannya, Abdullah bin Zubair, yang mana berdasarkan hadits ibunda Aisyah pernah 

mendiamkan keponakannya itu dan bernadzar untuk tidak berbicara dengannya, padahal 

ibunda Aisyah sangat menyanyangi keponakannya itu, hingga akhirnya beliau pun 

memaafkannya. 

ثَتْ أنه عَبْدَاللَّه بنَ الزهبَيْْ رضي هَا حُدلِ هُمَا قاَلَ  وَعَنْ عَوْفِ بنِ مَالِكِ بنِ الطُّفَيْلِ أنه عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّه عَن ْ اللَّه عَن ْ
عَائِشَةُ،   تَهِيَْه  لتََ ن ْ وَاللَّه  عَنْها:  تَعالَِ  اللَّه  رَضِيَ  عَائِشَةُ  أعْطتَْهُ  عَطاَءٍ  أوْ  بيْعٍ  أهُوَ ف  قاَلتْ:  هَا،  علَي ْ لأحْجُرَنه  أوْ 

الزُّ  ابْنُ  فاَسْتَشْفَع  أبَدًا،  الزُّبيِْْ  ابْنَ  أُكَللِم  لَ  أنْ  نَذْرٌ  علَيَ  للَّهِ  هُو  قاَلَتْ:  نعَمْ،  قاَلُوا:  هَذَا؟  حِيَْ قاَلَ  هَا  إلِيَ ْ بيِْْ 
عُ فِيهِ أبَ  ا طاَل ذَلِكَ علَى ابْنِ الزُّبيِْْ كَلهم  طالَتِ الْْجْرةَُ. فَ قَالَتْ: لََ وَاللَّهِ لََ أُشَفه دًا، وَلََ أتَُنَهثُ إلَِ نَذْري. فلَمه

ا أدْخَلْتُمَاني
َ

عبْدِ يغُوثَ وقاَل لْمُا: أنْشُدكُُما اللَّه لم وعبْدَالرهحْْنِ بْنَ الأسْوَدِ بنِ  علَى عائِشَةَ    المسِْورَ بنَ مْخرَمَةَ، 
اَ فإَنَّه هَا،  عَن ْ اللَّه  عائِشَةَ،    رَضِيَ  علَى  اسْتَأذَنََ  حَتَّه  وعَبْدُالرهحْْن  المسِْورُ،  بهِ  فأَقَْ بَل  قَطِيعَتي،  تَ نْذِر  أنْ  لَْاَ  لُّ  يََِ لََ 

لَامُ علَيْكِ ورَحْةُ اللَّه وبركََاتهُُ، أنََدْخُلُ؟ قاَلَتْ عَائِشَةُ: ادْخُلُوا. قاَلُوا: كُلُّنَا؟ قاَلَتْ  لُوا كُلُّكُمْ، : نعَمْ، ادْخُ فَ قَالََ: السه

 
9 M. Izzudin Taufiq, Psikologi Islam Membahas Lengkap Manusia, Penyakit Kejiwaan, dan Terapinya, Depok: 

Gema Insani Press, 2024. 



8 

 

ا دخَلُوا، دخَلَ ابْنُ الزُّبيِْْ الِْْجَابَ، فاَعْتَ نَقَ عائِشَةَ رَضِيَ  ، فلَمه هَا، وطَفِقَ   ولََ تَ عْلَمُ أنه معَهُما ابْنَ الزُّبَيِْْ اللَّه عن ْ
ا  يُ نَاشِدُهَا ويبْكِي، وَطَفِقَ المسِْورُ، وعبْدُالرهحْْنِ ي نَُاشِدَانَِّاَ إلَه كَلهمَتْهُ وقبَ لَتْ مِنْهُ  ، ويقُولَنِ: إنه النهبِه صلى الله عليه وسلم نََّىَ عَمه

ا أكْثَ رُوا علَى عَائِشَ  سْلِمٍ أنْ يهْجُر أخَاهُ فَ وْقَ ثَلاثِ ليََالٍ. فَ لَمه
ُ

ةَ مِنَ التهذْكِرةِ  قَدْ علِمْتِ مِنَ الِْْجْرةِ. وَلََ يََلُّ لم
نَ  إنيلِ  وتَ قُولُ:  وتَ بْكِي،  رهُُُا  تُذكَلِ طَفِقَتْ  ، والتهحْريِجِ،  الزُّبيِْْ ابْنِ  حتَّه كَلهمتِ  بََاَ  يَ زاَلَ  فَ لَمْ  شَدِيدٌ،  والنهذْرُ  ذَرْتُ 

 .ا خِِارَهَاوَأعْتَ قَتْ فِ نَذْرهَِا ذَلِكَ أرْبعِيَْ رقبَةً، وكََانَتْ تَذْكُرُ نَذْرَهَا بعْدَ ذَلِكَ فَ تَ بْكِي حتَّه تَ بُله دُمُوعُهَ 
 

Dari `Awwf bin Malik bin at-Tufayl, bahwa Aisyah radhiyallahu 'anha diberitakan tentang 

suatu keadaan yang terjadi antara dirinya dan Abdullah bin Zubair radhiyallahu 'anhuma. Abdullah 

bin Zubair berkata dalam suatu transaksi atau pemberian yang diberikan oleh Aisyah, "Demi Allah, 

hendaknya Aisyah berhenti, atau aku akan mencegahnya." Aisyah kemudian bertanya, "Benarkah ia 

mengatakan hal itu?" Mereka menjawab, "Ya." Aisyah kemudian berkata, "Dia (Abdullah bin 

Zubair) berhak untuk berkata begitu karena saya telah bernadzar untuk tidak berbicara dengannya 

selamanya."Kemudian, ketika lama sekali Aisyah tidak berbicara dengan Abdullah bin Zubair karena 

nadzarnya, Abdullah bin Zubair meminta maaf melalui orang-orang Muhajirin yaitu dengan 

meminta tolong kepada al-Miswar bin Makhramah dan Abdurrahman bin al-Aswad bin Abd al-

Yaghuth, keduanya adalah sahabat Nabi صلى الله عليه وسلم yang berasal dari Bani Zuhrah. Abdullah bin Zubair 

berkata kepada mereka: "Demi Allah, saya mohon kalian untuk membantu saya masuk kepada 

Aisyah, karena tidak dibolehkan untuk memutuskan hubungan denganku."Kemudian, al-Miswar 

dan Abdurrahman mendatangi Aisyah dan memberi salam. Aisyah kemudian menyuruh mereka 

untuk masuk. Setelah mereka masuk, ternyata Abdullah bin Zubair masuk di antara mereka. Dia 

memeluk Aisyah radhiyallahu 'anha dan mulai menangis serta memohon agar dia mau berbicara 

dengannya. Miswar dan Abdurrahman juga memohon agar Aisyah mau berbicara dengannya, 

dengan mengingatkan bahwa Nabi صلى الله عليه وسلم melarang seseorang untuk memutuskan hubungan lebih dari 

tiga hari. Setelah mereka terus-menerus memohon dan mengingatkan Aisyah, akhirnya Aisyah 

radhiyallahu 'anha mengingatkan mereka kembali tentang nadzarnya. Dia menangis karena beratnya 

menepati nadzar tersebut. Namun, akhirnya Aisyah berbicara dengan Abdullah bin Zubair dan 

mengabulkan permintaannya. Sebagai bentuk penebusan nadzarnya, Aisyah kemudian 

membebaskan 40 budak sebagai kafarat atas nadzarnya. Setelah itu, dia terus mengenang nadzarnya 

tersebut, hingga sering menangis dan air matanya membasahi penutup kepalanya (khimarnya). (HR. 

Bukhari)10 

 

Apa yang dilakukan Aisyah diperbolehkan dalam Islam, selama nadzarnya tidak 

bertentangan dengan ajaran Islam dan dalam rangka mendidik keponakannya, hal tersebut 

juga merupakan masalah pribadi yang tidak terkait dengan syariat Islam. Tetapi tetap 

dengan prinsip menjaga hubungan baik dan tidak melanggar hukum-hukum yang lebih 

tinggi dalam syariat Islam. Sebagaimana hadits Rasulullah صلى الله عليه وسلم  

 
10 Al-Bukhari, Adabul Mufrad, (Griya Ilmu, 2017) Jilid 1, 399. 



9 

 

 

ُ عَنْهُ    -وَعَنْ أَبِ أيَُّوبَ   ُ عَلَيْهِ وَسَلهمَ   -أَنه رَسُولَ اللَّهِ    -رَضِيَ اللَّه لُّ لِمُسْلِمٍ أَنْ يَ هْجُرَ    -صَلهى اللَّه قاَلَ: »لََ يََِ
فَقٌ عَلَيْهِ أَخَاهُ فَ وْقَ ثَلَاثِ ليََالٍ: يَ لْتَقِيَانِ، فَ يُ عْرِضُ هَذَا، وَيُ عْرِضُ هَذَا، وَخَيْْهُُُاَ الهذِ  لَامِ« مُت ه  .ي يَ بْدَأُ بِِلسه

 

Dari Abu Ayyub radhiyallahu ‘anhu, Rasulullah shallallahu ‘alaihi wa sallam bersabda, 

“Tidak halal bagi muslim memutuskan persahabatan dengan saudaranya lebih dari tiga malam. 

Mereka bertemu, lalu seseorang berpaling dan lainnya juga berpaling. Yang paling baik di antara 

keduanya adalah yang memulai mengucapkan salam.” (Muttafaqun ‘alaih)11 

 

Dalam hadits ibunda Aisyah tadi dapat diketahui beratnya memendam kekesalan 

dan bernadzar untuk tidak berkomunikasi dengan Ibnu Zubair. Bahkan dikatakan setiap 

kali ibunda Aisyah mengenang nadzarnya itu ia akan menangis hingga air matanya 

membasahi kerudungnya. Tetapi karena keimanan yang kuat di dalam hati ibunda Aisyah 

sehingga beliau membatalkan nadzarnya dengan memerdekakan 40 budak dan terus 

merasa sedih apabila teringat akan kejadian tersebut. 

 

Manfaat Memaafkan Dalam Al-Quran dan Hadits 

Sesuatu yang Allah perintahkan sudah pasti mengandung banyak sekali manfaat, 

begitu pula ketika Allah memerintahkan kita untuk memaafkan dan berlapang dada, 

diantara manfaatnya adalah: 

1. Memaafkan akan membukakan pintu ampunan Allah 

Di dalam Al-Qur`an Allah berfirman:  

ُ غَفُور ُ لَكُمْۡۗ وَٱللَّه  أَلََ تُُِبُّونَ أَن يَ غۡفِرَ ٱللَّه
ْۗ
 ٞ  رهحِيم ٞ  وَلۡيَ عۡفُواْ وَلۡيَصۡفَحُوٓاْ

“…dan hendaklah mereka memaafkan dan berlapang dada. Apakah kamu tidak ingin bahwa Allah 

mengampunimu? Dan Allah Maha Pengampun, Maha Penyayang." (Q.S: An-Nuur: 22). 

 

Memaafkan dapat mendatangkan ampunan Allah, seseorang setelah memaafkan 

orang yang bersalah padanya, akan mendapatkan balasan dari Allah berupa ampunan. 

Menurut Ar-Razi dalam kitab tafsirnya, Allah menggunakan fi’il mudhari dalam kata 

mengampuni يغفر (kata kerja masa sekarang dan masa yang akan datang) menandakan 

 
11 Ash-shan’ani, Subulussalam Syarh Bulughul Maram, (Darul Hadits, 1997) Jilid 4, 635. 



10 

 

bahwa ampunan Allah tidak bersyarat dan tidak terbatas waktu, ampunan Allah amatlah 

luas.12  

 

 

2. Terbebas dari beban emosional berupa dendam dan amarah 

Memaafkan berkontribusi dalam mereduksi perasaan dendam dan kemarahan yang 

berlarut. Allah berfirman di dalam Al-Quran 

بُّ ٱلۡمُحۡسِنِيَْ  ُ يَُِ ظِمِيَْ ٱلۡغيَۡظَ وَٱلۡعَافِيَْ عَنِ ٱلنهاسِْۗ وَٱللَّه  وَٱلۡكىَ
“…dan orang-orang yang menahan amarahnya dan memaafkan (kesalahan) orang lain. Allah 
mencintai orang-orang yang berbuat kebaikan."  (Q.S: Ali Imran: 134) 

 

Dalam perspektif Al-Qur’an, menahan amarah (kaẓm al-ghaiẓ) dan memaafkan orang 

lain (al-‘afwu ‘an al-nās) merupakan bentuk pengendalian diri yang bernilai spiritual, karena 

mampu membersihkan hati dari penyakit seperti kebencian dan dendam. QS Ali ‘Imran: 

134 menegaskan bahwa kedua sikap ini merupakan ciri khas orang-orang bertakwa, 

sekaligus menunjukkan bahwa perilaku tersebut termasuk dalam akhlak mulia yang 

mendatangkan cinta Allah, karena mencerminkan kebaikan dan kesempurnaan akhlak 

dalam interaksi sosial. 

 

3. Memaafkan sebagai risalah yang diajarkan para Nabi 

Allah mengabadikan kelapangan hati Nabi Yusuf ‘alaihissalam kepada saudara-

saudaranya dengan mengatakan,  

يَْ  ُ لَكُمۡه وَهُوَ أرَۡحَمُ ٱلرهاحِِْ  قاَلَ لََ تَ ثۡريِبَ عَلَيۡكُمُ ٱلۡيَ وۡمَه يَ غۡفِرُ ٱللَّه
Dia (Yusuf) berkata, “Pada hari ini tidak ada cercaan terhadap kamu. Semoga Allah mengampuni 
kamu, dan Dia adalah Maha Penyayang di antara para penyayang.” (Q.S: Yusuf: 92) 
 

As-Sa’di mengatakan dalam tafsirnya, pemaafan yang dilakukan oleh Nabi Yusuf 

‘alaihissalam adalah memaafkan mereka dengan maaf yang sempurna, tanpa mencela atau 

menyebut-nyebut dosa mereka yang terdahulu, bahkan beliau mendoakan mereka agar 

 
12 Fakhru Ar-Razi, Mafatihul Ghaib, (Beirut, Daarul Ihya At-Turats), jilid 23, halaman 531. 



11 

 

diampuni dan dirahmati (oleh Allah). Inilah puncak dari sikap ihsan, yang tidak mungkin 

dilakukan kecuali oleh orang-orang pilihan dan hamba-hamba terpilih yang istimewa.13 

 

Cara Menerapkan Forgiveness Dalam Al Quran  

Penerapan forgiveness (memaafkan) dalam Al-Qur'an adalah prinsip penting yang 

ditekankan dalam berbagai ayat, baik dalam hubungan antar manusia maupun antara 

manusia dan Tuhan. Berikut adalah cara-cara menerapkan forgiveness menurut Al-Qur'an 

1. Memaafkan Kesalahan Orang Lain 

Al-Qur'an memerintahkan umat Islam untuk bersabar dan memaafkan kesalahan 

orang lain, sebagai bentuk kebaikan dan ketakwaan. 

 "Jadilah pemaaf dan suruhlah orang mengerjakan yang makruf, serta berpalinglah dari orang-orang 
yang bodoh." (QS. Al-A'raf: 199) 
 

Cara menerapkan , dengan tidak  membalas keburukan dengan keburukan, bersikap 

sabar terhadap penghinaan atau ketidaksopanan orang lain, berusaha memahami keadaan 

orang yang bersalah, lalu memaafkannya. 

2. Memaafkan Lebih Baik daripada Membalas 

Al-Qur'an mengajarkan bahwa memaafkan lebih mulia daripada membalas, 

meskipun pembalasan diperbolehkan secara adil. 

 "Dan balasan suatu kejahatan adalah kejahatan yang serupa, tetapi siapa yang memaafkan dan 
berbuat baik, maka pahalanya atas (tanggungan) Allah..."(QS. Asy-Syura: 40) 
 

Cara menerapkan, Dalam konflik, prioritaskan penyelesaian damai, Pahami bahwa 

memaafkan adalah tindakan spiritual yang mendatangkan pahala langsung dari Allah. 

3. Memaafkan demi Kebaikan dan Persaudaraan 

Dalam konteks sosial, Al-Qur'an mendorong umat Islam untuk memaafkan agar 
hubungan tetap harmonis dan tidak menyimpan dendam. 
 
 "...Dan hendaklah mereka memaafkan dan berlapang dada. Apakah kamu tidak ingin bahwa Allah 
mengampunimu? Dan Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang." 
(QS. An-Nur: 22) 
 

Cara menerapkan, Jangan menolak memberi maaf kepada orang yang pernah 

berbuat salah, khususnya dalam keluarga atau komunitas, selalu mengingatkan diri bahwa 

mengampuni orang lain adalah syarat untuk memperoleh ampunan Allah. 

 
13 As-Sa’di, Taisir Al-Karim Ar-Rahman fii Tafsir Kalamil Manaan (Muassasah Ar-Risalah), halaman 404.ss 



12 

 

Hendaknya  seseorang menakutkan dirinya dengan hukuman Allah, seperti berkata 

dengan dirinya, kuasa Allah atasku lebih besar daripada kuasaku atas orang ini, bila aku 

melampaikan amarahku terhadapnya , maka siapa yang menjaminku bahwa Allah tidak 

menurunkan amarahNya kepadaku di hari kiamat, padahal saat itu aku sangat 

membuthkan maaf.14 

4. Mencontoh Sifat Pemaaf Allah 

Allah adalah Maha Pengampun, dan hamba-Nya dianjurkan meneladani sifat ini 

dalam kehidupan sehari-hari. 

 "Sesungguhnya Allah Maha Pemaaf lagi Maha Kuasa."(QS. Al-Baqarah: 237) 

Cara menerapkan, Jadikan sifat Allah yang Maha Pengampun sebagai inspirasi 

untuk tidak menyimpan dendam, Praktikkan forgiveness sebagai bagian dari akhlak mulia 

(akhlak al-karimah). 

Jika seseorang membayangkan buruknya diri saat marah, sebagaimana dijelaskan 

diawal jauh dari akhlak para nabi dan para ulama, agar hal itu mendorongnya untuk 

meneladani mereka.15 

5. Doa untuk Diberi Kemampuan Memaafkan 

Al-Qur'an juga mencatat doa-doa para nabi agar diberi kemampuan untuk 

mengampuni dan dimaafkan. 

 "Wahai Tuhanku, ampunilah aku dan kedua ibu bapakku dan siapa saja yang masuk ke rumahku 
dengan beriman..."(QS. Nuh: 28) 
 

Cara menerapkan, Libatkan Allah dalam proses memaafkan dengan berdoa 

meminta kekuatan untuk melakukannya. Doakan kebaikan bagi orang yang telah 

menyakiti kita, sebagai bentuk pemaafan sejati.  

 

D. Kesimpulan 

Generasi Z hidup di tengah era digital dengan tantangan besar terhadap kesehatan 

mental, seperti stres, kecemasan, depresi, dan ketergantungan terhadap teknologi. Kondisi 

ini dapat memperburuk kualitas kehidupan jika tidak diimbangi dengan kekuatan spiritual 

dan kecerdasan emosional. Dalam konteks ini, konsep pemaafan (forgiveness) menjadi 

 
14 Ibnu Qudamah al-Maqdisi, Mukhtashor Minhajul Qasidin, AlMaktab al Islami, 2000, cet. IX, 335 
15 Ibnu Qudamah al-Maqdisi, Mukhtashor Minhajul Qasidin, AlMaktab al Islami, 2000, cet. IX, 336 



13 

 

salah satu mekanisme koping yang sangat relevan, baik dari sisi psikologis maupun 

spiritual, khususnya dalam ajaran Islam yang termaktub dalam Al-Qur'an dan Hadits. 

Al-Qur'an mengajarkan bahwa memaafkan (al-‘afwu), berlapang dada (ash-shafhu), 

dan memohon ampun (al-maghfirah) merupakan bagian dari akhlak mulia dan ciri orang 

bertakwa. Contoh konkret ditunjukkan dalam Surat An-Nur ayat 22, yang menekankan 

pentingnya memaafkan orang lain agar Allah pun mengampuni kita. Hadits Rasulullah صلى الله عليه وسلم 

juga secara tegas melarang umat Islam untuk saling memutuskan hubungan lebih dari tiga 

hari, serta menekankan keutamaan orang yang lebih dahulu memulai perdamaian. 

Manfaat dari memaafkan tidak hanya terletak pada hubungan antarmanusia, tetapi 

juga berdampak besar pada kesehatan mental dan emosional. Memaafkan membuka pintu 

ampunan Allah, mengurangi beban emosional, serta meneladani akhlak para Nabi. 

Oleh karena itu, menumbuhkan sikap pemaaf dalam diri Generasi Z sangat penting 

untuk membangun karakter yang kuat secara spiritual dan emosional, serta menciptakan 

lingkungan sosial yang sehat. Pemaafan bukanlah kelemahan, tetapi bentuk kekuatan jiwa 

yang mendatangkan ketenangan, keberkahan, dan cinta dari Allah. Dengan menjadikan Al-

Qur'an sebagai pedoman dan Hadits sebagai tuntunan, Generasi Z diharapkan mampu 

mengelola konflik, mengatasi stres, serta tumbuh menjadi pribadi yang tangguh, empatik, 

dan bermanfaat bagi sesama. 

 

Daftar Pustaka 

Abdullah bin Muhammad. Lubab At-Tafsir Min Ibni Katsir. Pustaka Imam Syafi’i, 2016. 

Al-Bukhari. Adabul Mufrad. Griya Ilmu, 2017. 

Ar-Razi, Fakhruddin. Mafatihul Ghaib. Dar Ihya’ At-Turats Al-‘Arabi. 

Ash-Shan’ani. Subulussalam Syarh Bulughul Maram. Darul Hadits, 1997. 

As-Sa’di. Taisir Al-Karim Ar-Rahman fii Tafsir Kalamil Manaan. Muassasah Ar-Risalah. 

Gen Z More Likely to Report Mental Health Concerns. APA Monitor on Psychology. Accessed 

June 9, 2025. https://www.apa.org/monitor/2019/01/gen-z. 

Ibnu Qudamah al-Maqdisi. Mukhtashor Minhajul Qasidin. Cet. IX. Al-Maktab al-Islami, 2000. 

Machová, R., Zsigmond, T., Lazányi, K., & Krepszová, V. “Generations and Emotional 

Intelligence: A Pilot Study.” Acta Polytechnica Hungarica 17, no. 5 (2020): 229–247. 

Markaz Al-Minhaj. Tadabur Al-Qur’an Aplikatif: Panduan Mengamalkan Al-Qur’an Dalam 

Kehidupan Sehari-Hari. Pusat Penelitian, Pelatihan, dan Pendidikan Agama, 2017. 

https://www.apa.org/monitor/2019/01/gen-z


14 

 

Mausu’ah Tafsir Maudhu’i. 

Muhsonah, I., and Handriyanto, B. “Program Konseling dan Bimbingan Orang Tua di 

Sekolah Dasar Berbasis Pemikiran Abdullah Nashih Ulwan.” Prophetic Guidance and 

Counseling Journal 1, no. 2 (2020). https://doi.org/10.32832/pro-gcj.v1i2.3219. 

Park, S. Y., Do, B., Yourell, J., Hermer, J., & Huberty, J. “Digital Methods for the Spiritual 

and Mental Health of Generation Z: Scoping Review.” Interactive Journal of Medical 

Research 13 (February 6, 2024): e48929. https://doi.org/10.2196/48929. 

Taufiq, M. Izzudin. Psikologi Islam: Membahas Lengkap Manusia, Penyakit Kejiwaan, dan 

Terapinya. Gema Insani Press, 2024. 

Worthington, E. L., & Scherer, M. “Forgiveness is an Emotion-Focused Coping Strategy That 

Can Reduce Health Risks and Promote Health Resilience: Theory, Review, and 

Hypotheses.” Psychology & Health 19, no. 3 (2004): 385–405. 

 

https://doi.org/10.32832/pro-gcj.v1i2.3219

