Dirasat : Journal Islamic Studies
P-ISSN  :2088-9100
E-ISSN  : xxxx-xxxx

Vol. 2 No. 2, Oktober 2025
DOI :10.71287
Dirasat  :Journal Islamic Studies

STALDIROSATISLAMpy 4 fp

’V AL-HIKMAH *

JAKARTA

Relevansi Teori Pendidikan Ibnu Khaldun Terhadap Pembentukan
Akhlak dalam Pendidikan Islam Kontemporer

Irfa Afrinil, Rhafdian Putra?

1 STAI Dirosat Islamiyah Alhikmah, Jakarta; email: irfaafrini@alhikmah.ac.id
2 Institut Teknologi dan Bisnis Ahmad Dahlan, Jakarta; email: rhafdianputra@gmail.com

ABSTRACT

Keywords
The moral crisis affecting modern society, particularly the younger generation,

Morality, Islamic poses a significant challenge for contemporary Islamic education. This article

Education, Ibn Khaldun  gims to examine the relevance of Ibn Khaldun’s educational thought in shaping
moral character within the framework of modern Islamic education. Using a
qualitative approach through library research, this study explores the Islamic
concept of morality and Ibn Khaldun's view of education, which emphasizes not
only the transfer of knowledge but also the formation of character. Ibn Khaldun
advocates for a holistic education — encompassing intellectual, social, and
spiritual dimensions — to develop individuals with noble character. The study
finds that Ibn Khaldun'’s ideas are highly relevant for addressing today’s moral
crisis by promoting values such as honesty, justice, and responsibility in a
balanced approach between worldly and spiritual aspects.

ABSTRAK

Kata Kunci: o .
Krisis moral yang melanda masyarakat modern, terutama generasi

Akhlak, Pendidikan muda, menjadi tantangan besar bagi dunia pendidikan Islam

Islam, Ibnu Khaldun  kontemporer. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji relevansi pemikiran
pendidikan Ibnu Khaldun terhadap pembentukan akhlak dalam
pendidikan Islam masa kini. Dengan menggunakan pendekatan
kualitatif berbasis studi kepustakaan, artikel ini menelaah konsep akhlak
dalam Islam dan pandangan Ibnu Khaldun tentang pendidikan yang
tidak hanya fokus pada transfer ilmu, tetapi juga pembentukan karakter.
Ibnu Khaldun menekankan pentingnya pendidikan yang holistic yang
mencakup aspek intelektual, sosial, dan spiritual dalam membentuk
manusia yang berakhlak mulia. Hasil kajian menunjukkan bahwa
pemikiran Ibnu Khaldun sangat relevan untuk diterapkan dalam sistem
pendidikan modern, terutama dalam menanggulangi krisis akhlak
dengan menanamkan nilai-nilai kejujuran, keadilan, dan tanggung
jawab secara seimbang antara aspek duniawi dan ukhrawi.




A. Pendahuluan

Latar belakang pentingnya kajian Pendidikan akhlak dalam konteks krisis moral saat
ini. Perkembangan teknologi yang terjadi di Indonesia saat ini disertai dengan gejala
kemerosotan moral yang sangat mengganggu. Akhlak mulia seperti kejujuran,
kebenaran, keadilan, tolong menolong, tenggang rasa dan kasih sayang mulai runtuh di
bawah pengaruh caci maki, penipuan, permusuhan, penindasan, pengabaian satu sama
lain, pengagungan diri, kekerasan terhadap hak orang lain, sesuka hati , dan perbuatan
tercela lainnya.

Krisis moral saat ini tidak hanya dialami oleh orang dewasa tetapi juga oleh
pelajar yang merupakan generasi penerus bangsa. Orang tua, guru dan berbagai lembaga
pendidikan, keagamaan, dan sosial sering mengeluhkan perilaku sebagian siswa yang
berperilaku di luar batas kesopanan dan kepatutan. Perkembangan ilmu pengetahuan dan
teknologi juga berimplikasi logis dalam menciptakan kondisi yang mencerminkan krisis
moral.!

Fenomena degradasi moral, budaya instan, konsumsi digital yang tidak terkontrol,
serta lemahnya keteladanan dari sebagian tokoh publik telah menyebabkan krisis karakter
yang sistemik. Pembentukan akhlak menghadapi tantangan yang semakin kompleks.
Pendidikan Islam, yang secara normatif mengintegrasikan dimensi kognitif, afektif, dan
spiritual, kerap terjebak dalam formalisasi kurikulum dan kehilangan ruh pembentukan
kepribadian yang utuh.?

Masalah ini menuntut reposisi dan revitalisasi nilai-nilai dasar pendidikan Islam,
termasuk dengan menggali kembali khazanah keilmuan klasik. Proses pendidikan
sebenarnya sudah berlangsung sepanjang sejarah dan berkembang sejalan dengan
perkembangan sosial budaya manusia, proses pewarisan dan perkembangan budaya
manusia yang bersumber pada ajaran Islam sebagaimana yang terdapat di dalam al-Qur’an
dan Sunnah Rasul bermula sejak diutusnya Rosulullah untuk menyampaikan kepada

umatnya sebagaimana yang disabdakan oleh Rosulullah,

1 Daulay, Haidar Putra. Pendidikan Islam dalam Sistem Pendidikan Nasional di Indonesia. Jakarta
Kencana. 2012. h. 141.
2 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan Milenium III
,Jakarta: Kencana, 1999, h. 47.



4 4 20 2l

,3955&;/%?\3&;@{ % ;(,@4:1; B Jo & J25 J6 06 8 w0 o 55k o 2

“Sesungguhnya aku diutus hanya untuk menyempurnakan keshalihan akhlak”

Dari sabda rosulullah ini, menegaskan bahwa dalam Islam pendidikan akhlak menjadi
sangat penting dan hal ini menjadi sebab Nabi Muhammad di utus sebagai seorang Rosul.
Kemudian pendidikan Islam menjadi kajian penting pada setiap masa. Dalam sejarah
pemikiran pendidikan Islam, Ibnu Khaldun4 merupakan salah satu tokoh yang paling
berpengaruh dalam memahami hubungan antara pendidikan dan peradaban.

Dalam Muqaddimahnya, Ibnu Khaldun menekankan bahwa pendidikan harus sejalan
dengan kodrat manusia (fitrah), dilakukan secara bertahap (tadarruj), dan harus
menghindari metode pemaksaan atau tekanan berlebih karena dapat merusak karakter dan
semangat belajar anak.>

Menurut penulis pandangan Ibnu Khaldun sangat relevan dengan realitas pendidikan
saat ini yang menuntut pendekatan humanistik dan karakter-building. Konsep ta’awwud
(pembiasaan), mu’asharah (interaksi sosial), dan tarbiyah berbasis pengalaman sosial
sebagaimana ia tekankan, memiliki kesesuaian dengan teori pendidikan kontemporer
seperti experiential learning, character education, bahkan social learning theory. Di tengah
kebutuhan akan integrasi nilai dalam pendidikan modern, warisan pemikiran Ibnu
Khaldun memberi alternatif epistemologis yang bersumber dari tradisi Islam sendiri.

Namun, realitas pendidikan Islam kontemporer masih minim menjadikan tokoh-
tokoh klasik seperti Ibnu Khaldun sebagai rujukan dalam pengembangan kurikulum dan
pedagogi akhlak. Pendekatan pendidikan yang lebih banyak mengadopsi teori Barat belum
sepenuhnya mampu menjawab krisis spiritual dan moral yang dialami generasi muda®.
Oleh karena itu, penelitian ini penting dilakukan untuk mengkaji kembali relevansi teori

pendidikan Ibnu Khaldun dalam konteks pembentukan akhlak peserta didik di era kini,

G e b ©WB Baac) (20819).191 /10) pard 6 iudl) (8952).512 /14) ol divus (273).(1040) 352l oY1 3
(22/ 118)

4 Abu Zaid Abdul Rahman ibn Muhammad ibn Khaldun Wali al-Din al-Tunisi al-Hadrami yang
dikenal dengan Ibnu Khaldun (733-808 M/1332-1406 H), adalah salah seorang perintis ilmu sosial yang juga
merumuskan suatu konsep kemasyarakatan yang menyangkut keilmuan dan organisasi sosial. Karya
terbesarnya adalah kitab Al-Muqgaddimah yang diselesaikannya selama 5 (lima) bulan pada pertengahan
tahun 779 H/1377 M6, telah menjadikannya terkenal sebagai bapak sosiologi dunia abad ke-14 M

5 Abdurrahman Muhammad bin Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, terjemah cet.ke 12, Jakarta:
Pustaka Al Kautsar, 2023, h. xi

6 Syed M. Naquib Al-Attas, Islam and Secularism, Kuala Lumpur: ISTAC, 1993, hlm. 112-113



dengan harapan dapat menawarkan sintesis teoritis dan praktis dalam membangun model
pendidikan Islam berbasis nilai dan karakter. Ruang lingkup dalam penelitian ini adalah
bagaimana relevansi teori Pendidikan Ibnu Khaldun terhadap pembentukan akhlak dalam
Pendidikan Islam kontemporer. Penelitian ini diharapkan bisa menjawab hal berikut ;
1. Konsep Pendidikan akhlak dalam Islam
2. Mengetahui pandangan Ibnu Khaldun mengenai pembentukan akhlak dalam
proses pendidikan
3. Menganalisis relevansi pemikiran Pendidikan Ibnu Khaldun terhadap tantangan
dan kebutuhan pembentukan akhlak dalam system Pendidikan Islam masa kini
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan
(library research), yaitu penelitian yang bersumber pada data dan informasi yang diperoleh
dari berbagai literatur, baik primer maupun sekunder, yang relevan dengan tema
penelitian. Sumber primer utama dalam penelitian ini adalah karya monumental Ibnu
Khaldun, yaitu Mugaddimah, yang di dalamnya memuat pandangan beliau tentang akhlak,
pendidikan, dan peradaban manusia. Selain itu, digunakan juga sumber sekunder berupa
buku, artikel jurnal, dan karya ilmiah lain yang membahas konsep akhlak dan pendidikan

Islam dalam perspektif pemikir Islam klasik dan kontemporer.

Teknik pengumpulan data dilakukan dengan metode dokumentasi, yaitu
pengumpulan informasi dari literatur yang relevan’. Analisis data dilakukan secara
deskriptif-analitis, yaitu dengan menjelaskan, menginterpretasikan, dan menghubungkan
data yang diperoleh untuk menemukan pemahaman mendalam mengenai konsep akhlak
dalam pemikiran Ibnu Khaldun serta kaitannya dengan tujuan pendidikan Islam®. Tujuan
dari metode ini adalah untuk memperoleh kesimpulan teoritis yang logis dan sistematis

berdasarkan kajian teks dan pemikiran ilmiah.
B. Hasil dan Pembahasan
Konsep Pendidikan akhlak dalam Islam

Akhlak berasal dari bahasa Arab. Ia adalah bentuk jama’ dari khulug. Secara

etimologi, khuluq berarti ath-thab 'u (karakter) dan as-sajiyyah (perangai)®. Sedangkan secara

7 Zed, Mestika. Metode Penelitian Kepustakaan.Jakarta:Yayasan Obor Indonesia, 2008.h. 4-5
8 Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja Rosadakarya, 2017. h. 11-13
9Dr. Abdul Karim Zaidan, Ushil ad-Dawah, Beirut: Muassasah ar-Risalah, 1988, h. 79

4



terminologi, ada beberapa definisi yang diutarakan oleh para ulama tentang makna

akhlak. Al-Ghazali memaknai akhlak dengan

Doy S U arls s e eus Dagew IV Lgs juuss i) (3 a5enl) Bas o 5)ls
Sebuah tatanan yang tertanam kuat dalamjiwa yang darinya muncul beragam

perbuatan dengan mudah dan ringan, tanpa membutuhkan pemikiran dan pertimbangan.10

Sekumpulan nilai-nilai dan sifat yang menetap di dalam jiwa, yang dengan
petunjuk dan standarnya sebuah perbuatan dinilai baik atau buruk oleh seseorang,

yang untuk kemudian dia melakukan perbuatan tersebut atau mengurungkannyall.

Akhlak dalam Islam setidaknya memiliki lima ciri-ciri yaitu sebagai berikut. pertama.
Akhlak Rabbani Sifat rabbani dari akhlak dari sisi tujuannya adalah untuk memperoleh
kebahagiaan di dunia dan akhirat nantinya. Ciri rabbani juga menegaskan bahwa akhlak
dalam Islam bukanlah moral yang kondisional dan situasional, tetapi akhslak yang benar-
benar memiliki nilai yang mutlak. Sebagaimana yang termaktub dalam al-Qur’an dan
Sunnah yang menjadi sumber dari ajaran akhlak dalam Islam baik yang bersifat teoretis

maupun praktis!2.

Ajaran akhlak dalam Islam sejalan dan memenuhi tuntutan fitrah manusia. Kerinduan
jiwa manusia kepada kebaikan akan terpenuhi dengan mengikuti ajaran akhlak dalam
Islam. Ajaran akhlak dalam Islam diperuntukkan bagi manusia yang merindukan
kebahagiaan dalam arti hakiki atau bukan kebahagiaan yang semu. Akhlak dalam Islam
adalah akhlak yang benar-benar memelihara ekisistensi manusia sebagai makhluk

terhormat yang sesuai dengan fitrahnya's.

Akhlak Universal Ajaran akhlak dalam Islam sesuai dengan kemanusiaan yang
berifat universal dan mencakup segala aspek hidup manusia baik yang dimensina vertikal
maupun horizontal. Sebagai contoh al-Quran dalam surah Al-An’am ayat 151 menyebutkan

sepuluh macam keburukan yang wajib dijauhi oleh setiap orang.4

10 Muhammad bin Muhammad al-Ghazali, Ihya Ulum ad-Din,Beirut: Dar al-Marifah ,tt, jilid 3, h.53
11 Dr. Abdul Karim Zaidan, Ushil ad-Dawah, Beirut: Muassasah ar-Risalah, 1988, h. 79

12 Indo Santalia, Akhlak Tasawuf, Makassar: UIN Alauddin Press, 2011, h.7

13 Indo Santalia, Akhlak Tasawuf, Makassar: UIN Alauddin Press, 2011, h.7

14 Indo Santalia, Akhlak Tasawuf, Makassar: UIN Alauddin Press, 2011, h.7



gl o v’f”j\ B VoLt Ul B Ly 18735 Va8 28 w5 b o s :p
‘ﬂﬁ) %3 kﬁ'“ w.:.jTa\}ungjguié U»j L@M.Aj.g_la L«w}}a\ vy ”Y}g \;i (,.<3

§sland vﬁw g ngd;u
Katakanlah: " Marilah kubacakan apa yang diharamkan atas kamu oleh Tuhanmu yaitu: janganlah kamu
mempersekutukan sesuatu dengan Dia, berbuat baiklah terhadap kedua orang ibu bapa, dan janganlah
kamu membunuh anak-anak kamu karena takut kemiskinan, Kami akan memberi rezeki kepadamu dan
kepada mereka, dan janganlah kamu mendekati perbuatan-perbuatan yang keji, baik yang nampak di
antaranya maupun yang tersembunyi, dan janganlah kamu membunuh jiwa yang diharamkan Allah

(membunuhnya) melainkan dengan sesuatu (sebab) yang benar". Demikian itu yang diperintahkan
kepadamu supaya kamu memahami(nya).

Akhlak Keseimbangan Ajaran akhlak dalam Islam berada di tengah antara yang
menghayalkan manusia sebagai malaikat yang menitikberatkan pada segi kebaikannya dan
begitupun sebaliknya yaitu sisi keburukannya yang diumpamakan sebagai binatang. Jadi
pada dasarnya menurut pandangan Islam memiliki dua kekuatan yaitu baik dan buruk,
serta memiliki unsur rohani dan jamani yang membutuhkan pelayanan secara seimbang.
Akhlak dalam Islam memenuhi tuntutan kebutuhan manusia, jasmani dan rohani secara

seimbang begitupun dengan persoalan dunia dan akhirat.1®

. Akhlak realistik Ajaran akhlak dalam Islam memperhatikan kenyataan hidup
manusia meskipun manusia sendiri telah dinyatakan sebagai makhluk yang memiliki
kelebihan dibandingkan makhluk-makhluk lainnya, tetapi manusia mempunyai
kelemahan-kelemahan serta memiliki kecenderungan manusiawi dan berbagai macam
kebutuhan akan hal-hal material dan spiritual. Kelemahan atau kekurangan yang dimiliki
oleh manusia itu sendiri sangat memungkinkan untuk melakukan pelanggaran dan
tindkan-tindakan tertentu. Oleh sebab itu, Islam memberikan kesempatan kepada manusia
yang melakukan kesalahan untuk memperbaiki diri dengan bertaubat. Bahkan dalam
keadaan terpaksa sekalipun, Islam membolehkan manusia melakukan sesuatu yang dalam

keadaan biasa tidak dibenarkan.1®
Pemikiran Pendidikan Ibnu Khaldun dalam pembentukan akhlak

Ibnu Khaldun memandang bahwa peradaban (umran) berkembang melalui

mekanisme sosial, politik dan budaya yang kompleks. Dalam proses itu pendidikan

15 Indo Santalia, Akhlak Tasawuf, Makassar: UIN Alauddin Press, 2011, h.7
16 Hamka, Akhlaqul Karimah, Depok: Gema Insani Press, 2017. h.97



memainkan peran sentral dalam membentuk pola pikir, struktur sosial serta keberlanjutan
institusi-institusi masyarakat. Pendidikan, dalam pandangannya, harus menumbuhkan
rasa solidaritas dan meningkatkan kualitas sosial yang pada gilirannya memperkuat

peradaban itu sendiri.

Ibnu Khaldun mengatakan bahwa, “Barangsiapa tidak terdidik oleh orang tuanya,
maka akan terdidik oleh zaman, maksudnya barangsiapa tidak memperoleh tata krama
yang dibutuhkan sehubungan pergaulan bersama melalui orang tua mereka yang
mencakup guru-guru dan para sesepuh dan tidak mempelajari hal itu dari mereka, maka ia
akan mempelajarinya dengan bantuan alam dari peristiwa peristiwa yang terjadi sepanjang

zaman, zaman akan mengajarkannya.”1”

Pendidikan menurut Ibnu Khaldun mempunyai pengertian yang cukup luas.
Pendidikan bukan hanya merupakan proses belajar mengajar yang dibatasi oleh empat
dinding, tetapi Pendidikan adalah suatu proses, di mana manusia secara sadar menangkap,

menyerap dan menghayati peristiwa peristiwa alam sepanjang zaman.!8

Karena pendidikan menurut Ibnu Khaldun adalah proses pembentukan manusia
dalam aspek fisik dan mental yang bertujuan mengembangkan akal dan jiwa serta
membentuk perilaku sosial yang harmonis dengan nilai agama dan budaya. Dengan
demikian, ia menolak pandangan bahwa pendidikan harus dipisahkan atau disesuaikan
dengan status sosial tertentu. Hal ini sesuai dengan pendidikan Islam sebagai salah satu
elemen penting dalam pembangunan masyarakat, dengan tujuan tidak hanya untuk
mentransfer ilmu pengetahuan, tetapi juga untuk membentuk karakter dan nilai-nilai sosial

dalam kerangka agama. *°

7 Abdurrahman Muhammad bin Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, terjemah cet.ke 12, Jakarta:
Pustaka Al Kautsar, 2023, h. xi

18 Abdurrahman Muhammad bin Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, terjemah cet.ke 12, Jakarta:
Pustaka Al Kautsar, 2023, h. xi

19 Abdurrahman Muhammad bin Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, terjemah cet.ke 12, Jakarta:
Pustaka Al Kautsar, 2023, h. xi

7



Adapun jabaran pemikiran Ibnu Khaldun tentang pendidikan terkait dengan tujuan
pendidikan, sebagai berikut; pertama, peningkatan pemikiran. Ibnu khaldun memandang
bahwa salah satu tujuan pendidikan adalah memberikan kesempatan kepada akal untuk
lebih giat dan melakukan aktivitas. Hal ini dapat dilakukan melalui proses menuntut ilmu
dan keterampilan. Disamping akan meningkatkan kegiatan potensi akalnya , proses ini
akan mendorong manusia untuk memperoleh dan melestarikan pengetahuan. Melalui
proses belajar, manusia senantiasa mencoba meneliti pengetahuan dan informasi yang

diperoleh oleh pendahulunya .

Atas dasar pemikiran tersebut, tujuan pendidikan menurut Ibnu Khaldun adalah
peningkatan kecerdasan manusia dan kemampuannya berpikir. Dengan kemampuan
tersebut, manusia akan dapat meningkatkan pengetahuannya dengan cara memperoleh

lebih banyak warisan pengetahuan pada saat belajar.

Kedua, bertujuan peningkatan kemasyarakatan, Ibnu Khaldun berpendapat bahwa
ilmu dan pengajaran adalah lumrah bagi peradaban manusia. Ilmu dan pengajaran sangat
diperlukan untuk meningkatkan taraf hidup masyarkat menjadikan manusia ke arah yang
lebih baik. Semakin dinamis budaya Masyarakat, semakin bermutu dan dinamis pula
keterampilan Masyarakat tersebut. Untuk itu manusia sepatutnya senantiasa berusaha
memperoleh ilmu dan keterampilan sebanyak mungkin sebagai salah satu cara
membantunya untuk dapat hidup dengan baik dalam Masyarakat yang dinamis dan
berbudaya. Jadi, pendidikan menurutnya bertujuan mendorong terciptanya tatanan

kehidupan masyarakat ke arah yang lebih baik.

20 Syamsul Kurniawan, Jejak Pemikiran Tokoh Pendidikan Islam, Jogjakarta: Arruz Media, 2011, 102



Tujuan lain pendidikan menurut Ibnu Khaldun adalah dari sisi keruhanian,
maksudnya meningkatkan keruhanian manusia adalah dengan menjalankan berbagai
aktivitas ibadah, dzikir , berkhalwat (menyendiri) dan mengasingkan diri dari khalayak

ramai untuk tujuan ibadah sebagaimana yang dilakukan oleh para sufi **

Relevansi pemikiran Ibnu Khaldun terhadap pembentukan akhlak dalam pendidikan

masa kini.

Pemikiran Ibnu Khaldun dalam bidang pendidikan memiliki relevansi yang sangat
kuat dengan pembentukan akhlak dalam konteks pendidikan Islam kontemporer. Ibnu
Khaldun menekankan bahwa pendidikan tidak hanya berorientasi pada transfer
pengetahuan semata, tetapi juga pembentukan karakter dan nilai-nilai moral yang sesuai

dengan agama dan budaya.

Hal ini sejalan dengan kebutuhan pendidikan saat ini yang semakin menekankan
pendidikan karakter sebagai fondasi penting dalam menghadapi krisis moral, degradasi

etika, serta tantangan globalisasi yang mempengaruhi perilaku generasi muda.

Ibnu Khaldun melihat bahwa manusia tidak hanya belajar dari guru dan institusi
formal, tetapi juga dari lingkungan sosial dan pengalaman hidup. Hal ini menunjukkan
bahwa pendidikan akhlak tidak cukup hanya melalui kurikulum formal, namun juga perlu
ditanamkan dalam interaksi sosial dan pembiasaan sehari-hari. Pendidikan menurut Ibnu
Khaldun mencakup aspek spiritual dan sosial, di mana manusia diajak untuk
mengembangkan intelektualitas, meningkatkan kesadaran sosial, serta mendekatkan diri

kepada Tuhan melalui ibadah dan muhasabah diri.

Dalam konteks pendidikan masa kini, pemikiran ini sangat relevan karena
pendidikan akhlak harus mencakup dimensi kognitif (pengetahuan tentang baik dan
buruk), afektif (kesadaran dan niat untuk berbuat baik), serta psikomotorik (tindakan nyata

dalam perilaku akhlak). Konsep pendidikan akhlak Ibnu Khaldun bersifat holistik dan

21 Syamsul Kurniawan, Jejak Pemikiran Tokoh Pendidikan Islam, Jogjakarta: Arruz Media, 2011, 104
9



kontekstual, karena mempertimbangkan kondisi sosial dan perkembangan zaman dalam

mendidik manusia secara utuh??

Lebih dari itu, tujuan pendidikan yang dikemukakan Ibnu Khaldun yaitu
peningkatan pemikiran, kemasyarakatan, dan kerohanian, sangat sesuai dengan konsep
pendidikan karakter modern yang berorientasi pada pengembangan potensi peserta didik
secara menyeluruh. Pendidikan akhlak dalam kerangka pemikiran Ibnu Khaldun tidak
bersifat idealistis tanpa realitas, namun bersifat realistis karena memahami kelemahan
manusia dan membuka ruang untuk perbaikan diri melalui taubat dan pembinaan moral*.
Penulis mencoba membuat bagan dari hasil Analisa terkait relevansi teori pendidikan ibnu

khaldun terhadap pembentukan akhlak dalam pendidikan Islam kontemporer.

¥

22 Zuhairini, dkk., Sejarah Pendidikan Islam, Jakarta: Bumi Aksara, 2003, h. 205
23 Ahmad Tafsir, lImu Pendidikan dalam Perspektif Islam, Bandung: Remaja Rosdakarya, 2014, h. 124.

10



Dengan demikian, pemikiran Ibnu Khaldun memberikan kontribusi besar bagi
pengembangan konsep pendidikan akhlak masa kini yang menuntut keterpaduan antara
ilmu, akhlak, spiritualitas, dan kesadaran sosial demi membentuk manusia yang seimbang

dan bertanggung jawab dalam kehidupan pribadi, sosial, dan keagamaannya.

C. Kesimpulan dan Saran

Pemikiran Ibnu Khaldun memberikan kontribusi penting dalam menjawab tantangan
krisis moral yang terjadi di era modern, khususnya dalam konteks pendidikan Islam.
Pendidikan menurut Ibnu Khaldun tidak hanya berorientasi pada penguasaan ilmu
pengetahuan, tetapi juga bertujuan membentuk kepribadian manusia secara utuh melalui
peningkatan pemikiran, kehidupan sosial, dan spiritualitas. Pandangan ini sangat relevan
dengan kebutuhan pendidikan saat ini yang menekankan pentingnya pendidikan karakter
dalam menghadapi degradasi moral.

Ibnu Khaldun melihat bahwa pembentukan akhlak harus dibangun melalui
lingkungan sosial, pengalaman hidup, dan pembiasaan nilai-nilai luhur dalam kehidupan
sehari-hari. Pendidikan akhlak dalam kerangka pemikirannya bersifat realistis, holistik, dan
kontekstual, karena memperhatikan fitrah dan potensi manusia, serta membuka ruang
untuk perbaikan diri. Oleh karena itu, pemikiran Ibnu Khaldun sangat penting dijadikan
acuan dalam membangun sistem pendidikan Islam kontemporer yang bertujuan mencetak
insan berilmu, berakhlak, dan bertanggung jawab dalam kehidupan pribadi, sosial, dan
spiritual.

Berdasarkan hasil penelitian ini, disarankan agar penelitian selanjutnya
mengembangkan pendekatan yang lebih. Penelitian berikutnya juga dapat
mengembangkan model pembelajaran atau kurikulum akhlak berbasis teori Ibnu Khaldun,
serta melakukan studi komparatif antara pemikirannya dan tokoh pendidikan Islam atau
Barat lainnya guna memperkaya perspektif teoritis. Selain itu, penting pula dilakukan
kajian tematik yang lebih mendalam, seperti analisis konsep asabiyyah, tadarruj, atau peran
guru dalam perspektif Ibnu Khaldun terhadap pendidikan akhlak. Mengingat

perkembangan teknologi saat ini, penelitian selanjutnya juga dapat mengkaji relevansi

11



prinsip pendidikan akhlak Ibnu Khaldun dalam konteks digitalisasi dan pembelajaran

berbasis teknologi, agar tetap kontekstual dengan tantangan abad ke-21.

Daftar Pustaka

Abdul Karim Zaidéan, Ushil ad-Dawah, Beirut: Muassasah ar-Risalah, 1988

Al Allamah Abdurrahman Muhammad bin Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun,
terjemah cet.ke 12, Jakarta: Pustaka Al Kautsar, 2023

Daulay, Haidar Putra. 2012. Pendidikan Islam dalam Sistem Pendidikan Nasional di
Indonesia. Jakarta: Kencana

Hamka, Akhlaqul Karimah, Depok: Gema Insani Press, 2017.

Indo Santalia, Akhlak Tasawuf, Makassar: UIN Alauddin Press, thn , 2011

Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja Rosadakarya, 2017

Muhammad bin Muhammad al-Ghazali, Ihya Ulum ad-Din,Beirut: Dar al-Marifah,tt, Jilid
3

Syamsul Kurniawan, Jejak Pemikiran Tokoh Pendidikan Islam, Jogjakarta: Arruz Media,
2011

Syed M. Naquib Al-Attas, Islam and Secularism, Kuala Lumpur: ISTAC, 1993

Zed, Mestika. Metode Penelitian Kepustakaan , Jakarta:Yayasan Obor Indonesia, 2008

12



