
1 

 

Dirasat   : Journal Islamic Studies 

P-ISSN 
E-ISSN 

: 2088-9100 
: xxxx-xxxx 

Vol. 2 No. 2, Oktober 2025 
DOI           : 10.71287 
Dirasat     : Journal Islamic Studies 

 

Relevansi Teori Pendidikan Ibnu Khaldun Terhadap Pembentukan 

Akhlak dalam Pendidikan Islam Kontemporer 

Irfa Afrini1, Rhafdian Putra2  

1 STAI Dirosat Islamiyah Alhikmah, Jakarta; email: irfaafrini@alhikmah.ac.id 
2 Institut Teknologi dan Bisnis Ahmad Dahlan, Jakarta; email: rhafdianputra@gmail.com 

 

 

Keywords 

Morality, Islamic 
Education, Ibn Khaldun  

 

ABSTRACT 

The moral crisis affecting modern society, particularly the younger generation, 
poses a significant challenge for contemporary Islamic education. This article 
aims to examine the relevance of Ibn Khaldun’s educational thought in shaping 
moral character within the framework of modern Islamic education. Using a 
qualitative approach through library research, this study explores the Islamic 
concept of morality and Ibn Khaldun's view of education, which emphasizes not 
only the transfer of knowledge but also the formation of character. Ibn Khaldun 
advocates for a holistic education—encompassing intellectual, social, and 
spiritual dimensions—to develop individuals with noble character. The study 
finds that Ibn Khaldun’s ideas are highly relevant for addressing today’s moral 
crisis by promoting values such as honesty, justice, and responsibility in a 
balanced approach between worldly and spiritual aspects.  

 

Kata Kunci: 

Akhlak, Pendidikan 
Islam, Ibnu Khaldun 

 

ABSTRAK 

Krisis moral yang melanda masyarakat modern, terutama generasi 
muda, menjadi tantangan besar bagi dunia pendidikan Islam 
kontemporer. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji relevansi pemikiran 
pendidikan Ibnu Khaldun terhadap pembentukan akhlak dalam 
pendidikan Islam masa kini. Dengan menggunakan pendekatan 
kualitatif berbasis studi kepustakaan, artikel ini menelaah konsep akhlak 
dalam Islam dan pandangan Ibnu Khaldun tentang pendidikan yang 
tidak hanya fokus pada transfer ilmu, tetapi juga pembentukan karakter. 
Ibnu Khaldun menekankan pentingnya pendidikan yang holistic yang 
mencakup aspek intelektual, sosial, dan spiritual dalam membentuk 
manusia yang berakhlak mulia. Hasil kajian menunjukkan bahwa 
pemikiran Ibnu Khaldun sangat relevan untuk diterapkan dalam sistem 
pendidikan modern, terutama dalam menanggulangi krisis akhlak 
dengan menanamkan nilai-nilai kejujuran, keadilan, dan tanggung 
jawab secara seimbang antara aspek duniawi dan ukhrawi. 



2 

 

A. Pendahuluan 

Latar belakang pentingnya kajian Pendidikan akhlak dalam konteks krisis moral saat 

ini. Perkembangan  teknologi  yang  terjadi  di  Indonesia  saat  ini  disertai  dengan  gejala 

kemerosotan  moral  yang  sangat  mengganggu.  Akhlak  mulia  seperti  kejujuran,  

kebenaran, keadilan, tolong menolong, tenggang rasa dan kasih sayang mulai runtuh di 

bawah pengaruh caci maki, penipuan, permusuhan, penindasan, pengabaian satu sama 

lain, pengagungan diri, kekerasan  terhadap  hak  orang  lain, sesuka  hati  ,  dan perbuatan  

tercela  lainnya.  

Krisis  moral saat  ini  tidak  hanya  dialami  oleh  orang  dewasa  tetapi  juga  oleh  

pelajar  yang  merupakan generasi penerus bangsa. Orang tua, guru dan berbagai lembaga 

pendidikan, keagamaan, dan sosial sering mengeluhkan perilaku sebagian siswa yang 

berperilaku di luar batas kesopanan dan kepatutan. Perkembangan ilmu pengetahuan dan 

teknologi juga berimplikasi logis dalam menciptakan kondisi yang mencerminkan krisis 

moral.1 

Fenomena degradasi moral, budaya instan, konsumsi digital yang tidak terkontrol, 

serta lemahnya keteladanan dari sebagian tokoh publik telah menyebabkan krisis karakter 

yang sistemik. Pembentukan akhlak menghadapi tantangan yang semakin kompleks.  

Pendidikan Islam, yang secara normatif mengintegrasikan dimensi kognitif, afektif, dan 

spiritual, kerap terjebak dalam formalisasi kurikulum dan kehilangan ruh pembentukan 

kepribadian yang utuh.2 

Masalah ini menuntut reposisi dan revitalisasi nilai-nilai dasar pendidikan Islam, 

termasuk dengan menggali kembali khazanah keilmuan klasik. Proses pendidikan 

sebenarnya sudah berlangsung sepanjang sejarah dan berkembang sejalan dengan 

perkembangan sosial budaya manusia, proses pewarisan dan perkembangan budaya 

manusia yang bersumber pada ajaran Islam sebagaimana yang terdapat di dalam al-Qur’an 

dan Sunnah Rasul bermula sejak diutusnya Rosulullah untuk menyampaikan kepada 

umatnya sebagaimana yang disabdakan oleh Rosulullah,  

 

 
1 Daulay,  Haidar  Putra.   Pendidikan Islam dalam Sistem  Pendidikan  Nasional  di  Indonesia.  Jakarta 

Kencana. 2012. h. 141. 
2 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan Milenium III 

,Jakarta: Kencana, 1999, h. 47. 
 



3 

 

يَ اللهُ عَنْهُ قاَلَ: قاَلَ رَسُولُ اللهي صَلَّى اللهُ عَلَيْهي وَسَلَّمَ  تَُميمَ مَكَاريمَ الَِْخْلََقي  :عَنْ أَبِي هُريَْ رةََ رَضي اَ بعُيثْتُ لِي  . 3إينََّّ

“Sesungguhnya aku diutus hanya untuk menyempurnakan keshalihan akhlak” 

 

Dari sabda rosulullah ini, menegaskan bahwa dalam Islam pendidikan akhlak menjadi 

sangat penting dan hal ini menjadi sebab Nabi Muhammad di utus sebagai seorang Rosul. 

Kemudian pendidikan Islam menjadi kajian penting pada setiap masa.  Dalam sejarah 

pemikiran pendidikan Islam, Ibnu Khaldun4 merupakan salah satu tokoh yang paling 

berpengaruh dalam memahami hubungan antara pendidikan dan peradaban.  

Dalam Muqaddimahnya, Ibnu Khaldun menekankan bahwa pendidikan harus sejalan 

dengan kodrat manusia (fitrah), dilakukan secara bertahap (tadarruj), dan harus 

menghindari metode pemaksaan atau tekanan berlebih karena dapat merusak karakter dan 

semangat belajar anak.5 

Menurut penulis pandangan Ibnu Khaldun sangat relevan dengan realitas pendidikan 

saat ini yang menuntut pendekatan humanistik dan karakter-building. Konsep ta’awwud 

(pembiasaan), mu’āsharah (interaksi sosial), dan tarbiyah berbasis pengalaman sosial 

sebagaimana ia tekankan, memiliki kesesuaian dengan teori pendidikan kontemporer 

seperti experiential learning, character education, bahkan social learning theory. Di tengah 

kebutuhan akan integrasi nilai dalam pendidikan modern, warisan pemikiran Ibnu 

Khaldun memberi alternatif epistemologis yang bersumber dari tradisi Islam sendiri. 

Namun, realitas pendidikan Islam kontemporer masih minim menjadikan tokoh-

tokoh klasik seperti Ibnu Khaldun sebagai rujukan dalam pengembangan kurikulum dan 

pedagogi akhlak. Pendekatan pendidikan yang lebih banyak mengadopsi teori Barat belum 

sepenuhnya mampu menjawab krisis spiritual dan moral yang dialami generasi muda6. 

Oleh karena itu, penelitian ini penting dilakukan untuk mengkaji kembali relevansi teori 

pendidikan Ibnu Khaldun dalam konteks pembentukan akhlak peserta didik di era kini, 

 
ي ).(8952) (512/  14مسند أحمد ) .(273)(104الأدب المفرد )ص 3

ى للبيهق  ن الكبر ح صحيح البخاري.(20819) (191/  10السنن  عمدة القاري شر
(22/ 118) 

4 Abu Zaid Abdul Rahman ibn Muhammad ibn Khaldun Wali al-Din al-Tunisi al-Hadrami yang 
dikenal dengan Ibnu Khaldun (733-808 M/1332-1406 H), adalah salah seorang perintis ilmu sosial yang juga 
merumuskan suatu konsep kemasyarakatan yang menyangkut keilmuan dan organisasi sosial. Karya 
terbesarnya adalah kitab Al-Muqaddimah yang diselesaikannya selama 5 (lima) bulan pada pertengahan 
tahun 779 H/1377 M6, telah menjadikannya terkenal sebagai bapak sosiologi dunia abad ke-14 M 

5 Abdurrahman Muhammad bin Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, terjemah cet.ke 12, Jakarta: 
Pustaka Al Kautsar, 2023, h. xi 

6 Syed M. Naquib Al-Attas, Islam and Secularism, Kuala Lumpur: ISTAC, 1993, hlm. 112–113 



4 

 

dengan harapan dapat menawarkan sintesis teoritis dan praktis dalam membangun model 

pendidikan Islam berbasis nilai dan karakter. Ruang lingkup dalam penelitian ini adalah 

bagaimana relevansi teori Pendidikan Ibnu Khaldun terhadap pembentukan akhlak dalam 

Pendidikan Islam kontemporer. Penelitian ini diharapkan bisa menjawab hal berikut ; 

1. Konsep Pendidikan akhlak dalam Islam 

2. Mengetahui pandangan Ibnu Khaldun mengenai pembentukan akhlak dalam 

proses pendidikan  

3. Menganalisis relevansi pemikiran Pendidikan Ibnu Khaldun terhadap tantangan 

dan kebutuhan pembentukan akhlak dalam system Pendidikan Islam masa kini 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan 

(library research), yaitu penelitian yang bersumber pada data dan informasi yang diperoleh 

dari berbagai literatur, baik primer maupun sekunder, yang relevan dengan tema 

penelitian. Sumber primer utama dalam penelitian ini adalah karya monumental Ibnu 

Khaldun, yaitu Muqaddimah, yang di dalamnya memuat pandangan beliau tentang akhlak, 

pendidikan, dan peradaban manusia. Selain itu, digunakan juga sumber sekunder berupa 

buku, artikel jurnal, dan karya ilmiah lain yang membahas konsep akhlak dan pendidikan 

Islam dalam perspektif pemikir Islam klasik dan kontemporer. 

Teknik pengumpulan data dilakukan dengan metode dokumentasi, yaitu 

pengumpulan informasi dari literatur yang relevan7. Analisis data dilakukan secara 

deskriptif-analitis, yaitu dengan menjelaskan, menginterpretasikan, dan menghubungkan 

data yang diperoleh untuk menemukan pemahaman mendalam mengenai konsep akhlak 

dalam pemikiran Ibnu Khaldun serta kaitannya dengan tujuan pendidikan Islam8. Tujuan 

dari metode ini adalah untuk memperoleh kesimpulan teoritis yang logis dan sistematis 

berdasarkan kajian teks dan pemikiran ilmiah. 

B. Hasil dan Pembahasan 

Konsep Pendidikan akhlak dalam Islam 

Akhlak   berasal   dari   bahasa Arab. Ia adalah bentuk jama’ dari khuluq. Secara 

etimologi, khuluq berarti ath-thab’u (karakter) dan as-sajiyyah (perangai)9. Sedangkan   secara   

 
7 Zed, Mestika. Metode Penelitian Kepustakaan.Jakarta:Yayasan Obor Indonesia, 2008.h. 4-5 
8 Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja Rosadakarya, 2017. h. 11-13 
9 Dr. Abdul   Karim   Zaidân, Ushûl   ad-Dawah, Beirut: Muassasah ar-Risalah, 1988, h. 79 



5 

 

terminologi,   ada beberapa definisi yang diutarakan oleh para ulama   tentang   makna   

akhlak.   Al-Ghazali memaknai  akhlak dengan  

 عبارة عن هيئة راسخة في النفس تصدر عنها الِفعال بسهولة ويسر من غير حاجة إلى فكر ورويمة
Sebuah  tatanan  yang   tertanam  kuat  dalam jiwa     yang    darinya    muncul    beragam 

perbuatan dengan mudah dan ringan, tanpa membutuhkan pemikiran dan pertimbangan.10 

Sekumpulan    nilai-nilai    dan    sifat   yang menetap   di   dalam   jiwa, yang   dengan 

petunjuk dan standarnya sebuah perbuatan dinilai   baik   atau   buruk   oleh seseorang, 

yang    untuk    kemudian    dia    melakukan perbuatan tersebut atau mengurungkannya11. 

Akhlak dalam Islam setidaknya memiliki lima ciri-ciri yaitu sebagai berikut. pertama. 

Akhlak Rabbani Sifat rabbani dari akhlak dari sisi tujuannya adalah untuk memperoleh 

kebahagiaan di dunia dan akhirat nantinya. Ciri rabbani juga menegaskan bahwa akhlak 

dalam Islam bukanlah moral yang kondisional dan situasional, tetapi akhslak yang benar-

benar memiliki nilai yang mutlak. Sebagaimana yang termaktub dalam al-Qur’an dan 

Sunnah yang menjadi sumber dari ajaran akhlak dalam Islam baik yang bersifat teoretis 

maupun praktis12. 

Ajaran akhlak dalam Islam sejalan dan memenuhi tuntutan fitrah manusia. Kerinduan 

jiwa manusia kepada kebaikan akan terpenuhi dengan mengikuti ajaran akhlak dalam 

Islam. Ajaran akhlak dalam Islam diperuntukkan bagi manusia yang merindukan 

kebahagiaan dalam arti hakiki atau bukan kebahagiaan yang semu. Akhlak dalam Islam 

adalah akhlak yang benar-benar memelihara ekisistensi manusia sebagai makhluk 

terhormat yang sesuai dengan fitrahnya13. 

 Akhlak Universal Ajaran akhlak dalam Islam sesuai dengan kemanusiaan yang 

berifat universal dan mencakup segala aspek hidup manusia baik yang dimensina vertikal 

maupun horizontal. Sebagai contoh al-Quran dalam surah Al-An’am ayat 151 menyebutkan 

sepuluh macam keburukan yang wajib dijauhi oleh setiap orang.14  

 
10 Muhammad   bin   Muhammad al-Ghazali, Ihya Ulum ad-Din,Beirut: Dar al-Marifah ,tt, jilid 3, h.53 
11 Dr. Abdul   Karim   Zaidân, Ushûl   ad-Dawah, Beirut: Muassasah ar-Risalah, 1988, h. 79 
12 Indo Santalia, Akhlak Tasawuf, Makassar: UIN Alauddin Press, 2011, h.7 
13 Indo Santalia, Akhlak Tasawuf, Makassar: UIN Alauddin Press, 2011, h.7 
14 Indo Santalia, Akhlak Tasawuf, Makassar: UIN Alauddin Press, 2011, h.7 



6 

 

نًٔا ۖ ليدَيْني إيحْسََٰ  وَلََّ تَ قْتُ لُوٓا۟ أَوْلََٰدكَُم ممينْ إيمْلََٰقٍ ۖ  قُلْ تَ عَالَوْا۟ أتَْلُ مَا حَرَّمَ ربَُّكُمْ عَلَيْكُمْ ۖ أَلََّّ تُشْريكُوا۟ بيهيۦ شَيْ  ًٔا ۖ وَبيٱلْوََٰ
هَا وَمَا بَطَنَ ۖ وَلََّ تَ قْتُ لُوا۟ ٱلن َّفْ  ن ْ شَ مَا ظَهَرَ مي هُمْ ۖ وَلََّ تَ قْربَوُا۟ ٱلْفَوََٰحي ُ إيلََّّ  نََّّْنُ نَ رْزقُُكُمْ وَإييََّّ سَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللََّّ

ليكُمْ وَصَّىَٰكُم بيهيۦ لَعَلَّكُمْ تَ عْقيلُونَ   بيٱلَْْقمي ۚ ذََٰ
Katakanlah: "Marilah kubacakan apa yang diharamkan atas kamu oleh Tuhanmu yaitu: janganlah kamu 

mempersekutukan sesuatu dengan Dia, berbuat baiklah terhadap kedua orang ibu bapa, dan janganlah 

kamu membunuh anak-anak kamu karena takut kemiskinan, Kami akan memberi rezeki kepadamu dan 

kepada mereka, dan janganlah kamu mendekati perbuatan-perbuatan yang keji, baik yang nampak di 

antaranya maupun yang tersembunyi, dan janganlah kamu membunuh jiwa yang diharamkan Allah 

(membunuhnya) melainkan dengan sesuatu (sebab) yang benar". Demikian itu yang diperintahkan 

kepadamu supaya kamu memahami(nya). 

Akhlak Keseimbangan Ajaran akhlak dalam Islam berada di tengah antara yang 

menghayalkan manusia sebagai malaikat yang menitikberatkan pada segi kebaikannya dan 

begitupun sebaliknya yaitu sisi keburukannya yang diumpamakan sebagai binatang. Jadi 

pada dasarnya menurut pandangan Islam memiliki dua kekuatan yaitu baik dan buruk, 

serta memiliki unsur rohani dan jamani yang membutuhkan pelayanan secara seimbang. 

Akhlak dalam Islam memenuhi tuntutan kebutuhan manusia, jasmani dan rohani secara 

seimbang begitupun dengan persoalan dunia dan akhirat.15  

. Akhlak realistik Ajaran akhlak dalam Islam memperhatikan kenyataan hidup 

manusia meskipun manusia sendiri telah dinyatakan sebagai makhluk yang memiliki 

kelebihan dibandingkan makhluk-makhluk lainnya, tetapi manusia mempunyai 

kelemahan-kelemahan serta memiliki kecenderungan manusiawi dan berbagai macam 

kebutuhan akan hal-hal material dan spiritual. Kelemahan atau kekurangan yang dimiliki 

oleh manusia itu sendiri sangat memungkinkan untuk melakukan pelanggaran dan 

tindkan-tindakan tertentu. Oleh sebab itu, Islam memberikan kesempatan kepada manusia 

yang melakukan kesalahan untuk memperbaiki diri dengan bertaubat. Bahkan dalam 

keadaan terpaksa sekalipun, Islam membolehkan manusia melakukan sesuatu yang dalam 

keadaan biasa tidak dibenarkan.16 

Pemikiran Pendidikan Ibnu Khaldun dalam pembentukan akhlak 

Ibnu Khaldun memandang bahwa peradaban (umran) berkembang melalui 

mekanisme sosial, politik dan budaya yang kompleks. Dalam proses itu pendidikan 

 
15 Indo Santalia, Akhlak Tasawuf, Makassar: UIN Alauddin Press, 2011, h.7 
16 Hamka, Akhlaqul Karimah, Depok: Gema Insani Press, 2017. h.97 



7 

 

memainkan peran sentral dalam membentuk pola pikir, struktur sosial serta keberlanjutan 

institusi-institusi masyarakat. Pendidikan, dalam pandangannya, harus menumbuhkan 

rasa solidaritas dan meningkatkan kualitas sosial yang pada gilirannya memperkuat 

peradaban itu sendiri.  

Ibnu Khaldun mengatakan bahwa, “Barangsiapa tidak terdidik oleh orang tuanya, 

maka akan terdidik oleh zaman, maksudnya barangsiapa tidak memperoleh tata krama 

yang dibutuhkan sehubungan pergaulan bersama melalui orang tua mereka yang 

mencakup guru-guru dan para sesepuh dan tidak mempelajari hal itu dari mereka, maka ia 

akan mempelajarinya dengan bantuan alam dari peristiwa peristiwa yang terjadi sepanjang 

zaman, zaman akan mengajarkannya.”17 

Pendidikan menurut Ibnu Khaldun mempunyai pengertian yang cukup luas. 

Pendidikan bukan hanya merupakan proses belajar mengajar yang dibatasi oleh empat 

dinding, tetapi Pendidikan adalah suatu proses, di mana manusia secara sadar menangkap, 

menyerap dan menghayati peristiwa peristiwa alam sepanjang zaman.18 

Karena pendidikan menurut Ibnu Khaldun adalah proses pembentukan manusia 

dalam aspek fisik dan mental yang bertujuan mengembangkan akal dan jiwa serta 

membentuk perilaku sosial yang harmonis dengan nilai agama dan budaya. Dengan 

demikian, ia menolak pandangan bahwa pendidikan harus dipisahkan atau disesuaikan 

dengan status sosial tertentu. Hal ini sesuai dengan pendidikan Islam sebagai salah satu 

elemen penting dalam pembangunan masyarakat, dengan tujuan tidak hanya untuk 

mentransfer ilmu pengetahuan, tetapi juga untuk membentuk karakter dan nilai-nilai sosial 

dalam kerangka agama. 19 

 
17 Abdurrahman Muhammad bin Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, terjemah cet.ke 12, Jakarta: 

Pustaka Al Kautsar, 2023, h. xi 
18 Abdurrahman Muhammad bin Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, terjemah cet.ke 12, Jakarta: 

Pustaka Al Kautsar, 2023, h. xi 
19  Abdurrahman Muhammad bin Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun,  terjemah cet.ke 12, Jakarta: 

Pustaka Al Kautsar, 2023, h. xi 



8 

 

Adapun jabaran pemikiran Ibnu Khaldun tentang pendidikan terkait dengan tujuan 

pendidikan, sebagai berikut; pertama, peningkatan pemikiran. Ibnu khaldun memandang 

bahwa salah satu tujuan pendidikan adalah memberikan kesempatan kepada akal untuk 

lebih giat dan melakukan aktivitas. Hal ini dapat dilakukan melalui proses menuntut ilmu 

dan keterampilan. Disamping akan meningkatkan kegiatan potensi akalnya , proses ini 

akan mendorong manusia untuk memperoleh dan melestarikan pengetahuan. Melalui 

proses belajar, manusia senantiasa mencoba meneliti pengetahuan dan informasi yang 

diperoleh oleh pendahulunya . 20 

Atas dasar pemikiran tersebut, tujuan pendidikan menurut Ibnu Khaldun adalah 

peningkatan kecerdasan manusia dan kemampuannya berpikir. Dengan kemampuan 

tersebut, manusia akan dapat meningkatkan pengetahuannya dengan cara memperoleh 

lebih banyak warisan pengetahuan pada saat belajar.  

Kedua, bertujuan peningkatan kemasyarakatan, Ibnu Khaldun berpendapat bahwa 

ilmu dan pengajaran adalah lumrah bagi peradaban manusia. Ilmu dan pengajaran sangat 

diperlukan untuk meningkatkan taraf hidup masyarkat menjadikan manusia ke arah yang 

lebih baik. Semakin dinamis budaya Masyarakat, semakin bermutu dan dinamis pula 

keterampilan Masyarakat tersebut. Untuk itu manusia sepatutnya senantiasa berusaha 

memperoleh ilmu dan keterampilan sebanyak mungkin sebagai salah satu cara 

membantunya untuk dapat hidup dengan baik dalam Masyarakat yang dinamis dan 

berbudaya. Jadi, pendidikan menurutnya bertujuan mendorong terciptanya tatanan 

kehidupan masyarakat ke  arah yang lebih baik.  

 
20 Syamsul Kurniawan, Jejak Pemikiran Tokoh Pendidikan Islam, Jogjakarta: Arruz Media, 2011, 102 
 



9 

 

Tujuan lain pendidikan menurut Ibnu Khaldun adalah dari sisi keruhanian, 

maksudnya meningkatkan keruhanian manusia adalah dengan menjalankan berbagai 

aktivitas ibadah, dzikir , berkhalwat (menyendiri) dan mengasingkan diri dari khalayak 

ramai untuk tujuan ibadah sebagaimana yang dilakukan oleh para sufi 21 

Relevansi pemikiran Ibnu Khaldun terhadap pembentukan akhlak dalam pendidikan 

masa kini. 

Pemikiran Ibnu Khaldun dalam bidang pendidikan memiliki relevansi yang sangat 

kuat dengan pembentukan akhlak dalam konteks pendidikan Islam kontemporer. Ibnu 

Khaldun menekankan bahwa pendidikan tidak hanya berorientasi pada transfer 

pengetahuan semata, tetapi juga pembentukan karakter dan nilai-nilai moral yang sesuai 

dengan agama dan budaya. 

Hal ini sejalan dengan kebutuhan pendidikan saat ini yang semakin menekankan 

pendidikan karakter sebagai fondasi penting dalam menghadapi krisis moral, degradasi 

etika, serta tantangan globalisasi yang mempengaruhi perilaku generasi muda. 

Ibnu Khaldun melihat bahwa manusia tidak hanya belajar dari guru dan institusi 

formal, tetapi juga dari lingkungan sosial dan pengalaman hidup. Hal ini menunjukkan 

bahwa pendidikan akhlak tidak cukup hanya melalui kurikulum formal, namun juga perlu 

ditanamkan dalam interaksi sosial dan pembiasaan sehari-hari. Pendidikan menurut Ibnu 

Khaldun mencakup aspek spiritual dan sosial, di mana manusia diajak untuk 

mengembangkan intelektualitas, meningkatkan kesadaran sosial, serta mendekatkan diri 

kepada Tuhan melalui ibadah dan muhasabah diri. 

Dalam konteks pendidikan masa kini, pemikiran ini sangat relevan karena 

pendidikan akhlak harus mencakup dimensi kognitif (pengetahuan tentang baik dan 

buruk), afektif (kesadaran dan niat untuk berbuat baik), serta psikomotorik (tindakan nyata 

dalam perilaku akhlak). Konsep pendidikan akhlak Ibnu Khaldun bersifat holistik dan 

 
21  Syamsul Kurniawan, Jejak Pemikiran Tokoh Pendidikan Islam, Jogjakarta: Arruz Media, 2011, 104 



10 

 

kontekstual, karena mempertimbangkan kondisi sosial dan perkembangan zaman dalam 

mendidik manusia secara utuh22 

Lebih dari itu, tujuan pendidikan yang dikemukakan Ibnu Khaldun yaitu 

peningkatan pemikiran, kemasyarakatan, dan kerohanian, sangat sesuai dengan konsep 

pendidikan karakter modern yang berorientasi pada pengembangan potensi peserta didik 

secara menyeluruh. Pendidikan akhlak dalam kerangka pemikiran Ibnu Khaldun tidak 

bersifat idealistis tanpa realitas, namun bersifat realistis karena memahami kelemahan 

manusia dan membuka ruang untuk perbaikan diri melalui taubat dan pembinaan moral23.  

Penulis mencoba membuat bagan dari hasil Analisa terkait relevansi teori pendidikan ibnu 

khaldun terhadap pembentukan akhlak dalam pendidikan Islam kontemporer. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
22  Zuhairini, dkk., Sejarah Pendidikan Islam, Jakarta: Bumi Aksara, 2003, h. 205 
23 Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam, Bandung: Remaja Rosdakarya, 2014, h. 124. 

Idealis, 

ilmu,spritual 

Realistis,akhlak 

Kesadaran sosial 

 

Pribadi seimbang dan 

bertanggung jawab 

Peningkatan 

pemikiran, 

Perbaikan diri 

dan pembinaan 

moral 



11 

 

 

Dengan demikian, pemikiran Ibnu Khaldun memberikan kontribusi besar bagi 

pengembangan konsep pendidikan akhlak masa kini yang menuntut keterpaduan antara 

ilmu, akhlak, spiritualitas, dan kesadaran sosial demi membentuk manusia yang seimbang 

dan bertanggung jawab dalam kehidupan pribadi, sosial, dan keagamaannya. 

C. Kesimpulan dan Saran 

Pemikiran Ibnu Khaldun memberikan kontribusi penting dalam menjawab tantangan 

krisis moral yang terjadi di era modern, khususnya dalam konteks pendidikan Islam. 

Pendidikan menurut Ibnu Khaldun tidak hanya berorientasi pada penguasaan ilmu 

pengetahuan, tetapi juga bertujuan membentuk kepribadian manusia secara utuh melalui 

peningkatan pemikiran, kehidupan sosial, dan spiritualitas. Pandangan ini sangat relevan 

dengan kebutuhan pendidikan saat ini yang menekankan pentingnya pendidikan karakter 

dalam menghadapi degradasi moral. 

Ibnu Khaldun melihat bahwa pembentukan akhlak harus dibangun melalui 

lingkungan sosial, pengalaman hidup, dan pembiasaan nilai-nilai luhur dalam kehidupan 

sehari-hari. Pendidikan akhlak dalam kerangka pemikirannya bersifat realistis, holistik, dan 

kontekstual, karena memperhatikan fitrah dan potensi manusia, serta membuka ruang 

untuk perbaikan diri. Oleh karena itu, pemikiran Ibnu Khaldun sangat penting dijadikan 

acuan dalam membangun sistem pendidikan Islam kontemporer yang bertujuan mencetak 

insan berilmu, berakhlak, dan bertanggung jawab dalam kehidupan pribadi, sosial, dan 

spiritual. 

Berdasarkan hasil penelitian ini, disarankan agar penelitian selanjutnya 

mengembangkan pendekatan yang lebih. Penelitian berikutnya juga dapat 

mengembangkan model pembelajaran atau kurikulum akhlak berbasis teori Ibnu Khaldun, 

serta melakukan studi komparatif antara pemikirannya dan tokoh pendidikan Islam atau 

Barat lainnya guna memperkaya perspektif teoritis. Selain itu, penting pula dilakukan 

kajian tematik yang lebih mendalam, seperti analisis konsep asabiyyah, tadarruj, atau peran 

guru dalam perspektif Ibnu Khaldun terhadap pendidikan akhlak. Mengingat 

perkembangan teknologi saat ini, penelitian selanjutnya juga dapat mengkaji relevansi 



12 

 

prinsip pendidikan akhlak Ibnu Khaldun dalam konteks digitalisasi dan pembelajaran 

berbasis teknologi, agar tetap kontekstual dengan tantangan abad ke-21. 

 

Daftar Pustaka 

Abdul   Karim   Zaidân, Ushûl   ad-Dawah, Beirut: Muassasah ar-Risalah, 1988 

Al Allamah Abdurrahman Muhammad bin Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 

terjemah cet.ke 12, Jakarta: Pustaka Al Kautsar, 2023 

Daulay, Haidar Putra.  2012.  Pendidikan Islam dalam  Sistem  Pendidikan Nasional di 

Indonesia.  Jakarta: Kencana 

Hamka, Akhlaqul Karimah, Depok: Gema Insani Press, 2017. 

Indo Santalia, Akhlak Tasawuf, Makassar: UIN Alauddin Press, thn , 2011 

Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja Rosadakarya, 2017 

Muhammad   bin   Muhammad al-Ghazali, Ihya Ulum ad-Din,Beirut: Dar al-Marifah ,tt, Jilid 

3 

Syamsul Kurniawan, Jejak Pemikiran Tokoh Pendidikan Islam, Jogjakarta: Arruz Media, 

2011 

Syed M. Naquib Al-Attas, Islam and Secularism, Kuala Lumpur: ISTAC, 1993 

Zed, Mestika. Metode Penelitian Kepustakaan , Jakarta:Yayasan Obor Indonesia, 2008 

 


