
13 
 

Dirasat: Journal Islamic Studies 

P-ISSN 
E-ISSN 

: 2088-9100 
: xxxx-xxxx 

Vol. 2 No. 2, Oktober 2025 
DOI           :  
Dirasat: Journal Islamic Studies 

 

Kontribusi Imam Aḥmad bin Ḥanbal (164-241 H) dalam 
Pengembangan Metodologi Kritik Hadis: Analisis Sanad, Matan, 

dan Pengaruhnya terhadap Tradisi Keilmuan Sunni 

Isnan Ansory1, Rheina Musakinah 2, Rasyiqah Rahmadewi3 

1STAIDI Al-Hikmah, Jakarta, Indonesia; email: isnanansory@stiudialhikmah.ac.id  
1STAIDI Al-Hikmah, Jakarta, Indonesia; email: rmusakinah@gmail.com 
1STAIDI Al-Hikmah, Jakarta, Indonesia; email: rasyiqahrd@gmail.com 

 
 

 

 

Keywords 

Imam Ahmad ibn 

Hanbal, hadith 

criticism, sanad, 

matn, al-Musnad, al-

jarḥ wa al-ta‘dīl 

ABSTRACT 

Prophetic hadith occupies a fundamental position as the second primary source 
of Islamic teachings after the Qur’an, making the preservation of its authenticity 
an essential scholarly endeavor. In the historical development of hadith criticism, 
Imam Aḥmad ibn Ḥanbal (164–241 AH) holds a pivotal role as one of the key 
figures in laying the foundations of naqd al-ḥadīth. This study aims to examine 
Imam Ahmad’s contribution to the methodology of sanad and matn criticism 
and to analyze the influence of his approach on subsequent generations of 
scholars. Employing a qualitative descriptive method with a library research 
approach, this study draws upon primary sources such as Imam Ahmad’s 
works—particularly al-Musnad—and classical hadith literature, alongside 
secondary sources from modern academic studies. The findings reveal that Imam 
Ahmad applied an integrative methodology of hadith criticism, combining 
rigorous scrutiny of transmission chains with careful evaluation of textual 
content. His strict assessment of narrators, emphasis on the continuity of 
transmission, and rejection of matn that contradicts the Qur’an, mutawātir 
Sunnah, or established principles of Islamic law demonstrate the maturity of 
early hadith criticism. Imam Ahmad’s methodology significantly influenced 
later hadith scholars, including the compilers of the Kutub al-Sittah, the 
development of al-jarḥ wa al-ta‘dīl, the formation of the Hanbali school of law, 
and Sunni theological tradition. Thus, Imam Ahmad can be regarded as a 
transitional figure who played a crucial role in shaping the standards of hadith 
authenticity within classical Islamic scholarship.  

 

 

 

 

mailto:isnanansory@stiudialhikmah.ac.id
mailto:rmusakinah@gmail.com
mailto:rasyiqahrd@gmail.com


14 
 

 

Kata Kunci: 

Imam Ahmad bin 

Hanbal, kritik 

hadis, sanad, 

matan, al-Musnad, 

al-jarḥ wa al-ta‘dīl 

 

ABSTRAK 

Hadis Nabi Muhammad saw merupakan sumber ajaran Islam yang 
memiliki peran fundamental setelah al-Qur’an, sehingga keotentikannya 
menuntut pemeliharaan ilmiah yang ketat. Dalam konteks 
perkembangan ilmu kritik hadis, Imam Aḥmad bin Ḥanbal (164–241 H) 
menempati posisi strategis sebagai salah satu tokoh kunci dalam 
peletakan fondasi metodologi naqd al-ḥadīth. Penelitian ini bertujuan 
untuk mengkaji kontribusi Imam Ahmad dalam pengembangan kritik 
sanad dan matan hadis, serta pengaruh metodologinya terhadap ulama 
generasi setelahnya. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif 
deskriptif dengan pendekatan studi pustaka (library research), dengan 
sumber primer berupa karya-karya Imam Ahmad—terutama al-
Musnad—serta literatur klasik ilmu hadis, dan sumber sekunder berupa 
kajian akademik modern. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Imam 
Ahmad menerapkan metodologi kritik hadis yang integratif, 
menggabungkan ketelitian sanad dengan evaluasi substansi matan. 
Sikap kehati-hatian beliau terhadap perawi, perhatian pada 
kesinambungan sanad, serta penolakannya terhadap matan yang 
bertentangan dengan al-Qur’an, sunnah mutawatir, dan prinsip syariat, 
menegaskan kematangan metodologi kritik hadis pada masa awal Islam. 
Metodologi Imam Ahmad terbukti memberikan pengaruh besar 
terhadap ulama hadis generasi Kutub al-Sittah, disiplin al-jarḥ wa al-
ta‘dīl, pembentukan Mazhab Hanbali, serta tradisi teologi Ahl al-Sunnah 
wa al-Jamā‘ah. Dengan demikian, Imam Ahmad dapat dipandang 
sebagai figur transisional yang berperan penting dalam pembentukan 
standar keotentikan hadis dalam tradisi keilmuan Islam klasik. 

A. Pendahuluan 

Hadis Nabi Muhammad saw menempati posisi fundamental sebagai sumber hukum 

Islam kedua setelah al-Qur’an. Fungsinya tidak hanya sebagai penjelas (bayān) terhadap 

ayat-ayat al-Qur’an, tetapi juga sebagai pedoman normatif dalam pembentukan hukum, 

akhlak, dan praktik keberagamaan umat Islam.1 Oleh karena itu, pemeliharaan keotentikan 

hadis merupakan kebutuhan epistemologis yang mendesak agar ajaran Islam tidak 

tercemar oleh riwayat-riwayat yang lemah (ḍa‘īf), palsu (mawḍū‘), atau menyimpang dari 

prinsip-prinsip dasar syariat.2 

Dalam lintasan sejarah Islam, munculnya berbagai kepentingan politik, mazhab, dan 

ideologis telah mendorong tersebarnya hadis-hadis yang tidak valid. Kondisi ini 

melahirkan disiplin ilmu kritik hadis (naqd al-ḥadīth) yang berkembang secara sistematis, 

mencakup kritik sanad dan matan, serta kajian mendalam terhadap kredibilitas para perawi 

 
1 Muḥammad Muṣṭafā al-A‘ẓamī, Studies in Hadith Methodology and Literature (Indianapolis: American 

Trust Publications, 1977), hlm. 3–7. 
2 Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī, Tadrīb al-Rāwī fī Sharḥ Taqrīb al-Nawāwī (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

1996), jil. I, hlm. 69–72. 



15 
 

(‘ilm al-rijāl).3 Disiplin ini menjadi instrumen utama para ulama dalam menyaring riwayat 

yang benar-benar dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah. 

Dalam konteks tersebut, Imam Aḥmad bin Muḥammad bin Ḥanbal (164–241 H) 

menempati posisi yang sangat penting. Lahir di Baghdad, pusat intelektual dunia Islam 

pada abad ke-2 Hijriah, Imam Ahmad dikenal sebagai ulama yang menggabungkan 

kedalaman fikih dengan ketelitian luar biasa dalam bidang hadis.4 Dalam menilai riwayat, 

beliau dikenal sangat ketat terhadap aspek sanad serta berhati-hati dalam menerima hadis 

yang bermasalah secara matan. Sikap kehati-hatian ini menjadikan Imam Ahmad sebagai 

salah satu rujukan utama dalam tradisi kritik hadis Sunni klasik. 

Kontribusi terbesar Imam Ahmad dalam bidang hadis terwujud melalui karya 

monumentalnya al-Musnad, yang menghimpun lebih dari tiga puluh ribu hadis 

berdasarkan nama sahabat perawi. Kitab ini tidak hanya menjadi salah satu koleksi hadis 

terbesar dalam sejarah Islam, tetapi juga menempati kedudukan penting sebagai rujukan 

induk (uṣūl) bagi para ulama Ahl al-Sunnah, khususnya dalam kajian sanad dan transmisi 

riwayat.5 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji kontribusi Imam Ahmad bin Hanbal dalam 

pengembangan ilmu kritik hadis, khususnya dalam bidang rijāl al-ḥadīth, serta posisinya 

dalam perkembangan metodologi kritik hadis sebelum dan sesudah masa Imam al-Bukhārī. 

Fokus kajian meliputi metode Imam Ahmad dalam menilai sanad dan matan, pengaruh 

pemikirannya terhadap ulama generasi berikutnya, serta signifikansi Musnad Ahmad dalam 

khazanah ilmu hadis klasik. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan pemahaman yang komprehensif mengenai peran strategis Imam Ahmad bin 

Hanbal dalam peletakan fondasi standar keotentikan hadis dalam tradisi keilmuan Islam. 

 

B. Metode  

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan pendekatan studi 

pustaka (library research). Pendekatan ini dipilih karena objek kajian berupa pemikiran dan 

kontribusi ilmiah seorang tokoh klasik, yakni Imam Aḥmad bin Ḥanbal, yang datanya 

bersumber dari teks-teks tertulis berupa kitab hadis, karya biografi ulama, serta kajian 

akademik terkait ilmu kritik hadis.6 

Sumber data dalam penelitian ini dibedakan menjadi dua kategori. Sumber primer 

diperoleh dari karya-karya Imam Ahmad bin Hanbal, terutama al-Musnad, yang 

merepresentasikan corak periwayatan dan seleksi hadis yang beliau lakukan. Selain itu, 

digunakan pula kitab-kitab klasik yang memuat penilaian ulama terhadap metodologi 

 
3 Ibn al-Ṣalāḥ, ‘Ulūm al-Ḥadīth (Beirut: Dār al-Fikr, 1986), hlm. 17–25. 
4 Abū Zahrah, Aḥmad ibn Ḥanbal: Ḥayātuh wa ‘Aṣruh wa Fiqhuh (Kairo: Dār al-Fikr al-‘Arabī, 1958), hlm. 

45–48. 
5 Muḥammad ‘Ajjāj al-Khaṭīb, Uṣūl al-Ḥadīth: ‘Ulūmuh wa Muṣṭalaḥuh (Beirut: Dār al-Fikr, 2005), hlm. 

312–315. 
6 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif (Bandung: Alfabeta, 2017), hlm. 9–12. 



16 
 

Imam Ahmad dalam menerima, menolak, dan menilai hadis, khususnya dalam aspek sanad 

dan matan, seperti karya-karya dalam disiplin al-jarḥ wa al-ta‘dīl dan ‘ulūm al-ḥadīth.7 

Adapun sumber sekunder diperoleh dari literatur modern berupa buku sejarah 

perkembangan hadis, biografi ulama hadis, serta penelitian kontemporer yang membahas 

kontribusi Imam Ahmad dalam tradisi kritik hadis. Sumber-sumber ini digunakan untuk 

memberikan konteks historis, analisis komparatif, serta perspektif akademik modern 

terhadap metodologi Imam Ahmad.8 

Langkah-langkah penelitian dilakukan melalui beberapa tahapan berikut. Pertama, 

pengumpulan data, yaitu menghimpun informasi yang relevan dari kitab-kitab hadis, karya 

tarājim (biografi ulama), serta literatur sejarah dan metodologi ilmu hadis. Tahap ini 

bertujuan untuk memperoleh data otoritatif mengenai praktik kritik hadis yang dilakukan 

oleh Imam Ahmad dan pandangan para ulama terhadapnya.9 Kedua, analisis data, yaitu 

mengkaji secara mendalam prinsip-prinsip kritik hadis yang diterapkan oleh Imam Ahmad, 

baik dalam aspek sanad maupun matan, serta membandingkannya dengan metode kritik 

hadis yang berkembang di kalangan ulama lain, khususnya sebelum dan sesudah masa 

Imam al-Bukhārī. Analisis ini dilakukan untuk mengidentifikasi karakteristik khas 

metodologi Imam Ahmad dan kontribusinya dalam perkembangan ilmu kritik hadis.10 

Ketiga, deskriptif-analitis, yaitu menyajikan hasil kajian dalam bentuk deskripsi yang 

sistematis dan analitis. Tahap ini bertujuan untuk menggambarkan secara utuh kontribusi 

Imam Ahmad bin Hanbal dalam pembentukan standar keotentikan hadis serta 

pengaruhnya terhadap tradisi keilmuan hadis di kalangan ulama klasik Ahl al-Sunnah.11 

 

C. Hasil dan Pembahasan 

1. Biografi Singkat Imam Ahmad bin Hanbal 

Nama lengkap Imam Ahmad adalah Aḥmad bin Muḥammad bin Ḥanbal bin Hilāl 

al-Syaibānī, seorang ulama besar yang berasal dari kabilah Syaibān. Ia lahir di Baghdad 

pada bulan Rabī‘ al-Awwal tahun 164 H/780 M, pada masa kekhalifahan al-Mahdī dari 

Dinasti Abbasiyah.12 Nama “Ḥanbal” sejatinya adalah nama kakeknya, namun kemudian 

menjadi nisbah yang melekat pada dirinya sebagai bentuk penghormatan terhadap garis 

keturunannya. 

Ayahnya, Muḥammad bin Ḥanbal, wafat pada usia muda ketika Imam Ahmad masih 

berumur sekitar tiga tahun. Sejak itu, Imam Ahmad dibesarkan sepenuhnya oleh ibunya, 

Ṣafiyyah binti Maimūnah al-Syaibāniyyah, seorang perempuan salehah yang sangat 

memperhatikan pendidikan agama dan akhlak putranya.13 Ibunya dikenal memiliki peran 

 
7 Ibn al-Ṣalāḥ, ‘Ulūm al-Ḥadīth, hlm. 27–30; Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī, Tadrīb al-Rāwī, jil. I, hlm. 85–88. 
8 Abū Zahrah, Aḥmad ibn Ḥanbal: Ḥayātuh wa ‘Aṣruh wa Fiqhuh, hlm. 13–16. 
9 al-Khaṭīb al-Baghdādī, Tārīkh Baghdād (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2001), jil. IV, hlm. 412–415. 
10 Muḥammad ‘Ajjāj al-Khaṭīb, Uṣūl al-Ḥadīth: ‘Ulūmuh wa Muṣṭalaḥuh, hlm. 299–304. 
11 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2018), hlm. 168–170. 
12 Abū Zahrah, Aḥmad ibn Ḥanbal: Ḥayātuh wa ‘Aṣruh wa Fiqhuh, hlm. 11–13. 
13 Ibn al-Jawzī, Manāqib al-Imām Aḥmad (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1999), hlm. 21–24. 



17 
 

besar dalam membentuk karakter keilmuan dan spiritual Imam Ahmad, khususnya dalam 

menanamkan kedisiplinan, kesungguhan, dan ketekunan dalam menuntut ilmu. 

Sejak usia muda, Imam Ahmad telah menunjukkan minat yang besar terhadap ilmu, 

khususnya hadis. Setelah menyelesaikan hafalan al-Qur’an dan mempelajari dasar-dasar 

bahasa Arab di al-Kuttāb, beliau melanjutkan pendidikannya ke lembaga-lembaga ilmu di 

Baghdad. Pada usia sekitar 16 tahun (179 H), Imam Ahmad mulai menulis dan 

menghimpun hadis secara serius.14 Sejak saat itu, ia dikenal memiliki kebiasaan membawa 

tinta dan kertas ke mana pun pergi sebagai sarana mencatat hadis dan faedah ilmu yang ia 

peroleh. 

Dalam rangka memperdalam ilmu hadis, Imam Ahmad melakukan perjalanan 

ilmiah (riḥlah fī ṭalab al-ḥadīth) ke berbagai pusat keilmuan Islam, seperti Kufah, Bashrah, 

Makkah, Madinah, Syam, Yaman, dan wilayah Hijaz. Baghdad sendiri pada masa itu 

merupakan pusat peradaban dan keilmuan Islam, tempat berkumpulnya para ahli hadis, 

fuqaha, ahli bahasa, sufi, dan pemikir dari berbagai latar belakang.15 

Di antara guru-guru beliau yang paling menonjol adalah Sufyān bin ‘Uyainah, ‘Abd 

al-Raḥmān bin Mahdī, Yaḥyā bin Sa‘īd al-Qaṭṭān, Husyaim bin Bashīr, serta Abū Yūsuf, 

murid utama Imam Abū Ḥanīfah.16 Imam Ahmad juga memiliki hubungan intelektual yang 

sangat erat dengan Imam al-Syāfi‘ī, yang sangat memengaruhi pembentukan metodologi 

fikihnya. Bahkan, Imam al-Syāfi‘ī sering menjadikan Imam Ahmad sebagai rujukan dalam 

menilai kesahihan hadis.17 

Keteguhan akidah Imam Ahmad tercermin secara nyata dalam peristiwa miḥnah 

(ujian ideologis) terkait paham khalq al-Qur’ān. Dalam kondisi tekanan politik, penyiksaan, 

dan pemenjaraan, Imam Ahmad tetap berpegang pada keyakinannya bahwa al-Qur’an 

adalah kalāmullāh yang tidak diciptakan. Sikap ini menjadikannya simbol keteguhan ulama 

Ahl al-Sunnah dalam mempertahankan kebenaran di hadapan kekuasaan.18 

Dalam bidang fikih, Imam Ahmad dikenal sebagai pendiri Mazhab Hanbali, salah 

satu dari empat mazhab fikih Sunni. Mazhab ini memiliki karakteristik kuat dalam 

berpegang pada nash (al-Qur’an dan hadis) serta sangat berhati-hati dalam penggunaan 

ra’yu dan qiyās. Prinsip tersebut sejalan dengan orientasi keilmuan Imam Ahmad yang 

menempatkan sunnah Nabi saw sebagai fondasi utama penetapan hukum.19 

Imam Ahmad wafat di Baghdad pada tahun 241 H/855 M. Wafatnya disambut 

dengan duka mendalam oleh masyarakat Muslim. Riwayat menyebutkan bahwa ratusan 

ribu orang menghadiri pemakamannya, mencerminkan besarnya penghormatan umat 

terhadap keilmuan, keteladanan, dan keteguhan prinsip yang beliau wariskan.20 

 
14 al-Dhahabī, Siyar A‘lām al-Nubalā’ (Beirut: Mu’assasah al-Risālah, 1996), jil. XI, hlm. 177. 
15 al-Khaṭīb al-Baghdādī, Tārīkh Baghdād, jil. IV, hlm. 412–415. 
16 Ibn Abī Ḥātim, al-Jarḥ wa al-Ta‘dīl (Hyderabad: Dā’irat al-Ma‘ārif, 1952), jil. I, hlm. 58–60. 
17 al-Bayhaqī, Manāqib al-Syāfi‘ī (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1997), jil. II, hlm. 254. 
18 Jonathan A. C. Brown, “The Mihna and the Formation of Sunni Orthodoxy,” Journal of Islamic Studies, 

Vol. 22, No. 3 (2011). 
19 Wael B. Hallaq, A History of Islamic Legal Theories (Cambridge: Cambridge University Press, 1997), 

hlm. 86–88. 
20 al-Dhahabī, Siyar A‘lām al-Nubalā’, jil. XI, hlm. 242. 



18 
 

Para ulama besar memberikan penghormatan tinggi kepada Imam Ahmad. Imam al-

Syāfi‘ī menyatakan bahwa ia tidak meninggalkan di Baghdad seorang pun yang lebih 

wara‘, lebih faqih, dan lebih bertakwa daripada Ahmad bin Hanbal.21 Pernyataan ini 

menunjukkan pengakuan terhadap keunggulan Imam Ahmad dalam ilmu, akhlak, dan 

ketakwaan. 

Abd al-Wahhāb al-Warrāq juga menegaskan bahwa ia tidak pernah melihat sosok 

yang sebanding dengan Imam Ahmad, terutama dalam komitmennya untuk mendasarkan 

jawaban hukum pada riwayat hadis.22 Sikap kehati-hatian ini memperlihatkan kedalaman 

metodologi hadis Imam Ahmad, yang menjadikannya otoritas utama dalam tradisi Ahl al-

Sunnah. 

2. Karya Utama Imam Ahmad dalam Bidang Hadis 

Karya terbesar dan paling monumental Imam Ahmad adalah al-Musnad, sebuah 

ensiklopedia hadis yang memuat lebih dari 30.000 riwayat. Kitab ini disusun berdasarkan 

nama sahabat perawi, bukan berdasarkan bab tematik fikih seperti kitab Sunan. Metode ini 

menunjukkan tujuan utama Imam Ahmad, yaitu menghimpun hadis-hadis Nabi saw yang 

memiliki sanad kuat menurut penilaiannya.23 

Selain al-Musnad, Imam Aḥmad bin Ḥanbal juga meninggalkan sejumlah karya 

penting lain yang mencerminkan keluasan dan kedalaman keilmuannya dalam berbagai 

disiplin Islam, baik yang sampai kepada kita secara utuh maupun yang diriwayatkan 

melalui para muridnya. Di antara karya-karya tersebut adalah Kitāb al-‘Ilal, yang membahas 

cacat-cacat tersembunyi (‘ilal khafiyyah) dalam sanad dan matan hadis, menunjukkan 

ketajaman Imam Ahmad dalam kritik hadis. Ia juga menulis Kitāb al-Nāsikh wa al-Mansūkh 

yang menguraikan konsep penghapusan hukum dalam al-Qur’an dan hadis sebagai bagian 

dari metodologi penetapan hukum. Dalam aspek spiritual dan akhlak, Kitāb al-Zuhd 

memuat hadis dan atsar tentang kesederhanaan, sifat wara‘, dan ketakwaan, mencerminkan 

orientasi etis dan asketis beliau. 

Selain itu, terdapat Kitāb al-Masā’il yang berisi kumpulan fatwa Imam Ahmad 

sebagaimana diriwayatkan oleh murid-muridnya, yang kemudian menjadi rujukan penting 

dalam pembentukan Mazhab Hanbali. Karya lain seperti Kitāb al-Faḍā’il membahas 

keutamaan amal, sahabat, dan waktu-waktu tertentu, sedangkan Kitāb al-Farā’iḍ mengulas 

hukum waris dan Kitāb al-Manāsik menjelaskan tata cara pelaksanaan ibadah haji dan 

umrah. Dalam bidang akidah, Imam Ahmad menulis Kitāb al-Īmān yang membahas hakikat 

iman sekaligus membantah pandangan aliran-aliran menyimpang, serta al-Radd ‘alā al-

Jahmiyyah sebagai bantahan tegas terhadap paham Jahmiyyah. Adapun Kitāb al-Ashribaḥ 

menguraikan hukum minuman yang halal dan haram, sementara Kitāb Ṭā‘at al-Rasūl 

menegaskan kewajiban umat Islam untuk mengikuti sunnah Nabi saw. Keseluruhan karya 

tersebut menegaskan bahwa kontribusi Imam Ahmad tidak terbatas pada hadis semata, 

tetapi juga mencakup fikih, akidah, dan pembinaan akhlak umat secara komprehensif. 

 
21 Ibn Kathīr, al-Bidāyah wa al-Nihāyah (Beirut: Dār al-Fikr, 1987), jil. X, hlm. 328. 
22 Ibn al-Jawzī, Manāqib al-Imām Aḥmad, hlm. 97. 
23 Muḥammad ‘Ajjāj al-Khaṭīb, Uṣūl al-Ḥadīth, hlm. 312–315. 



19 
 

Namun demikian, al-Musnad tetap menjadi warisan terbesarnya dalam bidang hadis dan 

hingga kini menjadi rujukan penting dalam kajian sanad dan transmisi hadis di kalangan 

ulama.24 

3. Metodologi Kritik Sanad dan Matan Imam Ahmad bin Hanbal 

Imam Ahmad bin Hanbal merupakan salah satu ulama hadis awal yang memiliki 

metodologi kritik hadis yang matang dan komprehensif, mencakup kritik sanad dan kritik 

matan secara simultan. Meskipun pada masa beliau disiplin ilmu hadis belum 

terdokumentasi secara sistematis seperti pada era pasca al-Bukhārī dan Muslim, praktik 

kritik yang dilakukan Imam Ahmad menunjukkan fondasi kuat bagi pembentukan kaidah-

kaidah naqd al-ḥadīth dalam tradisi Ahl al-Sunnah.25 

a. Metodologi Kritik Sanad 

Dalam aspek sanad, Imam Ahmad dikenal sangat ketat (shadīd) dalam menilai 

kredibilitas para perawi. Ia memberikan perhatian besar terhadap keadilan (‘adālah), 

ketelitian (ḍabṭ), serta kesinambungan sanad (ittiṣāl al-sanad). Riwayat yang sanadnya 

terputus, mengandung perawi majhūl, atau rawi yang lemah hafalannya, cenderung tidak 

ia jadikan hujjah, meskipun hadis tersebut populer di kalangan masyarakat.26 

Imam Ahmad juga dikenal sebagai salah satu tokoh awal dalam disiplin al-jarḥ wa 

al-ta‘dīl. Penilaian beliau terhadap perawi sering dijadikan rujukan oleh ulama setelahnya, 

seperti al-Bukhārī, Muslim, dan Abū Dāwud. Dalam banyak kasus, Imam Ahmad lebih 

mendahulukan penilaian sanad daripada kecenderungan fikih atau praktik masyarakat.27 

Selain itu, Imam Ahmad sangat memperhatikan pertemuan (liqā’) antara perawi. Ia 

tidak sekadar menerima klaim periwayatan (‘an‘anah), tetapi meneliti kemungkinan aktual 

pertemuan antara guru dan murid, terutama dalam hadis-hadis hukum. Pendekatan ini 

menunjukkan tingkat kehati-hatian yang tinggi dan menjadi embrio metodologi kritik 

sanad yang kemudian dikembangkan secara lebih sistematis oleh generasi berikutnya.28 

Meskipun dikenal ketat, Imam Ahmad memiliki prinsip moderat dalam konteks 

faḍā’il al-a‘māl. Dalam hal ini, beliau terkadang menerima hadis dengan sanad lemah selama 

tidak berkaitan dengan penetapan hukum halal-haram dan tidak bertentangan dengan 

prinsip syariat. Namun, toleransi ini tidak berarti mengabaikan kaidah kritik sanad, 

melainkan sebagai bentuk fleksibilitas metodologis yang terukur.29 

b. Metodologi Kritik Matan 

Berbeda dari anggapan sebagian orientalis yang menilai ulama hadis klasik hanya 

fokus pada sanad, Imam Ahmad juga secara aktif melakukan kritik matan. Ia menolak 

 
24 Scott C. Lucas, “The Formation of Sunni Hadith Criticism,” Journal of Islamic Studies, Vol. 15, No. 2 

(2004). 
25 Ibn al-Ṣalāḥ, ‘Ulūm al-Ḥadīth, hlm. 17–19. 
26 al-Dhahabī, Siyar A‘lām al-Nubalā’, jil. XI, hlm. 177–179. 
27 Ibn Abī Ḥātim, al-Jarḥ wa al-Ta‘dīl, jil. I, hlm. 32–34. 
28 al-Khaṭīb al-Baghdādī, al-Kifāyah fī ‘Ilm al-Riwāyah (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2001), hlm. 

364–367. 
29 Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī, Tadrīb al-Rāwī, jil. I, hlm. 252–254. 



20 
 

hadis-hadis yang secara substansi bertentangan dengan al-Qur’an, sunnah yang mutawatir, 

ijma‘ ulama, atau prinsip rasional yang sehat (al-‘aql al-salīm).30 

Imam Ahmad juga sangat memperhatikan kesesuaian makna hadis dengan maqāṣid 

al-syarī‘ah dan praktik para sahabat. Hadis yang mengandung implikasi hukum atau 

akidah yang menyimpang dari pemahaman generasi awal Islam cenderung beliau tolak, 

meskipun sanadnya tampak lahiriah kuat. Pendekatan ini menunjukkan bahwa kritik 

matan telah menjadi bagian integral dari metodologi beliau.31 

Selain itu, Imam Ahmad dikenal berhati-hati terhadap hadis-hadis yang 

mengandung kejanggalan makna (shudhūdh al-matn) atau redaksi yang bertentangan 

dengan fakta sejarah dan realitas sosial pada masa Nabi saw. Dalam kasus semacam ini, 

beliau lebih memilih sikap tawaqquf (menangguhkan penilaian) atau menolak hadis tersebut 

secara implisit dengan tidak mengamalkannya.32 

c. Integrasi Kritik Sanad dan Matan 

Keistimewaan metodologi Imam Ahmad terletak pada integrasi antara kritik sanad 

dan kritik matan. Beliau tidak memisahkan keduanya secara dikotomis, tetapi memandang 

hadis sebagai satu kesatuan antara transmisi dan substansi. Hadis yang sanadnya sahih 

tetapi matannya bermasalah tidak serta-merta diterima, demikian pula sebaliknya.33 

Pendekatan integratif ini memberikan pengaruh besar terhadap pembentukan 

standar keotentikan hadis pada masa-masa berikutnya. Ulama seperti al-Bukhārī dan 

Muslim mengembangkan metodologi yang lebih sistematis, namun tetap berada dalam 

koridor prinsip-prinsip yang telah dipraktikkan oleh Imam Ahmad. Oleh karena itu, 

kontribusi Imam Ahmad dalam metodologi kritik sanad dan matan dapat dipandang 

sebagai fondasi penting bagi tradisi kritik hadis klasik Sunni.34 

4. Pengaruh Metodologi Imam Ahmad terhadap Ulama Setelahnya 

Metodologi kritik hadis yang dikembangkan oleh Imam Ahmad bin Hanbal 

memberikan pengaruh yang sangat signifikan terhadap arah perkembangan ilmu hadis 

pada generasi ulama setelahnya. Kontribusi tersebut tidak hanya tampak dalam aspek 

periwayatan hadis, tetapi juga dalam pembentukan standar keotentikan sanad dan matan, 

serta dalam penguatan otoritas ulama hadis sebagai penentu validitas riwayat Nabi saw. 

Metode kehati-hatian (iḥtiyāṭ) yang beliau terapkan menjadi fondasi penting bagi tradisi 

kritik hadis klasik Sunni.35 

a. Pengaruh terhadap Ulama Hadis Generasi Kutub al-Sittah 

Imam Ahmad hidup sezaman dengan sebagian guru Imam al-Bukhārī dan menjadi 

salah satu rujukan utama bagi generasi penyusun Kutub al-Sittah. Banyak penilaian beliau 

terhadap perawi hadis yang kemudian diadopsi dan dijadikan pertimbangan oleh al-

 
30 Jonathan A. C. Brown, “How We Know Early Hadith Critics Did Matn Criticism,” Journal of Islamic 

Studies, Vol. 15, No. 2 (2004): 143–184. 
31 Muḥammad ‘Ajjāj al-Khaṭīb, Uṣūl al-Ḥadīth: ‘Ulūmuh wa Muṣṭalaḥuh, hlm. 305–307. 
32 al-Shāfi‘ī, Ikhtilāf al-Ḥadīth (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2002), hlm. 9–11. 
33 Scott C. Lucas, “The Authority of Hadith Critics,” Islamic Law and Society, Vol. 8, No. 3 (2001): 316–

334. 
34 Wael B. Hallaq, A History of Islamic Legal Theories, hlm. 83–87. 
35 Muḥammad ‘Ajjāj al-Khaṭīb, Uṣūl al-Ḥadīth, hlm. 299–301. 



21 
 

Bukhārī dan Muslim dalam menyeleksi hadis-hadis sahih.36 Bahkan, sejumlah perawi yang 

diterima atau ditolak dalam Ṣaḥīḥ al-Bukhārī dan Ṣaḥīḥ Muslim dapat ditelusuri 

konsistensinya dengan penilaian Imam Ahmad dalam karya-karya al-jarḥ wa al-ta‘dīl. 

Selain itu, pendekatan integratif Imam Ahmad—yang menggabungkan kritik sanad 

dan matan—memberikan pengaruh metodologis terhadap praktik seleksi hadis al-Bukhārī. 

Hal ini tampak dalam ketelitian al-Bukhārī dalam meneliti kesinambungan sanad dan 

kesesuaian matan dengan prinsip al-Qur’an dan sunnah yang mapan, sebuah pendekatan 

yang sejalan dengan tradisi kritik Imam Ahmad.37 

b. Pengaruh dalam Disiplin al-Jarḥ wa al-Ta‘dīl 

Dalam bidang al-jarḥ wa al-ta‘dīl, penilaian Imam Ahmad terhadap para perawi 

memiliki otoritas yang sangat tinggi. Pendapat beliau sering disejajarkan dengan penilaian 

tokoh besar lain seperti Yaḥyā bin Sa‘īd al-Qaṭṭān dan ‘Abd al-Raḥmān bin Mahdī. Para 

ulama setelahnya, seperti Ibn Abī Ḥātim, al-Dāraqutnī, dan al-Dhahabī, banyak mengutip 

dan mengandalkan evaluasi Imam Ahmad ketika membahas kredibilitas perawi.38 

Keistimewaan metode Imam Ahmad terletak pada keseimbangannya antara 

ketegasan ilmiah dan kehati-hatian moral. Ia tidak mudah menjatuhkan vonis negatif 

terhadap perawi kecuali dengan dasar yang kuat, sekaligus tidak segan menolak riwayat 

yang dianggap bermasalah meskipun perawinya populer. Prinsip ini menjadi teladan 

metodologis bagi para kritikus hadis generasi berikutnya.39 

c. Pengaruh terhadap Mazhab Fikih dan Metodologi Istinbāṭ 

Pengaruh metodologi Imam Ahmad juga sangat terasa dalam pembentukan Mazhab 

Hanbali. Orientasi kuat pada hadis sahih dan atsar sahabat menjadikan mazhab ini dikenal 

sebagai mazhab yang sangat tekstual dan berhati-hati dalam penggunaan ra’yu. Ulama 

Hanbali setelahnya, seperti Ibn Qudāmah dan Ibn Taymiyyah, melanjutkan tradisi ini 

dengan menjadikan hadis sebagai rujukan utama dalam proses istinbāṭ al-aḥkām.40 

Bahkan, pendekatan Imam Ahmad dalam menerima hadis lemah pada konteks 

faḍā’il al-a‘māl turut memengaruhi pola pengambilan dalil dalam mazhab Hanbali dan 

mazhab-mazhab lain, selama hadis tersebut tidak berkaitan dengan penetapan hukum yang 

bersifat mengikat. Pendekatan ini menunjukkan fleksibilitas metodologis yang tetap berada 

dalam koridor kehati-hatian ilmiah.41 

d. Pengaruh terhadap Tradisi Teologi Ahl al-Sunnah 

Dalam ranah teologi, keteguhan Imam Ahmad dalam menghadapi miḥnah 

memberikan pengaruh besar terhadap pembentukan identitas Ahl al-Sunnah wa al-

Jamā‘ah. Metodologi beliau yang menolak spekulasi rasional berlebihan dalam persoalan 

 
36 Ibn Abī Ḥātim, al-Jarḥ wa al-Ta‘dīl, jil. I, hlm. 32–35. 
37 Scott C. Lucas, “The Formation of Sunnī Ḥadīth Criticism,” Journal of Islamic Studies, Vol. 15, No. 2 

(2004). 
38 al-Dhahabī, Mīzān al-I‘tidāl (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1995), jil. I, hlm. 5–7. 
39 al-Khaṭīb al-Baghdādī, al-Kifāyah fī ‘Ilm al-Riwāyah, hlm. 364–368. 
40 Ibn Qudāmah, Rawḍat al-Nāẓir (Beirut: Mu’assasah al-Risālah, 1998), hlm. 102–105. 
41 Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī, Tadrīb al-Rāwī, jil. I, hlm. 252–254. 



22 
 

akidah, serta menegaskan primasi nash dan atsar, menjadi rujukan utama bagi ulama Sunni 

setelahnya.42 

Pemikiran Imam Ahmad dalam bidang akidah kemudian dikembangkan oleh tokoh-

tokoh seperti Ibn Taymiyyah dan Ibn al-Qayyim, yang tetap mempertahankan prinsip dasar 

metodologi Ahmad bin Hanbal, khususnya dalam memahami sifat-sifat Allah tanpa tahrīf, 

ta‘ṭīl, atau tamthīl. Dengan demikian, pengaruh Imam Ahmad tidak hanya terbatas pada 

ilmu hadis, tetapi juga meluas ke wilayah teologi dan pemikiran Islam secara umum.43 

e. Evaluasi Akademik Kontemporer 

Kajian akademik modern mengakui bahwa metodologi Imam Ahmad memainkan 

peran kunci dalam fase awal kodifikasi kritik hadis. Para sarjana kontemporer menilai 

bahwa praktik kritik yang beliau lakukan menjadi jembatan antara fase transmisi hadis lisan 

dan fase kodifikasi metodologi hadis yang sistematis.44 Hal ini menegaskan bahwa Imam 

Ahmad merupakan figur transisional yang menentukan dalam sejarah perkembangan ilmu 

hadis Sunni. 

 

D. Kesimpulan 

Berdasarkan pembahasan yang telah dikemukakan, dapat disimpulkan bahwa Imam 

Aḥmad bin Ḥanbal merupakan salah satu tokoh sentral dalam sejarah perkembangan ilmu 

kritik hadis Sunni. Kontribusinya tidak hanya terletak pada penghimpunan hadis melalui 

karya monumentalnya al-Musnad, tetapi juga pada praktik metodologisnya yang matang 

dalam menilai keotentikan riwayat Nabi saw. Imam Ahmad menerapkan kritik sanad yang 

sangat ketat dengan menekankan kredibilitas perawi, kesinambungan transmisi, dan 

kehati-hatian dalam menerima riwayat, sekaligus melakukan kritik matan dengan 

menimbang kesesuaian hadis terhadap al-Qur’an, sunnah mutawatir, ijma‘, serta prinsip-

prinsip dasar syariat. 

Keistimewaan metodologi Imam Ahmad terletak pada integrasi antara kritik sanad 

dan matan, yang menunjukkan bahwa validitas hadis tidak dipandang semata-mata dari 

aspek transmisi, tetapi juga dari substansi maknanya. Pendekatan ini membantah anggapan 

bahwa ulama hadis klasik hanya berorientasi pada sanad, serta menegaskan bahwa kritik 

matan telah menjadi bagian inheren dari tradisi keilmuan mereka sejak periode awal. Sikap 

moderat Imam Ahmad dalam menerima hadis lemah pada konteks faḍā’il al-a‘māl juga 

mencerminkan fleksibilitas metodologis yang tetap berada dalam koridor kehati-hatian 

ilmiah. 

Pengaruh metodologi Imam Ahmad terbukti sangat luas, mencakup ulama hadis 

generasi Kutub al-Sittah, disiplin al-jarḥ wa al-ta‘dīl, pembentukan Mazhab Hanbali, serta 

penguatan identitas teologi Ahl al-Sunnah wa al-Jamā‘ah. Oleh karena itu, Imam Ahmad 

 
42 Abū Ya‘lā al-Farrā’, Ṭabaqāt al-Ḥanābilah (Beirut: Dār al-Ma‘rifah, 1989), jil. I, hlm. 44–47. 
43 Ibn Taymiyyah, Majmū‘ al-Fatāwā (Riyadh: Dār ‘Ālam al-Kutub, 1995), jil. III, hlm. 25–28. 
44 Jonathan A. C. Brown, Hadith: Muhammad’s Legacy in the Medieval and Modern World (Oxford: 

Oneworld, 2009), hlm. 72–75. 



23 
 

dapat dipandang sebagai figur transisional yang menjembatani fase awal transmisi hadis 

dengan fase kodifikasi metodologi kritik hadis yang lebih sistematis. Perannya menegaskan 

bahwa standar keotentikan hadis dalam tradisi Islam klasik dibangun di atas fondasi ilmiah 

yang kokoh, integratif, dan berorientasi pada penjagaan kemurnian ajaran Nabi 

Muhammad saw. 

 

Daftar Pustaka 

Abū Ḥātim, Ibn Abī. al-Jarḥ wa al-Ta‘dīl. Jil. I. Hyderabad: Dā’irat al-Ma‘ārif, 1952. 

Abū Ya‘lā al-Farrā’. Ṭabaqāt al-Ḥanābilah. Jil. I. Beirut: Dār al-Ma‘rifah, 1989. 

Abū Zahrah, Muḥammad. Aḥmad ibn Ḥanbal: Ḥayātuh wa ‘Aṣruh wa Fiqhuh. Kairo: Dār al-

Fikr al-‘Arabī, 1958. 

al-A‘ẓamī, Muḥammad Muṣṭafā. Studies in Hadith Methodology and Literature. Indianapolis: 

American Trust Publications, 1977. 

al-Bayhaqī, Aḥmad ibn al-Ḥusayn. Manāqib al-Syāfi‘ī. Jil. II. Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1997. 

al-Dhahabī, Muḥammad ibn Aḥmad. Mīzān al-I‘tidāl fī Naqd al-Rijāl. Jil. I. Beirut: Dār al-

Kutub al-‘Ilmiyyah, 1995. 

———. Siyar A‘lām al-Nubalā’. Jil. XI. Beirut: Mu’assasah al-Risālah, 1996. 

al-Khaṭīb al-Baghdādī. al-Kifāyah fī ‘Ilm al-Riwāyah. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2001. 

———. Tārīkh Baghdād. Jil. IV. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2001. 

al-Khaṭīb, Muḥammad ‘Ajjāj. Uṣūl al-Ḥadīth: ‘Ulūmuh wa Muṣṭalaḥuh. Beirut: Dār al-Fikr, 

2005. 

al-Shāfi‘ī, Muḥammad ibn Idrīs. Ikhtilāf al-Ḥadīth. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2002. 

al-Suyūṭī, Jalāl al-Dīn. Tadrīb al-Rāwī fī Sharḥ Taqrīb al-Nawāwī. Jil. I. Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1996. 

Brown, Jonathan A. C. Hadith: Muhammad’s Legacy in the Medieval and Modern World. Oxford: 

Oneworld, 2009. 

———. “The Mihna and the Formation of Sunni Orthodoxy.” Journal of Islamic Studies 22, 

no. 3 (2011). 

———. “How We Know Early Hadith Critics Did Matn Criticism.” Journal of Islamic Studies 

15, no. 2 (2004): 143–184. 

Hallaq, Wael B. A History of Islamic Legal Theories. Cambridge: Cambridge University Press, 

1997. 



24 
 

Ibn al-Jawzī, ‘Abd al-Raḥmān. Manāqib al-Imām Aḥmad. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

1999. 

Ibn al-Ṣalāḥ, ‘Uthmān ibn ‘Abd al-Raḥmān. ‘Ulūm al-Ḥadīth. Beirut: Dār al-Fikr, 1986. 

Ibn Kathīr, Ismā‘īl ibn ‘Umar. al-Bidāyah wa al-Nihāyah. Jil. X. Beirut: Dār al-Fikr, 1987. 

Ibn Qudāmah, Muwaffaq al-Dīn. Rawḍat al-Nāẓir wa Jannat al-Manāẓir. Beirut: Mu’assasah 

al-Risālah, 1998. 

Ibn Taymiyyah, Aḥmad ibn ‘Abd al-Ḥalīm. Majmū‘ al-Fatāwā. Jil. III. Riyadh: Dār ‘Ālam al-

Kutub, 1995. 

Lucas, Scott C. “The Authority of Hadith Critics.” Islamic Law and Society 8, no. 3 (2001): 316–

334. 

———. “The Formation of Sunnī Ḥadīth Criticism.” Journal of Islamic Studies 15, no. 2 (2004). 

Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2018. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: Alfabeta, 2017. 

 


