Dirasat: Journal Islamic Studies

P-ISSN  :2088-9100

E-ISSN  : xxxx-xxxx

Vol. 2 No. 2, Oktober 2025

DOI :

Dirasat: Journal Islamic Studies

\\mR \ \nw\(
AL-HIKMAH ™
JAKARTA

Kontribusi Imam Ahmad bin Hanbal (164-241 H) dalam
Pengembangan Metodologi Kritik Hadis: Analisis Sanad, Matan,
dan Pengaruhnya terhadap Tradisi Keilmuan Sunni

Isnan Ansory!, Rheina Musakinah 2 Rasyiqah Rahmadewi?

ISTAIDI Al-Hikmah, Jakarta, Indonesia; email: isnanansory@stiudialhikmah.ac.id
ISTAIDI Al-Hikmah, Jakarta, Indonesia; email: rmusakinah@gmail.com
ISTAIDI Al-Hikmah, Jakarta, Indonesia; email: rasyiqahrd@gmail.com

ABSTRACT
Keywords

Prophetic hadith occupies a fundamental position as the second primary source
Imam Ahmad ibn of Islamic teachings after the Qur’an, making the preservation of its authenticity
Hanbal, hadith an essential scholarly endeavor. In the historical development of hadith criticism,
criticism, sanad, Imam Ahmad ibn Hanbal (164-241 AH) holds a pivotal role as one of the key

matn, al-Musnad, al- ~ figures in laying the foundations of naqd al-hadith. This study aims to examine
Imam Ahmad’s contribution to the methodology of sanad and matn criticism
and to analyze the influence of his approach on subsequent generations of
scholars. Employing a qualitative descriptive method with a library research
approach, this study draws upon primary sources such as Imam Ahmad’s
works — particularly al-Musnad —and classical hadith literature, alongside
secondary sources from modern academic studies. The findings reveal that Imam
Ahmad applied an integrative methodology of hadith criticism, combining
rigorous scrutiny of transmission chains with careful evaluation of textual
content. His strict assessment of narrators, emphasis on the continuity of
transmission, and rejection of matn that contradicts the Qur’an, mutawatir
Sunnah, or established principles of Islamic law demonstrate the maturity of
early hadith criticism. Imam Ahmad’s methodology significantly influenced
later hadith scholars, including the compilers of the Kutub al-Sittah, the
development of al-jarh wa al-ta’dil, the formation of the Hanbali school of law,
and Sunni theological tradition. Thus, Imam Ahmad can be regarded as a
transitional figure who played a crucial role in shaping the standards of hadith
authenticity within classical Islamic scholarship.

jarh wa al-ta ‘dil

13


mailto:isnanansory@stiudialhikmah.ac.id
mailto:rmusakinah@gmail.com
mailto:rasyiqahrd@gmail.com

ABSTRAK

Kata Kunci:

Hadis Nabi Muhammad saw merupakan sumber ajaran Islam yang
Imam Ahmad bin memiliki peran fundamental setelah al-Qur’an, sehingga keotentikannya
Hanbal, kritik menuntut pemeliharaan ilmiah yang ketat. Dalam konteks

perkembangan ilmu kritik hadis, Imam Ahmad bin Hanbal (164-241 H)
menempati posisi strategis sebagai salah satu tokoh kunci dalam
peletakan fondasi metodologi naqd al-hadith. Penelitian ini bertujuan
al-jarh wa al-ta’dil untuk mengkaji kontribusi Imam Ahmad dalam pengembangan kritik
sanad dan matan hadis, serta pengaruh metodologinya terhadap ulama
generasi setelahnya. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif
deskriptif dengan pendekatan studi pustaka (library research), dengan
sumber primer berupa karya-karya Imam Ahmad—terutama al-
Musnad — serta literatur klasik ilmu hadis, dan sumber sekunder berupa
kajian akademik modern. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Imam
Ahmad menerapkan metodologi kritik hadis yang integratif,
menggabungkan ketelitian sanad dengan evaluasi substansi matan.
Sikap kehati-hatian beliau terhadap perawi, perhatian pada
kesinambungan sanad, serta penolakannya terhadap matan yang
bertentangan dengan al-Qur’an, sunnah mutawatir, dan prinsip syariat,
menegaskan kematangan metodologi kritik hadis pada masa awal Islam.
Metodologi Imam Ahmad terbukti memberikan pengaruh besar
terhadap ulama hadis generasi Kutub al-Sittah, disiplin al-jarh wa al-
ta’dil, pembentukan Mazhab Hanbali, serta tradisi teologi Ahl al-Sunnah
wa al-Jama’ah. Dengan demikian, Imam Ahmad dapat dipandang
sebagai figur transisional yang berperan penting dalam pembentukan
standar keotentikan hadis dalam tradisi keilmuan Islam klasik.

hadis, sanad,
matan, al-Musnad,

A. Pendahuluan

Hadis Nabi Muhammad saw menempati posisi fundamental sebagai sumber hukum
Islam kedua setelah al-Qur’an. Fungsinya tidak hanya sebagai penjelas (bayan) terhadap
ayat-ayat al-Qur’an, tetapi juga sebagai pedoman normatif dalam pembentukan hukum,
akhlak, dan praktik keberagamaan umat Islam.! Oleh karena itu, pemeliharaan keotentikan
hadis merupakan kebutuhan epistemologis yang mendesak agar ajaran Islam tidak
tercemar oleh riwayat-riwayat yang lemah (da‘if), palsu (mawda’), atau menyimpang dari
prinsip-prinsip dasar syariat.?

Dalam lintasan sejarah Islam, munculnya berbagai kepentingan politik, mazhab, dan
ideologis telah mendorong tersebarnya hadis-hadis yang tidak valid. Kondisi ini
melahirkan disiplin ilmu kritik hadis (naqd al-hadith) yang berkembang secara sistematis,
mencakup kritik sanad dan matan, serta kajian mendalam terhadap kredibilitas para perawi

1 Muhammad Mustafa al-A’zami, Studies in Hadith Methodology and Literature (Indianapolis: American
Trust Publications, 1977), hlm. 3-7.

2 Jalal al-Din al-Suyuti, Tadrib al-Rawi fi Sharh Taqrib al-Nawawi (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah,
1996), jil. I, hlm. 69-72.

14



(‘ilm al-rijal).? Disiplin ini menjadi instrumen utama para ulama dalam menyaring riwayat
yang benar-benar dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah.

Dalam konteks tersebut, Imam Ahmad bin Muhammad bin Hanbal (164-241 H)
menempati posisi yang sangat penting. Lahir di Baghdad, pusat intelektual dunia Islam
pada abad ke-2 Hijriah, Imam Ahmad dikenal sebagai ulama yang menggabungkan
kedalaman fikih dengan ketelitian luar biasa dalam bidang hadis.# Dalam menilai riwayat,
beliau dikenal sangat ketat terhadap aspek sanad serta berhati-hati dalam menerima hadis
yang bermasalah secara matan. Sikap kehati-hatian ini menjadikan Imam Ahmad sebagai
salah satu rujukan utama dalam tradisi kritik hadis Sunni klasik.

Kontribusi terbesar Imam Ahmad dalam bidang hadis terwujud melalui karya
monumentalnya al-Musnad, yang menghimpun lebih dari tiga puluh ribu hadis
berdasarkan nama sahabat perawi. Kitab ini tidak hanya menjadi salah satu koleksi hadis
terbesar dalam sejarah Islam, tetapi juga menempati kedudukan penting sebagai rujukan
induk (ustal) bagi para ulama Ahl al-Sunnah, khususnya dalam kajian sanad dan transmisi
riwayat.>

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji kontribusi Imam Ahmad bin Hanbal dalam
pengembangan ilmu kritik hadis, khususnya dalam bidang rijal al-hadith, serta posisinya
dalam perkembangan metodologi kritik hadis sebelum dan sesudah masa Imam al-Bukhari.
Fokus kajian meliputi metode Imam Ahmad dalam menilai sanad dan matan, pengaruh
pemikirannya terhadap ulama generasi berikutnya, serta signifikansi Musnad Ahmad dalam
khazanah ilmu hadis klasik. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat
memberikan pemahaman yang komprehensif mengenai peran strategis Imam Ahmad bin
Hanbal dalam peletakan fondasi standar keotentikan hadis dalam tradisi keilmuan Islam.

B. Metode

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan pendekatan studi
pustaka (library research). Pendekatan ini dipilih karena objek kajian berupa pemikiran dan
kontribusi ilmiah seorang tokoh klasik, yakni Imam Ahmad bin Hanbal, yang datanya
bersumber dari teks-teks tertulis berupa kitab hadis, karya biografi ulama, serta kajian
akademik terkait ilmu kritik hadis.®

Sumber data dalam penelitian ini dibedakan menjadi dua kategori. Sumber primer
diperoleh dari karya-karya Imam Ahmad bin Hanbal, terutama al-Musnad, yang
merepresentasikan corak periwayatan dan seleksi hadis yang beliau lakukan. Selain itu,
digunakan pula kitab-kitab klasik yang memuat penilaian ulama terhadap metodologi

3 Ibn al-Salah, ‘Uliim al-Hadith (Beirut: Dar al-Fikr, 1986), him. 17-25.

4 Abu Zahrah, Ahmad ibn Hanbal: Hayatuh wa ‘Asruh wa Fighuh (Kairo: Dar al-Fikr al- Arabi, 1958), him.
45-48.

5 Muhammad ‘Ajjaj al-Khatib, Usil al-Hadith: ‘Ulimuh wa Mustalahuh (Beirut: Dar al-Fikr, 2005), hlm.
312-315.

6 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif (Bandung: Alfabeta, 2017), him. 9-12.

15



Imam Ahmad dalam menerima, menolak, dan menilai hadis, khususnya dalam aspek sanad
dan matan, seperti karya-karya dalam disiplin al-jarh wa al-ta’dil dan “ulum al-hadith.”

Adapun sumber sekunder diperoleh dari literatur modern berupa buku sejarah
perkembangan hadis, biografi ulama hadis, serta penelitian kontemporer yang membahas
kontribusi Imam Ahmad dalam tradisi kritik hadis. Sumber-sumber ini digunakan untuk
memberikan konteks historis, analisis komparatif, serta perspektif akademik modern
terhadap metodologi Imam Ahmad.?

Langkah-langkah penelitian dilakukan melalui beberapa tahapan berikut. Pertama,
pengumpulan data, yaitu menghimpun informasi yang relevan dari kitab-kitab hadis, karya
tarajim (biografi ulama), serta literatur sejarah dan metodologi ilmu hadis. Tahap ini
bertujuan untuk memperoleh data otoritatif mengenai praktik kritik hadis yang dilakukan
oleh Imam Ahmad dan pandangan para ulama terhadapnya.? Kedua, analisis data, yaitu
mengkaji secara mendalam prinsip-prinsip kritik hadis yang diterapkan oleh Imam Ahmad,
baik dalam aspek sanad maupun matan, serta membandingkannya dengan metode kritik
hadis yang berkembang di kalangan ulama lain, khususnya sebelum dan sesudah masa
Imam al-Bukhari. Analisis ini dilakukan untuk mengidentifikasi karakteristik khas
metodologi Imam Ahmad dan kontribusinya dalam perkembangan ilmu kritik hadis.?
Ketiga, deskriptif-analitis, yaitu menyajikan hasil kajian dalam bentuk deskripsi yang
sistematis dan analitis. Tahap ini bertujuan untuk menggambarkan secara utuh kontribusi
Imam Ahmad bin Hanbal dalam pembentukan standar keotentikan hadis serta
pengaruhnya terhadap tradisi keilmuan hadis di kalangan ulama klasik Ahl al-Sunnah.!

C. Hasil dan Pembahasan

1. Biografi Singkat Imam Ahmad bin Hanbal

Nama lengkap Imam Ahmad adalah Ahmad bin Muhammad bin Hanbal bin Hilal
al-Syaibani, seorang ulama besar yang berasal dari kabilah Syaiban. Ia lahir di Baghdad
pada bulan Rabi’ al-Awwal tahun 164 H/780 M, pada masa kekhalifahan al-Mahdi dari
Dinasti Abbasiyah.!> Nama “Hanbal” sejatinya adalah nama kakeknya, namun kemudian
menjadi nisbah yang melekat pada dirinya sebagai bentuk penghormatan terhadap garis
keturunannya.

Ayahnya, Muhammad bin Hanbal, wafat pada usia muda ketika Imam Ahmad masih
berumur sekitar tiga tahun. Sejak itu, Imam Ahmad dibesarkan sepenuhnya oleh ibunya,
Safiyyah binti Maimtnah al-Syaibaniyyah, seorang perempuan salehah yang sangat
memperhatikan pendidikan agama dan akhlak putranya.’® Ibunya dikenal memiliki peran

7 Ibn al-Salah, ‘Ulim al-Hadith, hlm. 27-30; Jalal al-Din al-Suytti, Tadrib al-Rawi, jil. I, hlm. 85-88.

8 Abt Zahrah, Ahmad ibn Hanbal: Hayatuh wa “Asruh wa Fighuh, hlm. 13-16.

9 al-Khatib al-Baghdadi, Tarikh Baghdad (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 2001), jil. IV, hlm. 412-415.
10 Muhammad Ajjaj al-Khatib, Usil al-Hadith: ‘Ulimuh wa Mustalahuh, hlm. 299-304.

1 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2018), him. 168-170.
12 Abtt Zahrah, Ahmad ibn Hanbal: Hayatuh wa °Asruh wa Fighuh, hlm. 11-13.

13 Ibn al-Jawzi, Manaqib al-Imam Ahmad (Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, 1999), him. 21-24.

16



besar dalam membentuk karakter keilmuan dan spiritual Imam Ahmad, khususnya dalam
menanamkan kedisiplinan, kesungguhan, dan ketekunan dalam menuntut ilmu.

Sejak usia muda, Imam Ahmad telah menunjukkan minat yang besar terhadap ilmu,
khususnya hadis. Setelah menyelesaikan hafalan al-Qur’an dan mempelajari dasar-dasar
bahasa Arab di al-Kuttab, beliau melanjutkan pendidikannya ke lembaga-lembaga ilmu di
Baghdad. Pada usia sekitar 16 tahun (179 H), Imam Ahmad mulai menulis dan
menghimpun hadis secara serius.!# Sejak saat itu, ia dikenal memiliki kebiasaan membawa
tinta dan kertas ke mana pun pergi sebagai sarana mencatat hadis dan faedah ilmu yang ia
peroleh.

Dalam rangka memperdalam ilmu hadis, Imam Ahmad melakukan perjalanan
ilmiah (rihlah fi talab al-hadith) ke berbagai pusat keilmuan Islam, seperti Kufah, Bashrah,
Makkah, Madinah, Syam, Yaman, dan wilayah Hijaz. Baghdad sendiri pada masa itu
merupakan pusat peradaban dan keilmuan Islam, tempat berkumpulnya para ahli hadis,
fuqaha, ahli bahasa, sufi, dan pemikir dari berbagai latar belakang.1>

Di antara guru-guru beliau yang paling menonjol adalah Sufyan bin ‘Uyainah, ‘Abd
al-Rahman bin Mahdi, Yahya bin Sa‘id al-Qattan, Husyaim bin Bashir, serta Abtu Yusuf,
murid utama Imam Abta Hanifah.1® Imam Ahmad juga memiliki hubungan intelektual yang
sangat erat dengan Imam al-Syafi‘i, yang sangat memengaruhi pembentukan metodologi
fikihnya. Bahkan, Imam al-Syafi‘i sering menjadikan Imam Ahmad sebagai rujukan dalam
menilai kesahihan hadis.1”

Keteguhan akidah Imam Ahmad tercermin secara nyata dalam peristiwa mihnah
(ujian ideologis) terkait paham khalg al-Qur’an. Dalam kondisi tekanan politik, penyiksaan,
dan pemenjaraan, Imam Ahmad tetap berpegang pada keyakinannya bahwa al-Qur’an
adalah kalamullah yang tidak diciptakan. Sikap ini menjadikannya simbol keteguhan ulama
Ahl al-Sunnah dalam mempertahankan kebenaran di hadapan kekuasaan.18

Dalam bidang fikih, Imam Ahmad dikenal sebagai pendiri Mazhab Hanbali, salah
satu dari empat mazhab fikih Sunni. Mazhab ini memiliki karakteristik kuat dalam
berpegang pada nash (al-Qur’an dan hadis) serta sangat berhati-hati dalam penggunaan
ra’yu dan qiyas. Prinsip tersebut sejalan dengan orientasi keilmuan Imam Ahmad yang
menempatkan sunnah Nabi saw sebagai fondasi utama penetapan hukum.?

Imam Ahmad wafat di Baghdad pada tahun 241 H/855 M. Wafatnya disambut
dengan duka mendalam oleh masyarakat Muslim. Riwayat menyebutkan bahwa ratusan
ribu orang menghadiri pemakamannya, mencerminkan besarnya penghormatan umat
terhadap keilmuan, keteladanan, dan keteguhan prinsip yang beliau wariskan.20

14 al-Dhahabi, Siyar A’lam al-Nubala’ (Beirut: Mu’assasah al-Risalah, 1996), jil. XI, him. 177.

15 al-Khatib al-Baghdadi, Tarikh Baghdad, jil. IV, hlm. 412-415.

16 Tbn Abi Hatim, al-Jarh wa al-Ta’dil (Hyderabad: Da’irat al-Ma'arif, 1952), jil. I, hlm. 58-60.

17 al-Bayhaqi, Manaqib al-Syafi‘t (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1997), jil. II, hlm. 254.

18 Jonathan A. C. Brown, “The Mihna and the Formation of Sunni Orthodoxy,” Journal of Islamic Studies,
Vol. 22, No. 3 (2011).

19 Wael B. Hallaq, A History of Islamic Legal Theories (Cambridge: Cambridge University Press, 1997),
hlm. 86-88.

20 al-Dhahabi, Siyar A‘lam al-Nubala’, jil. XL, hlm. 242.

17



Para ulama besar memberikan penghormatan tinggi kepada Imam Ahmad. Imam al-
Syafi'li menyatakan bahwa ia tidak meninggalkan di Baghdad seorang pun yang lebih
wara’, lebih faqih, dan lebih bertakwa daripada Ahmad bin Hanbal.?! Pernyataan ini
menunjukkan pengakuan terhadap keunggulan Imam Ahmad dalam ilmu, akhlak, dan
ketakwaan.

Abd al-Wahhab al-Warraq juga menegaskan bahwa ia tidak pernah melihat sosok
yang sebanding dengan Imam Ahmad, terutama dalam komitmennya untuk mendasarkan
jawaban hukum pada riwayat hadis.?? Sikap kehati-hatian ini memperlihatkan kedalaman
metodologi hadis Imam Ahmad, yang menjadikannya otoritas utama dalam tradisi Ahl al-
Sunnah.

2. Karya Utama Imam Ahmad dalam Bidang Hadis

Karya terbesar dan paling monumental Imam Ahmad adalah al-Musnad, sebuah
ensiklopedia hadis yang memuat lebih dari 30.000 riwayat. Kitab ini disusun berdasarkan
nama sahabat perawi, bukan berdasarkan bab tematik fikih seperti kitab Sunan. Metode ini
menunjukkan tujuan utama Imam Ahmad, yaitu menghimpun hadis-hadis Nabi saw yang
memiliki sanad kuat menurut penilaiannya.?

Selain al-Musnad, Imam Ahmad bin Hanbal juga meninggalkan sejumlah karya
penting lain yang mencerminkan keluasan dan kedalaman keilmuannya dalam berbagai
disiplin Islam, baik yang sampai kepada kita secara utuh maupun yang diriwayatkan
melalui para muridnya. Di antara karya-karya tersebut adalah Kitab al-Ilal, yang membahas
cacat-cacat tersembunyi (‘ilal khafiyyah) dalam sanad dan matan hadis, menunjukkan
ketajaman Imam Ahmad dalam kritik hadis. Ia juga menulis Kitab al-Nasikh wa al-Mansiikh
yang menguraikan konsep penghapusan hukum dalam al-Qur’an dan hadis sebagai bagian
dari metodologi penetapan hukum. Dalam aspek spiritual dan akhlak, Kitab al-Zuhd
memuat hadis dan atsar tentang kesederhanaan, sifat wara’, dan ketakwaan, mencerminkan
orientasi etis dan asketis beliau.

Selain itu, terdapat Kitab al-Masa’il yang berisi kumpulan fatwa Imam Ahmad
sebagaimana diriwayatkan oleh murid-muridnya, yang kemudian menjadi rujukan penting
dalam pembentukan Mazhab Hanbali. Karya lain seperti Kitab al-Fada'il membahas
keutamaan amal, sahabat, dan waktu-waktu tertentu, sedangkan Kitab al-Fara’id mengulas
hukum waris dan Kitab al-Manasik menjelaskan tata cara pelaksanaan ibadah haji dan
umrah. Dalam bidang akidah, Imam Ahmad menulis Kitab al-Iman yang membahas hakikat
iman sekaligus membantah pandangan aliran-aliran menyimpang, serta al-Radd ‘ala al-
Jahmiyyah sebagai bantahan tegas terhadap paham Jahmiyyah. Adapun Kitab al-Ashribah
menguraikan hukum minuman yang halal dan haram, sementara Kitab Ta‘at al-Rasul
menegaskan kewajiban umat Islam untuk mengikuti sunnah Nabi saw. Keseluruhan karya
tersebut menegaskan bahwa kontribusi Imam Ahmad tidak terbatas pada hadis semata,
tetapi juga mencakup fikih, akidah, dan pembinaan akhlak umat secara komprehensif.

21 Ibn Kathir, al-Bidayah wa al-Nihayah (Beirut: Dar al-Fikr, 1987), jil. X, hlm. 328.
22 Ibn al-Jawzi, Managib al-Imam Ahmad, hlm. 97.
23 Muhammad ‘Ajjaj al-Khatib, Usil al-Hadith, him. 312-315.

18



Namun demikian, al-Musnad tetap menjadi warisan terbesarnya dalam bidang hadis dan
hingga kini menjadi rujukan penting dalam kajian sanad dan transmisi hadis di kalangan
ulama.?*

3. Metodologi Kritik Sanad dan Matan Imam Ahmad bin Hanbal

Imam Ahmad bin Hanbal merupakan salah satu ulama hadis awal yang memiliki
metodologi kritik hadis yang matang dan komprehensif, mencakup kritik sanad dan kritik
matan secara simultan. Meskipun pada masa beliau disiplin ilmu hadis belum
terdokumentasi secara sistematis seperti pada era pasca al-Bukhari dan Muslim, praktik
kritik yang dilakukan Imam Ahmad menunjukkan fondasi kuat bagi pembentukan kaidah-
kaidah naqd al-hadith dalam tradisi Ahl al-Sunnah.?

a. Metodologi Kritik Sanad

Dalam aspek sanad, Imam Ahmad dikenal sangat ketat (shadid) dalam menilai
kredibilitas para perawi. Ia memberikan perhatian besar terhadap keadilan (‘adalah),
ketelitian (dabt), serta kesinambungan sanad (ittisal al-sanad). Riwayat yang sanadnya
terputus, mengandung perawi majhil, atau rawi yang lemah hafalannya, cenderung tidak
ia jadikan hujjah, meskipun hadis tersebut populer di kalangan masyarakat.?

Imam Ahmad juga dikenal sebagai salah satu tokoh awal dalam disiplin al-jarh wa
al-ta’dil. Penilaian beliau terhadap perawi sering dijadikan rujukan oleh ulama setelahnya,
seperti al-Bukhari, Muslim, dan Abt Dawud. Dalam banyak kasus, Imam Ahmad lebih
mendahulukan penilaian sanad daripada kecenderungan fikih atau praktik masyarakat.?”

Selain itu, Imam Ahmad sangat memperhatikan pertemuan (liga’) antara perawi. Ia
tidak sekadar menerima klaim periwayatan (‘an’anah), tetapi meneliti kemungkinan aktual
pertemuan antara guru dan murid, terutama dalam hadis-hadis hukum. Pendekatan ini
menunjukkan tingkat kehati-hatian yang tinggi dan menjadi embrio metodologi kritik
sanad yang kemudian dikembangkan secara lebih sistematis oleh generasi berikutnya.?

Meskipun dikenal ketat, Imam Ahmad memiliki prinsip moderat dalam konteks
fada’il al-a‘mal. Dalam hal ini, beliau terkadang menerima hadis dengan sanad lemah selama
tidak berkaitan dengan penetapan hukum halal-haram dan tidak bertentangan dengan
prinsip syariat. Namun, toleransi ini tidak berarti mengabaikan kaidah kritik sanad,
melainkan sebagai bentuk fleksibilitas metodologis yang terukur.?

b. Metodologi Kritik Matan

Berbeda dari anggapan sebagian orientalis yang menilai ulama hadis klasik hanya

fokus pada sanad, Imam Ahmad juga secara aktif melakukan kritik matan. Ia menolak

2 Scott C. Lucas, “The Formation of Sunni Hadith Criticism,” Journal of Islamic Studies, Vol. 15, No. 2
(2004).

25 Tbn al-Salah, ‘Ulam al-Hadith, hlm. 17-19.

26 al-Dhahabi, Siyar A’lam al-Nubala’, jil. XI, hlm. 177-179.

27 Ibn Abi Hatim, al-Jarh wa al-Ta’dil, jil. 1, hlm. 32-34.

28 al-Khatib al-Baghdadyi, al-Kifayah fi ‘Ilm al-Riwayah (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2001), hlm.
364-367.

2 Jalal al-Din al-Suytti, Tadrib al-Rawi, jil. I, hlm. 252-254.

19



hadis-hadis yang secara substansi bertentangan dengan al-Qur’an, sunnah yang mutawatir,
ijma’ ulama, atau prinsip rasional yang sehat (al-‘agl al-salin).30

Imam Ahmad juga sangat memperhatikan kesesuaian makna hadis dengan maqasid
al-syari’ah dan praktik para sahabat. Hadis yang mengandung implikasi hukum atau
akidah yang menyimpang dari pemahaman generasi awal Islam cenderung beliau tolak,
meskipun sanadnya tampak lahiriah kuat. Pendekatan ini menunjukkan bahwa kritik
matan telah menjadi bagian integral dari metodologi beliau.3!

Selain itu, Imam Ahmad dikenal berhati-hati terhadap hadis-hadis yang
mengandung kejanggalan makna (shudhtdh al-matn) atau redaksi yang bertentangan
dengan fakta sejarah dan realitas sosial pada masa Nabi saw. Dalam kasus semacam ini,
beliau lebih memilih sikap tawagquf (menangguhkan penilaian) atau menolak hadis tersebut
secara implisit dengan tidak mengamalkannya.32
c. Integrasi Kritik Sanad dan Matan

Keistimewaan metodologi Imam Ahmad terletak pada integrasi antara kritik sanad
dan kritik matan. Beliau tidak memisahkan keduanya secara dikotomis, tetapi memandang
hadis sebagai satu kesatuan antara transmisi dan substansi. Hadis yang sanadnya sahih
tetapi matannya bermasalah tidak serta-merta diterima, demikian pula sebaliknya.33

Pendekatan integratif ini memberikan pengaruh besar terhadap pembentukan
standar keotentikan hadis pada masa-masa berikutnya. Ulama seperti al-Bukhari dan
Muslim mengembangkan metodologi yang lebih sistematis, namun tetap berada dalam
koridor prinsip-prinsip yang telah dipraktikkan oleh Imam Ahmad. Oleh karena itu,
kontribusi Imam Ahmad dalam metodologi kritik sanad dan matan dapat dipandang
sebagai fondasi penting bagi tradisi kritik hadis klasik Sunni.34
4. Pengaruh Metodologi Imam Ahmad terhadap Ulama Setelahnya

Metodologi kritik hadis yang dikembangkan oleh Imam Ahmad bin Hanbal
memberikan pengaruh yang sangat signifikan terhadap arah perkembangan ilmu hadis
pada generasi ulama setelahnya. Kontribusi tersebut tidak hanya tampak dalam aspek
periwayatan hadis, tetapi juga dalam pembentukan standar keotentikan sanad dan matan,
serta dalam penguatan otoritas ulama hadis sebagai penentu validitas riwayat Nabi saw.
Metode kehati-hatian (ihtiyat) yang beliau terapkan menjadi fondasi penting bagi tradisi
kritik hadis klasik Sunni.®
a. Pengaruh terhadap Ulama Hadis Generasi Kutub al-Sittah

Imam Ahmad hidup sezaman dengan sebagian guru Imam al-Bukhari dan menjadi
salah satu rujukan utama bagi generasi penyusun Kutub al-Sittah. Banyak penilaian beliau
terhadap perawi hadis yang kemudian diadopsi dan dijadikan pertimbangan oleh al-

%0 Jonathan A. C. Brown, “How We Know Early Hadith Critics Did Matn Criticism,” Journal of Islamic
Studies, Vol. 15, No. 2 (2004): 143-184.

31 Muhammad “Ajjaj al-Khatib, Usil al-Hadith: ‘Ulumuh wa Mustalahuh, hlm. 305-307.

82 al-Shafi1, Ikhtilaf al-Hadith (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2002), hlm. 9-11.

33 Scott C. Lucas, “The Authority of Hadith Critics,” Islamic Law and Society, Vol. 8, No. 3 (2001): 316~
334.

34 Wael B. Hallaq, A History of Islamic Legal Theories, hlm. 83-87.

% Muhammad ‘Ajjaj al-Khatib, Usiil al-Hadith, hlm. 299-301.

20



Bukhari dan Muslim dalam menyeleksi hadis-hadis sahih.3¢ Bahkan, sejumlah perawi yang
diterima atau ditolak dalam Sahith al-Bukhari dan Sahith Muslim dapat ditelusuri
konsistensinya dengan penilaian Imam Ahmad dalam karya-karya al-jarh wa al-ta’dil.

Selain itu, pendekatan integratif Imam Ahmad —yang menggabungkan kritik sanad
dan matan —memberikan pengaruh metodologis terhadap praktik seleksi hadis al-Bukhari.
Hal ini tampak dalam ketelitian al-Bukhari dalam meneliti kesinambungan sanad dan
kesesuaian matan dengan prinsip al-Qur’an dan sunnah yang mapan, sebuah pendekatan
yang sejalan dengan tradisi kritik Imam Ahmad.%”
b. Pengaruh dalam Disiplin al-Jarh wa al-Ta‘dil

Dalam bidang al-jarh wa al-ta’dil, penilaian Imam Ahmad terhadap para perawi
memiliki otoritas yang sangat tinggi. Pendapat beliau sering disejajarkan dengan penilaian
tokoh besar lain seperti Yahya bin Sa‘'id al-Qattan dan ‘Abd al-Rahman bin Mahdi. Para
ulama setelahnya, seperti Ibn Abi Hatim, al-Daraqutni, dan al-Dhahabi, banyak mengutip
dan mengandalkan evaluasi Imam Ahmad ketika membahas kredibilitas perawi.3

Keistimewaan metode Imam Ahmad terletak pada keseimbangannya antara
ketegasan ilmiah dan kehati-hatian moral. Ia tidak mudah menjatuhkan vonis negatif
terhadap perawi kecuali dengan dasar yang kuat, sekaligus tidak segan menolak riwayat
yang dianggap bermasalah meskipun perawinya populer. Prinsip ini menjadi teladan
metodologis bagi para kritikus hadis generasi berikutnya.3
c. Pengaruh terhadap Mazhab Fikih dan Metodologi Istinbat

Pengaruh metodologi Imam Ahmad juga sangat terasa dalam pembentukan Mazhab
Hanbali. Orientasi kuat pada hadis sahih dan atsar sahabat menjadikan mazhab ini dikenal
sebagai mazhab yang sangat tekstual dan berhati-hati dalam penggunaan ra’yu. Ulama
Hanbali setelahnya, seperti Ibn Qudamah dan Ibn Taymiyyah, melanjutkan tradisi ini
dengan menjadikan hadis sebagai rujukan utama dalam proses istinbat al-ahkam.40

Bahkan, pendekatan Imam Ahmad dalam menerima hadis lemah pada konteks
fada’il al-a’mal turut memengaruhi pola pengambilan dalil dalam mazhab Hanbali dan
mazhab-mazhab lain, selama hadis tersebut tidak berkaitan dengan penetapan hukum yang
bersifat mengikat. Pendekatan ini menunjukkan fleksibilitas metodologis yang tetap berada
dalam koridor kehati-hatian ilmiah.4!
d. Pengaruh terhadap Tradisi Teologi Ahl al-Sunnah

Dalam ranah teologi, keteguhan Imam Ahmad dalam menghadapi mihnah
memberikan pengaruh besar terhadap pembentukan identitas Ahl al-Sunnah wa al-
Jama‘ah. Metodologi beliau yang menolak spekulasi rasional berlebihan dalam persoalan

36 Ibn Abi Hatim, al-Jarh wa al-Ta’dil, jil. I, hlm. 32-35.

37 Scott C. Lucas, “The Formation of Sunni Hadith Criticism,” Journal of Islamic Studies, Vol. 15, No. 2
(2004).

38 al-Dhahabi, Mizan al-I'tidal (Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, 1995), jil. I, hlm. 5-7.

% al-Khatib al-Baghdadsi, al-Kifayah fi ‘llm al-Riwayah, hlm. 364-368.

40 IJbn Qudamah, Rawdat al-Nazir (Beirut: Mu’assasah al-Risalah, 1998), him. 102-105.

41 Jalal al-Din al-Suyuti, Tadrib al-Rawi, jil. I, hlm. 252-254.

21



akidah, serta menegaskan primasi nash dan atsar, menjadi rujukan utama bagi ulama Sunni
setelahnya.#?

Pemikiran Imam Ahmad dalam bidang akidah kemudian dikembangkan oleh tokoh-
tokoh seperti Ibn Taymiyyah dan Ibn al-Qayyim, yang tetap mempertahankan prinsip dasar
metodologi Ahmad bin Hanbal, khususnya dalam memahami sifat-sifat Allah tanpa tahrif,
ta’tll, atau tamthil. Dengan demikian, pengaruh Imam Ahmad tidak hanya terbatas pada
ilmu hadis, tetapi juga meluas ke wilayah teologi dan pemikiran Islam secara umum.43
e. Evaluasi Akademik Kontemporer

Kajian akademik modern mengakui bahwa metodologi Imam Ahmad memainkan
peran kunci dalam fase awal kodifikasi kritik hadis. Para sarjana kontemporer menilai
bahwa praktik kritik yang beliau lakukan menjadi jembatan antara fase transmisi hadis lisan
dan fase kodifikasi metodologi hadis yang sistematis.* Hal ini menegaskan bahwa Imam
Ahmad merupakan figur transisional yang menentukan dalam sejarah perkembangan ilmu
hadis Sunni.

D. Kesimpulan

Berdasarkan pembahasan yang telah dikemukakan, dapat disimpulkan bahwa Imam
Ahmad bin Hanbal merupakan salah satu tokoh sentral dalam sejarah perkembangan ilmu
kritik hadis Sunni. Kontribusinya tidak hanya terletak pada penghimpunan hadis melalui
karya monumentalnya al-Musnad, tetapi juga pada praktik metodologisnya yang matang
dalam menilai keotentikan riwayat Nabi saw. Imam Ahmad menerapkan kritik sanad yang
sangat ketat dengan menekankan kredibilitas perawi, kesinambungan transmisi, dan
kehati-hatian dalam menerima riwayat, sekaligus melakukan kritik matan dengan
menimbang kesesuaian hadis terhadap al-Qur’an, sunnah mutawatir, ijma’, serta prinsip-
prinsip dasar syariat.

Keistimewaan metodologi Imam Ahmad terletak pada integrasi antara kritik sanad
dan matan, yang menunjukkan bahwa validitas hadis tidak dipandang semata-mata dari
aspek transmisi, tetapi juga dari substansi maknanya. Pendekatan ini membantah anggapan
bahwa ulama hadis klasik hanya berorientasi pada sanad, serta menegaskan bahwa kritik
matan telah menjadi bagian inheren dari tradisi keilmuan mereka sejak periode awal. Sikap
moderat Imam Ahmad dalam menerima hadis lemah pada konteks fada’il al-a'mal juga
mencerminkan fleksibilitas metodologis yang tetap berada dalam koridor kehati-hatian
ilmiah.

Pengaruh metodologi Imam Ahmad terbukti sangat luas, mencakup ulama hadis
generasi Kutub al-Sittah, disiplin al-jarh wa al-ta’dil, pembentukan Mazhab Hanbali, serta
penguatan identitas teologi Ahl al-Sunnah wa al-Jama‘ah. Oleh karena itu, Imam Ahmad

42 Abu Ya'la al-Farra’, Tabagat al-Hanabilah (Beirut: Dar al-Ma'rifah, 1989), jil. I, hlm. 44-47.

43 Tbn Taymiyyah, Majmii’ al-Fatawa (Riyadh: Dar “Alam al-Kutub, 1995), jil. III, hlm. 25-28.

4 Jonathan A. C. Brown, Hadith: Muhammad’s Legacy in the Medieval and Modern World (Oxford:
Oneworld, 2009), hlm. 72-75.

22



dapat dipandang sebagai figur transisional yang menjembatani fase awal transmisi hadis
dengan fase kodifikasi metodologi kritik hadis yang lebih sistematis. Perannya menegaskan
bahwa standar keotentikan hadis dalam tradisi Islam klasik dibangun di atas fondasi ilmiah
yang kokoh, integratif, dan berorientasi pada penjagaan kemurnian ajaran Nabi
Muhammad saw.

Daftar Pustaka
Abu Hatim, Ibn Abi. al-Jarh wa al-Ta’dil. Jil. I. Hyderabad: Da’irat al-Maarif, 1952.
Abu Ya'la al-Farra’. Tabagat al-Hanabilah. Jil. I. Beirut: Dar al-Ma'rifah, 1989.

Abu Zahrah, Muhammad. Ahmad ibn Hanbal: Hayatuh wa ‘Asruh wa Fighuh. Kairo: Dar al-
Fikr al-’ Arabi, 1958.

al-A’zami, Muhammad Mustafa. Studies in Hadith Methodology and Literature. Indianapolis:
American Trust Publications, 1977.

al-Bayhaqi, Ahmad ibn al-Husayn. Manaqib al-Syafi'i. Jil. II. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1997.

al-Dhahabi, Muhammad ibn Ahmad. Mizan al-I'tidal fi Nagd al-Rijal. Jil. 1. Beirut: Dar al-
Kutub al-‘Ilmiyyah, 1995.

— — —. Siyar A’lam al-Nubala’. Jil. XI. Beirut: Mu’assasah al-Risalah, 1996.
al-Khatib al-Baghdadi. al-Kifayah fi “llm al-Riwayah. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 2001.
— — —. Tarikh Baghdad. Jil. IV. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 2001.

al-Khatib, Muhammad “Ajjaj. Usul al-Hadith: ‘Ulumuh wa Mustalahuh. Beirut: Dar al-Fikr,
2005.

al-Shafi‘i, Muhammad ibn Idris. Ikhtilaf al-Hadith. Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, 2002.

al-Suyti, Jalal al-Din. Tadrib al-Rawi fi Sharh Taqrib al-Nawauwsi. Jil. 1. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1996.

Brown, Jonathan A. C. Hadith: Muhammad'’s Legacy in the Medieval and Modern World. Oxford:
Oneworld, 2009.

— — —. “The Mihna and the Formation of Sunni Orthodoxy.” Journal of Islamic Studies 22,
no. 3 (2011).

— — —. “"How We Know Early Hadith Critics Did Matn Criticism.” Journal of Islamic Studies
15, no. 2 (2004): 143-184.

Hallaq, Wael B. A History of Islamic Legal Theories. Cambridge: Cambridge University Press,
1997.

23



Ibn al-Jawzi, “Abd al-Rahman. Managib al-Imam Ahmad. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah,
1999.

Ibn al-Salah, “‘Uthman ibn “‘Abd al-Rahman. ‘Ulum al-Hadith. Beirut: Dar al-Fikr, 1986.
Ibn Kathir, Isma‘il ibn “Umar. al-Bidayah wa al-Nihayah. Jil. X. Beirut: Dar al-Fikr, 1987.

Ibn Qudamah, Muwaffaq al-Din. Rawdat al-Nazir wa Jannat al-Manazir. Beirut: Mu’assasah
al-Risalah, 1998.

Ibn Taymiyyah, Ahmad ibn ‘Abd al-Halim. Majmu’ al-Fatawa. Jil. IIl. Riyadh: Dar ‘Alam al-
Kutub, 1995.

Lucas, Scott C. “The Authority of Hadith Critics.” Islamic Law and Society 8, no. 3 (2001): 316-
334.

— — —. “The Formation of Sunni Hadith Criticism.” Journal of Islamic Studies 15, no. 2 (2004).
Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2018.
Sugiyono. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: Alfabeta, 2017.

24



