
51 

 

Dirasat: Journal Islamic Studies 

P-ISSN 
E-ISSN 

: 2088-9100 
: xxxx-xxxx 

Vol. 2 No. 1, April 2025 
DOI           : 
Dirasat: Journal Islamic Studies 

 

ORIENTASI TAFSIR ISYARI SUFI                                                                

PADA TAFSIR AN NASAFY  

Hermansyah1 

1STAI Dirosat Islamiyah Al-Hikmah, Jakarta, Indonesia; email: 
hermansyahadriansyah24@gmail.com   

 

 

Keywords 

Tafsīr an-Nasafī; 

Sufism; Isyārī; Spiritual 

Exegesis; Spirituality. 

ABSTRACT 

This study departs from the need to highlight the  living and hidden 
dimension of Sufism behind the simplicity of the editorial of Tafsīr an-
Nasafī by 'Abdullāh ibn Aḥmad an-Nasafī, a great scholar of 
Māturīdiyyah of the 7th century AH. So far, Tafsīr an-Nasafī has  often 
been positioned as a concise commentary that is on the rational-moderate 
path, but if examined more deeply, it will be found that the current of 
Sufism is prominent and significant in interpretation. Through a 
thematic and descriptive-qualitative analysis approach, this study found 
that  the orientation of isyārī Sufism in Tafsīr an-Nasafī appeared 
prominent and significant. These elements are seen in: (1) the emphasis 
on moral-spiritual meaning after the presentation of zahir verses; (2) the 
use of Sufism terms such as ma'rifah, mujāhadah, tazkiyah al-nafs, and 
ḥaqīqah; (3) the integration between the Māturīdiyyah theological 
framework and the Sufi inner consciousness; and (4) the association of the 
verses of the Qur'an with  the process of the soul's journey to spiritual 
maturity. Thus, this study shows that Tafsīr an-Nasafī is an important 
example of moderate Sufism—a Sufism that does not deny the text, does 
not ignore zahir, but instead makes spiritual experience a layer of 
meaning that deepens the understanding of shari'i. These findings 
provide an academic basis for expanding the study of the position of 
moderate isyārī Sufism in the study of contemporary interpretation and 
its relevance to the development of a balanced modern Islamic spirituality 
rooted in the classical scientific tradition. 

 

 

 

 

 

http://jurnal.alhikmah.ac.id/?journal=elhikmah
mailto:hermansyahadriansyah24@gmail.com


52 

 

 

Kata Kunci: 

Tafsiran-Nasafī; 

Tasawuf; Isyārī; 

Tafsir Spiritual; 

Spiritualitas 

ABSTRAK 

Studi ini berangkat dari kebutuhan untuk menyoroti  dimensi  Sufisme 
yang hidup dan tersembunyi  di balik kesederhanaan editorial Tafsīr an-
Nasafī oleh 'Abdullāh ibn Aḥmad an-Nasafī, seorang cendekiawan besar 
Māturīdiyyah dari abad ke-7 H. Sejauh ini, Tafsīr an-Nasafī sering  
diposisikan sebagai komentar ringkas yang berada di jalur rasional-
moderat, tetapi jika diteliti lebih dalam, akan ditemukan bahwa arus 
Sufisme menonjol dan signifikan dalam interpretasi. Melalui pendekatan 
analisis tematik dan deskriptif-kualitatif, penelitian ini menemukan 
bahwa orientasi Sufisme isyārī dalam Tafsīr an-Nasafī tampak menonjol 
dan signifikan. Elemen-elemen ini terlihat dalam: (1) penekanan pada 
makna moral-spiritual setelah penyajian ayat-ayat zahir; (2) penggunaan 
istilah tasawuf seperti ma'rifah, mujāhadah, tazkiyah al-nafs, dan 
ḥaqīqah; (3) integrasi antara kerangka teologis Māturīdiyyah dan 
kesadaran batin Sufi; dan (4) asosiasi ayat-ayat Al-Qur'an dengan  proses 
perjalanan jiwa menuju kematangan spiritual. Dengan demikian, 
penelitian ini menunjukkan bahwa Tafsīr an-Nasafī adalah contoh 
penting dari Sufisme moderat—seorang Sufisme yang tidak menyangkal 
teks, tidak mengabaikan zahir, melainkan menjadikan pengalaman 
spiritual sebagai lapisan makna yang memperdalam pemahaman 
syariah. Temuan ini memberikan dasar akademis untuk memperluas 
studi tentang posisi Sufisme isyārī moderat dalam studi interpretasi 
kontemporer dan relevansinya dengan pengembangan spiritualitas 
Islam modern yang seimbang yang berakar pada tradisi ilmiah klasik. 

A. Pendahuluan 

Kajian tafsir Al-Qur'an dalam tradisi intelektual Islam merupakan bidang yang terus 

berkembang dalam kajian kontemporer. Dalam perkembangan metodologisnya, tafsir tidak 

hanya dipahami sebagai penjelasan tekstual tentang isi ayat-ayat Al-Qur'an, tetapi juga 

sebagai representasi dari orientasi epistemologis, teologis, dan spiritual seorang mufassir.1 

Salah satu dimensi yang berakar dalam sejarah penafsiran adalah dimensi Sufisme. 

Penafsiran sufistik—atau yang mengandung unsur-unsur isyārī—mewakili kecenderungan 

interpretasi yang berusaha menangkap pesan batin Al-Qur'an melalui pendekatan 

kontemplatif dan pengalaman spiritual.2 Tradisi ini berkembang dari abad ke-3 H dan 

matang pada abad ke-5 H dengan munculnya karya-karya seperti Lathā'if al-Isyārat karya 

al-Qusyairī. 

Perhatian terhadap interpretasi gaya tasawuf meningkat seiring dengan 

berkembangnya minat akademis terhadap spiritualitas Islam. Studi terbaru menegaskan 

 
1 U I N Sunan, Gunung Djati, dan Muhammad Yahya, "Argumentasi Eksistensial Tafsir Sufi" 2, no. 3 

(2022): 305–12. 
2 Abdul Ghoni dan Hari Fauji, "Studi Metodologis dalam Kitab Tafsir Lathaif Al-Itanda oleh Imam Al-

Qusyairi" 2, no. 2 (2023): 237–43. 



53 

 

bahwa tasawuf dalam tafsir bukan hanya ekspresi mistis, tetapi bentuk internalisasi makna 

Al-Qur'an yang menjembatani dimensi dalam dan luar ajaran Islam.3 

Para peneliti menekankan bahwa tafsir tasawuf memiliki karakteristik yang 

membedakannya dengan pendekatan interpretasi lainnya, terutama dalam hal penggunaan 

simbol, interpretasi yang mengarah pada pemurnian jiwa, serta elaborasi makna ayat yang 

berkaitan dengan perjalanan spiritual seorang pelayan.4 Pendekatan ini memberikan 

banyak perspektif dalam memahami hubungan antara teks wahyu dan pengalaman 

manusia. 

Meskipun sebagian besar studi tentang komentar Sufi telah ditujukan pada tokoh-

tokoh seperti al-Qusyairī, al-Jailānī, Ibn 'Arabi, dan al-Rāzī, ada tokoh lain yang belum 

mendapat perhatian yang memadai dalam konteks ini. Salah satunya adalah Abu Hafs 

Umar al-Nasafī, seorang cendekiawan besar dari wilayah Transoxiana (Māwarāʾ an-Nahr) 

yang dikenal karena luasnya pengetahuannya dalam yurisprudensi, keyakinan, Sufisme, 

dan interpretasi.5 

Al-Nasafī dikenal luas karena karya-karyanya di bidang teologi dan yurisprudensi, 

termasuk al-'Aqā'id al-Nasafiyyah yang banyak diberikan ceramah oleh para sarjana 

setelahnya. Namun, kontribusinya di bidang interpretasi belum banyak dikaji, terutama 

dalam kaitannya dengan dimensi sufistik yang mungkin muncul dalam interpretasinya.6 

Al-Taysīr fī al-Tafsīr, yang dianggap sebagai salah satu karya tafsir al-Nasafī, 

menunjukkan karakter yang berbeda dari karya teologis rasional-kalāmī-nya. Al-Taysīr 

tidak hanya mencerminkan kerangka faqih dan mutakallim, tetapi juga menyajikan nuansa 

spiritual tertentu yang diintegrasikan dalam pembahasan ayat-ayat Al-Qur'an.7 

Beberapa penelitian modern menunjukkan bahwa interaksi antara tasawuf dan tafsir 

tidak dapat dipisahkan dari latar belakang intelektual seorang mufassir. Dengan demikian, 

keterlibatan al-Nasafī dalam harta karun Sufisme melalui koneksi jaringan ulama di 

wilayah Transoxiana dan hubungan ilmiahnya dengan tradisi spiritual pada masanya 

adalah faktor penting yang perlu dipertimbangkan.8 

 
3 Seyyed Hossein, "Pelajaran Al-Qur'an," Studi Al-Qur'an Pertama (2016): 87. 
4 Sejarah Singkat, "Mistisisme Islam," 2010. 
5 Utkir Guzarov, "TENTANG IMAM ABU HAFS UMAR BIN MUHAMMAD AN-NASAFI, 

SEORANG ULAMA YANG LAHIR DI NASAF Utkir" 10, no. 2 (2022): 794–97. 
6 Jalaluddin As Suyuthy, Thabaqah Al Mufassirin (Kuwait: Darun Nawadir, Kuwait, 2010). 
7 Sebuah disertasi, "Kesinambungan dan Perubahan dalam Tradisi Sufi Persia di Iran Timurid 

Kemudian: Studi tentang Shams al-dīn lāhījī dan Komentarnya tentang Gulshan e-Rāz," no. Januari (2022). 
8 Michael E Asbury, Melihat dengan Hati Mistisisme India di Barat, 2024. 



54 

 

Transoxiana sendiri merupakan wilayah yang tidak hanya menjadi pusat teologi 

Māturīdi, tetapi juga pusat penting perkembangan tasawuf di Abad Pertengahan Islam. 

Karya-karya para sarjana di wilayah ini sering menunjukkan sintesis antara pendekatan 

hukum, teologi, dan spiritualitas.9 Dengan demikian, keberadaan unsur-unsur Sufisme 

dalam tafsir al-Nasafī menjadi sangat mungkin secara historis dan intelektual. 

Studi tentang pola sufistik dalam tafsir al-Nasafī juga diperlukan untuk melihat 

bagaimana seorang sarjana Māturīdī—sering diidentifikasi dengan rasionalitas moderat—

memahami dan menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an dalam kerangka spiritual. Hal ini dapat 

memperkaya pemahaman modern tentang hubungan antara Māturīdī kalam dan Sufisme 

dalam konteks interpretasi wahyu.10 

Dalam ranah kajian tafsir, keberadaan unsur-unsur tasawif dalam sebuah karya tafsir 

memiliki implikasi metodologis. Ini membutuhkan pembacaan mendalam dari teks tafsir 

untuk mengidentifikasi orientasi makna yang mengarah ke dimensi batin syair. Pendekatan 

ini juga memungkinkan pembaca untuk memahami kontribusi al-Nasafī terhadap warisan 

interpretasi Sufistik. 

Analisis tafsir al-Nasafī dalam konteks Sufisme juga memberikan kesempatan untuk 

mengeksplorasi bagaimana konsep-konsep spiritual tertentu diungkapkan melalui 

penafsiran ayat-ayat tersebut. Seperti yang dicatat dalam studi interpretasi Sufi, interpretasi 

batin sering tersirat dalam komentar singkat yang secara metodologis berbeda dari 

interpretasi Sufi murni seperti Ibnu 'Arabi.11 

Penelitian ini penting karena dapat mengisi kesenjangan sastra mengenai tokoh-tokoh 

yang selama ini lebih dikenal dalam disiplin ilmu kalam dan fiqh, namun kurang 

diapresiasi dalam konteks tafsir dan spiritualitas. Dengan meneliti unsur-unsur sufistik 

dalam tafsir al-Nasafī, penelitian ini membuka ruang baru dalam studi interpretasi klasik. 

Selain itu, penelitian ini berkontribusi pada pemetaan pola tafsir di Asia Tengah, 

wilayah yang memiliki pengaruh luas terhadap sejarah intelektual Islam, namun belum 

dipelajari secara proporsional dalam literatur tafsir Sufistik. Penelitian ini juga memperkuat 

 
9 AHMET T. KARAMUSTAFA, "No Title," Sufisme: Periode Formatif. Survei Islam Edinburgh Baru. 

Edinburgh: Edinburgh University Press, 2007;, no. 26 (2007): 3–5. 
10 Ramon Harvey, "Tuhan Transendent, Dunia Rasional, Teologi Maturidi," 2021. 
11 Shafwatul Bary, "Hermeneutika Sufistik dalam Sastra Tarekat (Studi Naskah Studi Ordo Syattariyah 

Minangkabau) oleh: Shafwatul Bary NIM: 18200010096 SKRIPSI yang diajukan ke Program Pascasarjana UIN 
Sunan Kalijaga untuk memenuhi salah satu persyaratan mempe," 2020. 



55 

 

argumen bahwa Sufisme bukanlah fenomena marjinal, tetapi merupakan bagian integral 

dari dinamika pemikiran Islam.12 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara 

mendalam keberadaan unsur-unsur tasawuf dalam tafsir Abu Hafs al-Nasafī, dengan 

menggunakan analisis teks dan pendekatan historis-intelektual. Diharapkan penelitian ini 

dapat memberikan kontribusi konseptual bagi pengembangan kajian tafsir, spiritualitas 

Islam, dan kajian pemikiran al-Nasafī secara lebih komprehensif. 

B. Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

perpustakaan yang berfokus pada analisis teks klasik dan kajian akademik modern tentang 

interpretasi sufistik. Sumber utama penelitian ini adalah buku Al-Taysīr fī al-Tafsīr karya 

Abu Hafs Umar al-Nasafī, sedangkan sumber sekundernya meliputi literatur tafsir, teologi 

Māturīdīyah, karya biografi, serta penelitian ilmiah kontemporer tentang Sufisme dan 

hermeneutika Al-Qur'an. 

Teknik pengumpulan data dilakukan dengan dokumentasi yaitu mengumpulkan 

naskah, buku tafsir, karya ulama sebelumnya, dan artikel jurnal akademik yang relevan. 

Pemilihan sumber dilakukan melalui purposive sampling, yaitu hanya mengambil literatur 

yang memiliki relevansi langsung dengan aspek Sufisme, pola penafsiran isyārī, dan 

konteks intelektual al-Nasafī di wilayah Transoxiana. 

Instrumen penelitian berupa  kisi-kisi bacaan yang disusun untuk memetakan unsur-

unsur sufistik dalam penafsiran ayat, termasuk indikator seperti simbolisme spiritual, 

penekanan pada tazkiyatun-nafs, pola makna batin, dan bentuk bacaan isyārī. Instrumen 

ini juga digunakan untuk menelusuri hubungan antara latar belakang intelektual al-Nasafī 

dan orientasi interpretasinya. 

Data dianalisis menggunakan analisis tematik untuk mengidentifikasi pola makna 

utama dalam penafsiran al-Nasafī terkait spiritualitas. Analisis tematik dilakukan melalui 

tiga tahap: (1) pengkodean awal pernyataan atau interpretasi yang memiliki nuansa 

sufistik, (2) kategorisasi tematik berdasarkan kesamaan kecenderungan penafsiran, dan (3) 

menggambar tema besar yang menggambarkan pola sufistik dalam tafsir al-Nasafī. 

 
12 Devin DeWeese, "Islamisasi Dan Agama Asli dalam Gerombolan Emas" (The Pennsylvania State 

University Press, 1994). 



56 

 

Proses penelitian diawali dengan identifikasi masalah dan perumusan tujuan 

penelitian sebagai dasar penentuan kerangka teoritis dan fokus analisis. Selanjutnya, 

pengumpulan data dilakukan dari sumber primer dan sekunder melalui teknik 

dokumentasi. Setelah data dikumpulkan, proses dilanjutkan dengan analisis tematik yang 

memberikan ruang untuk memahami secara mendalam kecenderungan batin dalam teks 

interpretasi. Tahap akhir penelitian adalah menarik kesimpulan berdasarkan temuan 

analisis, yang diharapkan dapat memberikan gambaran komprehensif tentang keberadaan 

dan karakter unsur-unsur Sufisme dalam penafsiran Abu Hafs Umar al-Nasafī. 

C.  Hasil dan Pembahasan 

Studi penafsiran klasik tidak hanya membutuhkan pembacaan makna zahir dari 

ayat-ayat tersebut, tetapi juga pengamatan terhadap kedalaman orientasi spiritual yang 

juga membentuk cara seorang mufassir memahami Al-Qur'an. Dalam konteks  Tafsir al-

Taysīr fī tafī karya Abu Hafs al-Nasafīr, pembacaan yang mendalam menunjukkan bahwa 

makna ayat-ayat Al-Qur'an tidak berhenti pada aspek linguistik atau hukum, tetapi 

mencapai dimensi batin yang erat kaitannya dengan tradisi Sufisme. Ini menunjukkan 

bahwa al-Nasafī bukan hanya seorang faqih dan teolog, tetapi juga memiliki kepekaan 

spiritual yang memengaruhi kerangka hermeneutiknya.13 

Keberadaan unsur-unsur tasawuf dalam tafsir al-Nasafī dilihat melalui 

kecenderungannya untuk menafsirkan ayat-ayat dengan cara yang lebih kontemplatif, 

menyajikan simbol-simbol perjalanan spiritual, dan mengasosiasikan bimbingan Al-Qur'an 

dengan proses penyucian jiwa. Selain itu, penjelasannya sering mengarah pada apresiasi 

esensi melalui disiplin sulūk, pengalaman spiritual, dan pemurnian pikiran. Dengan 

demikian, pembacaan interpretasinya menjadi relevan tidak hanya untuk studi tafsir, tetapi 

juga untuk studi tasawuf dan spiritualitas Islam.14 

Untuk memahami ruang lingkup sufistik dalam tafsir al-Nasafī secara lebih 

sistematis, penelitian ini mengusulkan beberapa indikator yang menjadi fokus analisis. 

Indikator-indikator ini disusun berdasarkan kecenderungan interpretasi yang secara 

konsisten menunjukkan orientasi tasawuf dalam karyanya. Indikator-indikator ini meliputi: 

(1) penjelasan yang intens tentang konsep Sufisme; (2) penekanan pada perjalanan spiritual 

 
13 Ahmad Baidowi, Tafsir Al Qur'an Nusantara (Banguntapan, Bantul: Lembaga Ladang Kala. Bantul, 

2020). 
14 Dzikir Nirwana, "PETA TAFSIR DI MESIR Melacak Perkembangan Tafsir Al-Qur'an dari Abad 

Klasik hingga Abad Modern" 1, no. Jurnal Falasifa (nd): 27–46. 



57 

 

(sulūk), mujahadah, dan disiplin spiritual; (3) pembahasan tentang hubungan antara 

syariah dan realitas; (4) gambaran konsep perwalian dan kedudukan wali Allah; dan (5) 

penjelasan tentang keadaan spiritual (aḥwāl) dan tahap-tahap perjalanan mental 

(maqāmāt). 

Melalui indikator-indikator ini, penelitian ini berusaha untuk menelusuri bagaimana 

al-Nasafī menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an dengan cara yang bersufistik dan bagaimana 

orientasi Sufisme menjadi bagian integral dari metode interpretasinya. Pendekatan ini 

memberikan gambaran yang lebih komprehensif tentang posisi al-Nasafī dalam tradisi 

tafsir, sementara juga membuka ruang baru untuk memahami hubungan antara teologi, 

fiqh, dan spiritualitas dalam karya-karya sarjana Transoxian dalam Islam abad 

pertengahan.15 

a. Indikator Pertama  : Banyaknya Ungkapan Tasawuf Yang Dikutip oleh Abu Hafṣ al-

Nasafī dalam Tafsirnya 

Salah satu indikator paling menonjol yang menunjukkan adanya dimensi sufistik 

dalam tafsir Abu Hafṣ al-Nasafī adalah banyaknya kutipan dan rujukan beliau kepada 

ungkapan-ungkapan ahli tasawuf. Para peneliti yang menelaah karya tafsirnya, al-Taysīr wa 

al-Akmal al-Thūlī, hampir tidak pernah meragukan bahwa tafsir ini memiliki kandungan 

spiritual yang begitu kaya. Keterangan-keterangan yang dinukil dari berbagai tokoh sufi 

kuat mengesankan bahwa al-Nasafī sangat akrab dengan literatur tasawuf dan 

memanfaatkan warisan sufistik tersebut sebagai bagian dari metode penafsirannya.16 

Dalam beberapa bagian tafsir tersebut, al-Nasafī mengutip karya Bayān Madhāhib al-

Shūfiyyah serta riwayat-riwayat dari tafsir al-Sakkūrī yang berisi uraian tentang keadaan-

keadaan spiritual dan keutamaan para tokoh sufi seperti Abū Yazīd al-Busthāmī, al-Ḥusayn 

al-Kattānī, Abū ‘Abdillāh Aḥmad al-Ghazālī, dan banyak lainnya. Ia juga mengutip 

pendapat Syaikh Ismā‘īl al-Rūḥī, dan merujuk pada penjelasan sebelumnya mengenai 

hakikat “al-Taysīr” untuk menguatkan bahwa tafsir ini memang dibangun di atas spirit 

pencerahan batin.17 

 
15 Al-Nasafy, "Al Tafsir Fi At-Tafsir" (Dar-Allobab, Turki Istanbul, 2019). 
16 Abi Abdir Rahman As Sulamy, “Thabaqatush Shufiyah,” 2003. 
17 Al-andalusia An-naysaburi D A N An-nasafi, Studi Komparasi, and Atas Penafsiran, “DALAM AL-

QUR’AN PERSPEKTIF ABU HAYYAN AL-ANDALUSIA AN-NAYSABURI DAN AN-NASAFI (Studi 
Komparasi Atas Penafsiran Q.S. At-Taubah: 33, Q.S. Al-Fath: 28, Dan Q.S. As-Saf: 9),” no. 9 (n.d.). 



58 

 

Para ulama dan peneliti modern juga menegaskan ciri sufistik dalam metode al-

Nasafī. Dr. Jamāl Muṣṭafā, dalam disertasi doktornya tentang tafsir al-Taysīr, menyebutkan 

bahwa salah satu karakteristik utama tafsir sufi adalah seringnya seorang mufassir 

mengutip perkataan para sufi, terutama tokoh-tokoh ma‘rifat dan ahli hakikat. 

Menurutnya, al-Nasafī memberikan perhatian yang sangat besar pada kutipan-kutipan ini, 

sehingga ia memasukkan ungkapan-ungkapan para syekh sufi dalam berbagai penjelasan 

ayatnya. Hal ini menunjukkan bahwa orientasi spiritual menjadi bagian integral dari 

kerangka hermeneutika al-Nasafī.18 

Kebiasaan al-Nasafī mengutip pendapat para sufi menunjukkan bahwa menurutnya, 

pemahaman mendalam tentang Al-Qur’an tidak bisa dipisahkan dari pengalaman batin 

dan penyaksian spiritual para ahli ma‘rifat. Oleh sebab itu, ia merujuk pada tokoh-tokoh 

besar seperti al-Junayd, Sahl ibn ‘Abdillāh al-Tustarī, ‘Abdul Qādir al-Silīmī, Dzū al-Nūn 

al-Miṣrī, Ḥabīb al-Maḥjūb, Abu al-Qāsim al-Syiblī, dan lainnya. Banyaknya kutipan dari 

para ulama tasawuf ini menunjukkan bahwa al-Nasafī memiliki pandangan bahwa para 

ahli sulūk memiliki kedalaman pengalaman ruhani yang layak dijadikan rujukan dalam 

menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an.19 

1. Contoh Pertama Dalam Penafsirannya Pada Ayat: 

Contoh pertama yang menunjukkan corak sufistik dalam tafsir al-Nasafī dapat 

dilihat ketika ia menafsirkan firman Allah: 

﴾ صِراَطَ الَّذِينَ أنَْ عَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴿   

"Jalan orang-orang yang Engkau beri nikmat kepada mereka". 

Setelah mengutip keterangan para ulama salaf mengenai siapa yang dimaksud 

“orang-orang yang diberi nikmat”, al-Nasafī kemudian menukil berbagai penjelasan tokoh 

sufi. Misalnya, Sahl ibn ‘Abdillāh al-Tustarī berpendapat bahwa yang dimaksud adalah 

mereka yang disempurnakan nikmatnya oleh Allah karena mereka konsistensi terhadap 

sunnah.20 Pendapat ini ia hubungkan dengan firman Allah : 

 
18 Abu Hafsh An Nasafy, Al-Iklil Ala Madarizil Tanzil Wa Haqoiqit Ta’wil-An-Nasafy, ed. Muhyuldin, 

Pertama (Beirut, Libanon: Darul Kutub Al Ilmiyah, Beirut, Libano, 2022).  
19 Dr. Jaudah, “Al Ittijah Ash Shufi Fi Tafsir,” 2007. 
20 Sahl bin Abdillah Tustari, “Tafsir At Tustari” (Beirut, Libanon: Darul Kutub Al Ilmiyah, Beirut, 

Libano, 2005). 



59 

 

 فَضْلًا مِ نَ اللََِّّ وَنعِْمَةا  (7) أوُلََٰئِكَ هُمُ الرَّاشِدُونَ 
Mereka itulah orang-orang yang mengikuti jalan kebenaran(7)                                                       

Sebagai karunia dan nikmat dari Allah.(8) 

Kemudian tokoh-tokoh lain seperti Muḥammad ibn ‘Alī, ‘Alī ibn al-Ḥusain ibn 

Wāqid, al-Ḥasan al-Baṣrī, asy-Syiblī, dan Abu ‘Utsmān al-Ḥīrī juga dikutip oleh al-Nasafī 

untuk menjelaskan makna “nikmat” dalam berbagai dimensi spiritualnya, seperti syukur, 

kesabaran, penjagaan dari kesesatan, hingga makna “melupakan nikmat karena tenggelam dalam 

menyaksikan Pemberi Nikmat.”21 

Beragamnya pendapat sufi yang dikutip al-Nasafī menunjukkan bahwa ia tidak 

sekadar ingin menjelaskan makna ayat secara literal, tetapi ingin menggiring pembaca 

kepada kedalaman makna batin yang dibawa oleh ayat tersebut. Hal ini menjadi bukti kuat 

bahwa unsur tasawuf menempati posisi penting dalam tafsirnya.22 

2. Contoh Kedua Dalam Penafsirannya Pada Ayat:  

Contoh kedua kentalnya nuansa tafsir isyari sufi yaitu ketika al-Nasafī menafsirkan 

firman Allah: 

 ﴿ أُو۟ل ـَٰٓئِكَ يُـؤْمِنُونَ بِهِۦ ﴾ 

"Mereka itulah orang-orang yang beriman kepadanya". 

Dalam penjelasan ayat ini, al-Nasafī dengan tegas membedakan antara iman 

menurut ahli syariat dan iman menurut ahli hakikat. Ia menyatakan bahwa definisi iman 

versi ahli hakikat menggambarkan tingkat kesempurnaan seorang mukmin dalam sifat-

sifat iman.23 

Ia menukil definisi Ruwaim, yang mengatakan bahwa iman adalah memandang 

kecil seluruh makhluk ketika menyaksikan keagungan Allah. Menurut Fāris, iman adalah 

pengagungan hakikat ketuhanan dalam kerangka syariat. 24 

 
21 Aliyah Muhammad, Al Kanzul Jalil Ala Madariju Ta’wil, Al Kanzul Jalil Ala Madarikut Tanzil, vol. 27, 

2022. 
22 Suyuthy, Thabaqah Al Mufassirin. 
23 Muhammad, Al Kanzul Jalil Ala Madariju Ta’wil. 
24 Dzulfikar Akbar Romadlon, Buku Ajar Membenarkan Allah Dalam Iman: Membaca Aqidah Dengan Nalar 

Kritis, Buku Ajar Membenarkan Allah Dalam Iman: Membaca Aqidah Dengan Nalar Kritis, 2020, 
https://doi.org/10.21070/2020/978-623-6833-40-7. 

http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/tabary/sura49-aya7.html
http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/tabary/sura49-aya7.html


60 

 

Tokoh-tokoh lain seperti Sahl al-Tustarī, Dāwud al-Tha’ī, dan lainnya menjelaskan 

iman sebagai gabungan antara tawakkal, kejujuran, ridha, ketundukan kepada Allah, dan 

penghayatan batin yang mendalam25. 

Dengan menonjolkan definisi-definisi ini, al-Nasafī memperlihatkan kecenderungan 

sufistiknya, sebab ia tidak hanya menjelaskan iman dalam aspek fikih atau teologi formal, 

tetapi juga sebagai pengalaman batin. 

3. Contoh Ketiga Dalam Penafsirannya Pada Ayat:  

Contoh berikutnya adalah ketika ia menafsirkan firman Allah pada surat Al Baqarah 

ayat 29  : 

يعاا ﴾  ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِ الَْْرْضِ جََِ
Dialah (Allah) yang menciptakan segala yang ada di bumi untukmu 

Setelah menukil penafsiran para mufassir salaf, al-Nasafī mengatakan bahwa ahli 

hakikat memiliki tafsir khusus terhadap ayat ini. Menurut mereka, Allah menciptakan 

segala yang ada di bumi agar manusia memanfaatkannya dalam ketaatan dan tidak 

berpaling dari Allah menuju sesuatu selain-Nya. Mereka juga menafsirkan bahwa alam 

diciptakan untuk manusia agar manusia bersyukur dan tidak menjadikan dunia sebagai 

beban hati. 

Al-Nasafī kemudian menambahkan pendapat Ibnu ‘Athā’illah, yang menyatakan 

bahwa Allah menciptakan dunia untuk manusia, namun manusia diciptakan untuk 

kemuliaan Allah. Imam al-Qusyairī juga menjelaskan bahwa seluruh ciptaan di langit dan 

bumi ditundukkan agar manusia melihat karunia Allah dalam segala sesuatu.26 

Penutup penjelasan al-Nasafī menunjukkan cakupan pemikiran sufistiknya : ayat 

tersebut bukan hanya tentang penciptaan dunia, tetapi tentang keberadaan manusia, fungsi 

keberadaannya, serta arah perjalanan spiritual menuju Allah. Inilah inti tasawuf yaitu 

mengembalikan seluruh keberadaan manusia kepada Allah al-Haqq.27 

Indikator Kedua : Penjelasan Tentang Penempuh Jalan Spiritual dan Mujahadah Dalam 

Tafsir An-Nasafy. 

 
25 Peter Suwarno et al., “Al-Insan Al-Kamil Fii Ma’rifati Al-Awakhir Wa Al-Awail,” Walisongo: Jurnal 

Penelitian Sosial, 1425. 
26Ibnu Athaillah, “  ي إسقاط التدبي

  .(Darus Salam Al Haditsah, 2007) ”التنوير ف 
27 Jaudah, “Al Ittijah Ash Shufi Fi Tafsir.” 



61 

 

Salah satu aspek terpenting dalam tafsir Abu Hafṣ an-Nasafī adalah penekanannya 

pada dimensi sulūk (perjalanan menuju Allah) dan mujāhadah (kesungguhan melawan 

hawa nafsu). An-Nasafī memandang bahwa para wali Allah berpegang kokoh pada Al-

Qur’an dan Sunnah, dan Allah memuliakan mereka dengan kasyf, yaitu penyingkapan batin 

yang memungkinkan mereka memahami makna-makna spiritual yang halus. Karena itu, 

saat menafsirkan ayat-ayat yang berkaitan dengan perjalanan ruhani, an-Nasafī sering 

berhenti, merenung, dan menuliskan pandangan para ahli hakikat.28 

Dalam pandangan beliau, tasawuf bukanlah ajaran terpisah dari agama, melainkan 

buah dari kedalaman ma‘rifat para sufi terdahulu. Karenanya, ketika menjelaskan ayat-ayat 

tertentu, beliau memasukkan pandangan para arif billāh tentang hakikat hidayah, jalan 

spiritual, dan maqām-maqām perjalanan menuju Allah. Hal ini dapat kita ketahui dalam 

beberapa penafsirannya berikut ini :  

1. Contoh Pertama Penafsirannya Pada Ayat : 

 ﴿ اهْدِنََ الصِ راَطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾

Tunjukilah kami jalan yang lurus 

Dalam menafsirkan ayat ini, an-Nasafī tidak hanya mengutip pandangan mufassir 

klasik, tetapi juga pandangan para sufi yang menekankan bahwa hidayah bukan sekadar 

petunjuk lahiriah, melainkan perjalanan menuju Allah diaman ia menjelaskan : 

• Hidayah adalah bentuk-bentuk bimbingan menuju tujuan, dan tujuan itu adalah Allah 

sendiri. 

• Ṣirāṭ al-mustaqīm adalah jalan yang menghantarkan seorang hamba kepada Allah, 

bukan sekadar jalan hukum syariat. 

An-Nasafī mengutip secara panjang lebar do’a ruhani Asy-Syiblī, yang menjelaskan 

makna “اهدنا” sebagai: 

• Perpindahan jiwa dari dunia menuju alam kemuliaan, 

• Berpindah dari kegelapan nafsu ke cahaya ketenangan, 

• Meninggalkan ego untuk memasuki keesaan Allah, 

• Serta terbebas dari kebiasaan buruk dan pikiran kacau. 

 
28 Al-Nasafy, “Al Tafsir Fi At-Tafsir.” 



62 

 

Uraian ini menunjukkan bahwa bagi kaum sufi, hidayah berarti suatu transformasi 

spiritual yang mengangkat seorang hamba dari sifat-sifat keduniawian menuju penyaksian 

terhadap keindahan dan keagungan Allah.29 

An-Nasafī kemudian menjelaskan bahwa : 

• Orang yang benar-benar memiliki tujuan menuju Allah akan diberi jalan menuju-

Nya. 

• Perjalanan menuju Allah adalah perpindahan dari satu maqām ke maqām lain, 

hingga hamba itu memasuki kedekatan tanpa batas. 

• Jalan ini adalah perjalanan batin yang tidak dibatasi oleh ruang, tetapi ditentukan 

oleh kesiapan hati. 

Tahap akhir perjalanan ini adalah ketika : 

• Hamba diputuskan dari ketergantungan kepada dunia, 

• Disucikan dari belenggu nafsu, 

• Dibukakan baginya rahasia-rahasia kerajaan Allah, 

• Dan mencapai kemantapan dalam ma‘rifat.30 

An-Nasafī menarik tiga pelajaran besar : 

a. Permohonan hidayah adalah permohonan untuk memulai perjalanan sulūk 

Hamba tidak akan diberi taufik kecuali jika ia mengarahkan seluruh dirinya kepada 

Allah. Dengan hidayah, ia mampu: 

• meniti tingkatan sulūk, 

• membersihkan hati dari keraguan, 

• menyingkirkan tabir-tabir yang menghalangi cahaya, 

• dan menyinari dirinya dari kegelapan spiritual. 

b. Ṣirāṭ berarti jalan lurus yang menyucikan 

Ia adalah jalan yang : 

• Memutus sifat-sifat buruk, 

• Menghilangkan noda jiwa, 

• Dan menghancurkan rintangan hawa nafsu. 

 
29 An-nasafi, Komparasi, and Penafsiran, “DALAM AL-QUR’AN PERSPEKTIF ABU HAYYAN AL-

ANDALUSIA AN-NAYSABURI DAN AN-NASAFI (Studi Komparasi Atas Penafsiran Q.S. At-Taubah: 33, 
Q.S. Al-Fath: 28, Dan Q.S. As-Saf: 9).” 

30 Guzarov, “ABOUT IMAM ABU HAFS UMAR BIN MUHAMMAD AN-NASAFI, A SCHOLAR 
WHO WAS BORN IN NASAF Utkir.” 



63 

 

Bagi seorang sālik, perjalanan menuju Allah tidak berhenti pada batas fisik atau 

ibadah lahir saja, tetapi merupakan perpindahan batiniah dari satu maqām ke maqām yang 

lebih tinggi. Ketika cahaya Allah memenuhi hati hamba, ia terbebas dari keterikatan materi 

dan dibukakan rahasia-rahasia alam ruhani.31 

2. Contoh Kedua Penafsirannya Pada  Ayat  

 ﴾غَيِْْ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلََ الضَّالِ يَن  ﴿

Dalam tafsir ayat ini, an-Nasafī kembali menggabungkan pandangan salaf dan 

pandangan sufistik. Ia menukil pendapat seorang arif : Bila Allah menempatkan seorang hamba 

di jalan orang-orang yang diberi nikmat, itu tanda pemuliaan. Bila Allah menjadikan hamba ridha 

kepada ketentuan-Nya, itu bentuk penjagaan dari murka-Nya. Bila Allah meneguhkannya di atas 

kebenaran, itu keselamatan dari kesesatan. 

An-Nasafī menggambarkan bahwa kaum sufi melihat ayat ini sebagai: 

1. Ciri orang-orang yang selamat, 

2. Penjelasan bahwa keselamatan hanya diperoleh melalui kejernihan hati, 

3. Penegasan bahwa perjalanan menuju Allah menuntut pemutusan hubungan dengan 

dunia. 

Menurut jalan para ahli ma‘rifah: 

• Tidak semua yang “masuk” berarti telah dekat. 

• Tidak semua yang dekat berarti termasuk golongan khusus. 

• Tidak semua yang melepaskan dunia berarti telah mencapai maqām penerimaan. 

Perjalanan ruhani memiliki tanda-tanda halus yang hanya dapat dikenali oleh mereka 

yang diberi cahaya oleh Allah. 

An-Nasafī menegaskan seorang sālik  penempuh jalan spiritual tidak layak 

mengharapkan : Karamah, Kasyf, Pengalaman gaib,Atau Pembukaan spiritual. Karena semua 

itu : Bisa jadi adalah ujian, bisa menjadi bentuk istidrāj, atau bahkan makar Allah. 

Yang paling penting adalah memurnikan niat dan menjadikan perjalanan menuju Allah 

sebagai satu-satunya tujuan. 

 
31 Sulamy, “Thabaqatush Shufiyah.” 



64 

 

Indikator Ketiga : Tentang Syariat dan Hakikat, serta Zahir dan Batin Dalam Tafsir An 

Nasafy. 

Abu Hafsh al-Nasafy berupaya menegaskan keotentikan tasawuf lewat 

pengungkapan ragam mazhab dan corak hakikat dimana ia juga menampilkan sikap 

penolakan terhadap kaum yang hanya membatasi pemikirannya pada aspek-aspek lahiriah 

syariat. Tujuannya adalah agar tingkatan-tingkatan spiritual tampak dengan jelas, 

demikian pula hakikat pengetahuan batin dan rahasia ilmu. Hal ini diperlihatkan melalui 

sejumlah contoh dalam Tafsirnya.32 

1. Contoh Pertama Penafsirannya Pada Ayat: 

Contoh penafsiran corak isyari sufi adalah  ketika An Nasafy menafsirkan firman 

Allah Ta‘ala dalam surat Al Ma’arij ayat 23 : 

 ﴿ الَّذِينَ هُمْ عَلَىَٰ صَلًَتِِِمْ دَائمُِونَ ﴾ 
"(yaitu) orang-orang yang tetap konsisten dalam shalat mereka"  

An Nasafy menjelaskan bahwa lafaz dā’imūn (konsisten) dalam tafsir syariat 

bermakna : selalu menegakkan shalat. Sementara dalam tafsir hakikat, dā’imūn merujuk 

pada pemberian ilham-ilham batin yang terus-menerus.33 

Penegasan tentang zahir dan batin dalam amal shalat sering muncul ketika berbagai 

pendapat ditinjau. Di antaranya pendapat dua orang imam besar, yaitu Imam al-Junaid dan 

Abu Yazid al-Bistami. Mereka mengungkapkan yang maknanya adalah :  

(1) Khushu‘ (ketundukan hati) 

Menurut keduanya, khushu‘ memiliki dua dimensi: 

1. Dimensi zahir: 

o Memenuhi rukun-rukun salat secara sempurna, 

o Memenuhi syarat-syarat sah salat sesuai tuntunan syariat, 

o Menjaga adab penghambaan, 

o Menampakkan ketenangan dan kekhusyukan lahiriah saat salat. 

o  

2. Dimensi batin: 

 
32 Angga Arifka et al., “Mystical Experience in Sufism : The Study Of,” Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-

Thullab, 2025, 52–69. 
33 Nasafy, Al-Iklil Ala Madarizil Tanzil Wa Haqoiqit Ta’wil-An-Nasafy. 



65 

 

o Kerendahan jiwa, 

o Keheningan hati, 

o Rasa takut dan berharap kepada Allah, 

o Kehadiran hati saat bermunajat, 

o Pemusatan pandangan batin hanya kepada Allah. 

Untuk ayat: 

 ﴿ الَّذِينَ هُمْ فيِ صَلََتهِِمْ خَاشِعوُنَ ﴾

"(yaitu) orang-orang yang dalam salatnya penuh khushu‘" (QS. al-Mu’minūn: 2), 

An Nasafy menafsirkan bahwa maksudnya adalah: meninggalkan segala hal yang 

diharamkan Allah, meninggalkan kelalaian dan kesia-siaan. 

(2) Ikhlas 

Dimensi batin juga dipahami sebagai: 

• Keikhlasan, 

• Kontemplasi mendalam, 

• Rasa takut dan harap, 

• Pandangan ruhani yang menyaksikan (musyāhadah). 

(3) Berdiri dalam shalat 

Menurut al-Qusyairi :Yang dimaksud dengan iqāmah (menegakkan) adalah 

melaksanakan shalat dengan seluruh rukun dan sunahnya. Berdiri dalam shalat bukan 

sekadar sikap tubuh, tetapi kesaksian hati bahwa ketika ia berkata dalam shalatnya :Lā ilāha 

illā Allāh”, maka ia tidak melihat sekutu bagi Allah dalam segala amal dan geraknya, baik 

yang tampak maupun tersembunyi. Ia seakan berkata : “Dalam seluruh pekerjaanku, aku 

tidak melihat selain Engkau, dan aku hanya mengabdi kepada-Mu.” 

Diriwayatkan dari Abu Bakr al-Siblī bahwa ia berkata : “Andaikan hati ini berpaling 

kepada selain Allah saat shalat, maka shalatku rusaklah, walaupun mata memandang 

dunia.” 

Adapun mengenai firman Allah Ta‘ala dalam surat Al-Mu’minum ayat 1-2 : 

شِعُونَ ﴾ لَحَ ٱلۡمُؤۡمِنُونَ ٱلَّذِينَ هُمۡ فِ صَلًَتِِِمۡ خََٰ  ﴿ قَدۡ أفَ ۡ

"Sungguh beruntung orang-orang beriman, yaitu mereka yang dalam shalatnya penuh khushu‘."  



66 

 

An-Nasafy menafsirkan pengertian khushu‘ adalah ketenangan zahir dan batin. 

Yaknitidak memalingkan pandangan dari anggota tubuh kecuali pada tempat sujud, dan 

tidak mengarahkan hati kepada selain Allah ketika shalat. Diriwayatkan dari seorang laki-

laki yang bertanya kepada al-Junayd: “Dengan apa aku dapat merasakan manisnya shalat?” 

Ia menjawab: “Dengan engkau masuk ke dalam shalat, lalu engkau keluar darinya 

sebagaimana engkau memasukinya.” 

2. Contoh Kedua Penafsirannya Pada Ayat : 

Corak tafsir isyari sufi tampak jelas  pula ketika Al -Nasafy menafsirkan firman Allah 

Ta‘ala : 

نََٰهُم مِ نَ ٱلطَّيِ بََٰتِ فَضَّلۡنََٰهُمۡ عَلَىَٰ كَثِيْ ﴾ اٖ  تَ فۡضِيل خَلَقۡنَا مِّ َّنۡ  ٖ  ﴿ وَرَزَق ۡ  
Beliau menegaskan bahwa lafaz Ṭayyibāt (segala yang baik) menunjukkan ketinggian 

derajat Ahli Syariat dan kedekatan mereka kepada hakikat. Maksudnya: mereka tidak 

memakan sesuatu kecuali dari sumber yang halal. Mereka menjaga adab-adab yang 

diwajibkan, dan mereka menyaksikan (memperhatikan) hal itu dalam kesaksian batin 

mereka.34 

Mereka bersanding dengan para pemilik syariat (ulama zahir), dalam hal ketaatan 

terhadap aturan, dan bersanding pula dengan para pencari hakikat dalam hal penjagaan 

hati dan keadaan batin. Pendapat yang disepakati adalah: bahwa tidaklah dikatakan 

“mereka memperoleh karunia (anugerah)” kecuali jika hal itu diambil dari harta orang-

orang yang tidak melakukan dosa, dan tidak merusak hubungan mereka dengan Allah, 

serta tidak mencampurkan harta tersebut dengan syubhat. 

Orang-orang berperilaku salah tidak akan memberikan sesuatu selain dari harta 

mereka yang ternoda oleh dosa-dosa dan terpengaruh oleh hubungan-hubungan yang 

rusak. Adapun para pemilik hati yang suci, mereka tidak mengambil kecuali apa yang 

bersih dari campuran syahwat, bebas dari sentuhan hawa nafsu, dan tidak keluar dari aliran 

pemberian Allah. 

3. Contoh Ketiga Penafsirannya Pada Ayat :  

Bukti dan contoh nuansa tafsir isyari sufi adalah ketika Al- Nasafy menjelaskan bagi 

kita penyebutan istilah syariat dan hakikat ketika menafsirkan firman Allah Ta‘ala: 

 
34 Abu Hafsh An Nasafy, “At Taysir Fi Tafsir/11” (Istambul Turki: Dar Allobab, 2019). 



67 

 

 ﴿ الَّذِي أَطْعَمَهُم مِ ن جُوع ٍ۬ وَءَامَنَ هُم مِ نْ خَوْف ٍ۬ ﴾
Beliau   menafsirkan ayat tersebut : "Ilham yang diberikan kepada para wali" — lalu 

beliau berkata: “Bagaimana mungkin? Sedangkan firman-Nya sebelumnya adalah:   ۟فلَۡيَعْبدُوُا ﴿

ذاَ ٱلۡبَيۡتِ ﴾  Firman ini menunjukkan bahwa Allah memerintahkan mereka untuk beribadah .رَبَّ هََٰ

kepada-Nya. Dan Dia tidak memerintahkan mereka kepada selain-Nya.” 

Kemudian beliau menambahkan : “Aku tidak mengatakan bahwa ilham (inspirasi 

batin) itu merupakan hukum syariat. Menurutku, hal itu termasuk bagian dari makna 

firman-Nya dalam konteks lain:  ﴿ ُ َ وَيُعلَ ِمُكمُُ ٱللََّّ ﴾وَٱتَّقُوا۟ ٱللََّّ . Dan firman-Nya dalam ayat lain: َأن ٓ   ﴿ إِلََّّ

ٓ إلَِيۡهِ ﴾ ىَٰ َٖ  yakni wahyu dalam makna yang luas.”35—يوُح

   Beliau selanjutnya berkata : Jawaban dari makna ini adalah: bahwa syariat 

merupakan jalan menuju hakikat. Oleh sebab itu, penjelasan harus dikembalikan kepada 

batasan-batasan syariat, karena syariat adalah fondasi yang dengannya hakikat dapat 

dicapai. Para ahli bathin (kalangan sufi) meskipun mereka berbicara tentang berbagai rumuz 

(sinyal spiritual) dan makna-makna halus, mereka  tetap tidak keluar dari batasan syariat. 

Apa pun yang mereka ucapkan harus dikembalikan kepada prinsip syariat, sebagaimana 

firman Allah Ta‘ala memerintahkan Nabi-Nya untuk menetapkan hukum setiap perkara 

berdasarkan al-Kitab dan al-Sunnah, tanpa mengikuti hawa nafsu.36 

Allah Ta‘ala juga menjelaskan bahwa Nabi tidak membuat keputusan menurut hawa 

nafsunya sendiri, sebagaimana firman-Nya : 

 ﴿  الَّذِينَ هُمْ فِ صَلًَتِِِمْ خَاشِعُونَ ﴾
Kawanmu (Nabi Muhammad) tidak sesat, tidak keliru 

Maka ketahuilah bahwa apabila tidak tercapai jalan untuk sampai kepada hakikat, 

maka yang harus dirujuk adalah syariat. Tidak ada dalam sebagian keadaan meskipun 

dalam kondisi yang paling berat sekali pun  syariat dapat digantikan oleh hakikat. Sebab, 

seorang pezina tidaklah menjadi halal baginya (berzina) hanya karena ia telah mencapai 

derajat hakikat. Jika ia berzina, maka tetap berlaku atasnya hukum syariat. Ucapan sebagian 

orang yang mengatakan, “Ini adalah sesuatu yang dipahami dari sisi hakikat, namun 

 
35 Abu Hafs An Nasafy, “At Taisir Fi At Tafsir/15” (Istanbul, Turki: Dar Allobab, 2019). 
36 Saifuddin Dhuhri and Syamsul Rijal, “Ruling on Theology Through the Shari’a: Modern 

Approaches of Qur’an Interpretation and the Classical Universal Law of God’S Transcendence,” Teosofi: Jurnal 
Tasawuf Dan Pemikiran Islam 14, no. 1 (2024): 123–44, https://doi.org/10.15642/teosofi.2024.14.1.123-144. 



68 

 

syariat tidak menetapkannya sebagai hakikat yang sah,” merupakan ucapan yang salah. 

Adapun ucapan para ahli syariat: “Kami adalah orang-orang yang mengikuti syariat”  itulah 

yang benar.37 

Dengan demikian, tampaklah dalam contoh ini bahwa al-Nasafy dari sudut pandang 

tafsirnya yang fikih-sufistik  telah menggabungkan antara dua konsep: syariat dan hakikat, 

tanpa membuka ruang bagi mereka yang mengaku hakikat tetapi meninggalkan syariat, 

sebagaimana dilakukan sebagian kaum sufi ekstrim.³  Demikian pula, keyakinan Abu Hafsh 

al-Nasafy tentang satu kesatuan zahir dan batin dalam al-Qur'an yang tampak dalam 

tafsirnya.38 

Sebagaimana juga ditegaskan oleh Abu Hafsh al-Nasafy tentang kesatuan makna zāhir 

(lahir) dan bāṭin (batin) dalam al-Qur’an, tampak melalui contoh lain ketika ia menafsirkan 

firman Allah Ta‘ala dalam surat Al Baqarah ayat 129 : 

لُوا۟ عَلَيۡهِمۡ ءَايَ َٰتِكَ وَيُ عَلِ مُهُمُ ٱلۡكِتَ َٰبَ وَٱلِۡۡكۡمَةَ وَ  هُمۡ يَ ت ۡ  مِ ن ۡ
عَثۡ فِيهِمۡ رَسُولَا يهِمۡۚۡ إِنَّكَ ﴿ رَب َّنَا وَٱب ۡ يُ زكَِ 

 أنَتَ ٱلۡعَزيِزُ ٱلَۡۡكِيمُ ﴾
Ya Tuhan kami, utuslah untuk mereka sesorang Rasul dari kalangan mereka, yang akan 

membacakan kepada mereka ayat-ayat Engkau, dan mengajarkan kepada mereka Al Kitab (Al 

Quran) dan Al-Hikmah (As-Sunnah) serta mensucikan mereka. Sesungguhnya Engkaulah yang 

Maha Kuasa lagi Maha Bijaksana. 

Ketika menafsirkan ayat ini, beliau menyatakan bahwa firman-Nya: “menyucikan 

mereka dan mengajarkan kepada mereka al-Kitāb dan al-Ḥikmah”, maksudnya adalah : Zāhir 

(lahiriah) al-Kitāb adalah syariat, sedangkan bāṭinnya (makna terdalamnya) adalah al-Ḥikmah.”39 

Indikator Keempat : Pembahasan Tentang Tawassul dan Tabarruk dalam Tafsir Abū Ḥafṣ 

an-Nasafī 

Pembahasan mengenai tawassul dan tabarruk merupakan salah satu aspek penting 

yang menunjukkan adanya kecenderungan sufistik dalam Tafsir Abū Ḥafṣ an-Nasafī. 

Melalui berbagai penjelasan dan riwayat yang ia gunakan, terlihat bahwa Nasafī 

memandang tawassul kepada para nabi, para wali, serta orang-orang saleh sebagai bagian 

dari praktik keagamaan yang memiliki legitimasi dalam tradisi Islam klasik. Sikap ini 

sejalan dengan pendekatan para ulama tasawuf yang memandang keberkahan (barakah) 

 
37 Nasafy, “At Taysir Fi Tafsir/11.” 
38 Muhammad, Al Kanzul Jalil Ala Madariju Ta’wil. 
39 Abu Hafs An Nasafy, “At Taisir Fi At Tafsir/02” (Istanbul, Turki: Dar Allobab, 2019). 



69 

 

sebagai realitas spiritual yang dapat hadir melalui perantara orang-orang yang dimuliakan 

oleh Allah.40 

Nasafī menegaskan bahwa tawassul dan tabarruk bukan hanya merupakan praktik 

kultural, melainkan memiliki dasar tekstual dalam Al-Qur’an, hadis, dan atsar sahabat. 

Dengan cara itu, ia memperlihatkan bagaimana dimensi batin (tasawuf) bersinergi dengan 

praktik lahiriah dalam memperkaya pemahaman keagamaan umat Islam.41 

Dalam tafsirnya, ia beberapa kali menegaskan bahwa keberkahan Allah dapat 

mengalir melalui tempat-tempat suci, peninggalan para nabi, dan jejak orang-orang saleh, 

sejalan dengan pandangan mayoritas sufi bahwa mereka adalah maẓāhir al-raḥmah (lokasi 

turunnya rahmat Allah).42 

1.  Contoh Pertama Penafsirannya Pada Ayat Tentang Keberkahan Nabi Muhmmad saw : 

 

فِ  َۖ وكََانَ مِنَ الْكَٰ
كَةِ اسْجُدُوْا لََِٰدَمَ فَسَجَدُوْْٓا اِلََّْٓ ابِلِْيْسََۗ اَبَٰٰ وَاسْتَكْبََ ىِٕ

ٰۤ
 ريِْنَ وَاِذْ قُ لْنَا للِْمَلَٰ

(Ingatlah) ketika Kami berfirman kepada para malaikat, “Sujudlah kamu kepada Adam!” 

Maka, mereka pun sujud, kecuali Iblis. Ia menolaknya dan menyombongkan diri, dan ia 

termasuk golongan kafir. 

Saat menafsirkan perintah sujud kepada Nabi Adam, Nasafī mengutip riwayat dari 

Qatādah mengenai penciptaan ruh Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم sebelum Adam. Ia juga mengutip 

riwayat yang dinisbahkan kepada Umar bin al-Khaṭṭāb tentang kedudukan Nabi sebagai 

makhluk paling mulia dan sebagai sebab terciptanya Adam serta seluruh makhluk. 

Penjelasan ini menunjukkan bahwa Nasafī mengakui adanya kemuliaan metafisik Nabi 

Muhammad صلى الله عليه وسلم yang menjadi dasar legitimasi tawassul dan tabarruk kepadanya.43 

Ia menambahkan bahwa nama Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم yang tertulis di ‘Arsy adalah tanda 

kemuliaan tertinggi, dan bahwa Allah menjadikan seluruh makhluk diciptakan “melalui 

sebab dirinya”. Penegasan ini selaras dengan tradisi sufistik yang memandang Nabi sebagai 

 
40 Muhammad, Al Kanzul Jalil Ala Madariju Ta’wil. 
41 Rustamov Ilkhom Tursunovich, “American Journal of Research in Humanities and Social Sciences 

“ GUIDELINES FOR DESIGNING EFFECTIVE LANGUAGE American Journal of Research in Humanities 
and Social Sciences” 7 (2022): 65–70. 

42 Khairunnisak Khairunnisak, “Ruling of Tawassul in Islam,” Syarah: Jurnal Hukum Islam & Ekonomi 
12, no. 2 (2023): 167–80, https://doi.org/10.47766/syarah.v12i2.2229. 

43 Nasafy, “At Taisir Fi At Tafsir/02.” 



70 

 

al-ḥaqīqah al-muḥammadiyyah, realitas primordial yang menjadi perantara limpahan rahmat 

Allah ke alam semesta.44 

2. Contoh Kedua Penafsirannya  Tentang  Keberkahan Masjid al-Aqṣā : 

 

نَ الَّذِيْْٓ اَسْرَٰى بِعَبْدِه  ا حَوْلَه ب َٰركَْنَ  الَّذِيْ  الَْقَْصَا الْمَسْجِدِ  اِلَ  الْۡرَاَمِ  الْمَسْجِدِ  مِ نَ  ليَْلًا سُبْحَٰ  

۝١ الْبَصِيُْْ  السَّمِيْعُ  هُوَ  انَِّه اَٰيَٰتِنَاَۗ  مِنْ  لنُِريِهَ  
Dalam menafsirkan ini An-Nasafī menyoroti konsep al-barakah yang meliputi Masjid 

al-Aqṣā dan sekitarnya. Ia menjelaskan bahwa keberkahan tempat suci tersebut terkait 

dengan fakta historis bahwa banyak nabi dan wali menetap di wilayah tersebut. Baginya, 

keberkahan tempat suci bukan sekadar ungkapan metaforis, tetapi merupakan realitas 

spiritual yang dapat dirasakan oleh orang beriman.45 

Pandangan ini selaras dengan pemikiran para ulama tasawuf yang menyatakan 

bahwa keberkahan adalah “energi ruhani” yang menyertai tempat-tempat di mana para 

nabi hidup, beribadah, atau dimakamkan. Karena itu, tabarruk di tempat-tempat tersebut 

bukanlah bid‘ah, tetapi manifestasi dari keyakinan bahwa Allah menanamkan rahmat 

khusus pada ruang tertentu di muka bumi.46 

3. Contoh Ketiga Penafsirannya Pada Ayat Tentang Tabarruk Dengan Peninggalan Nabi صلى الله عليه وسلم. 

Ketika Abu Hafs An-Nasafy menafsirkan surat Al Isra ayat 30 yang berbunyi :  

ءُ وَيَ قْدِرَُۗ انَِّ   بَصِيْْاا  ۢخَبِيْْاا بِعِبَادِه كَانَ   هُ اِنَّ رَبَّكَ يَ بْسُطُ الر زِْقَ لِمَنْ يَّشَاٰۤ
 
ٖ ۝٣ 

Sesungguhnya Tuhanmu melapangkan rezeki bagi siapa yang Dia kehendaki dan 

menyempitkan (-nya bagi siapa yang Dia kehendaki). Sesungguhnya Dia Mahateliti 

lagi Maha Melihat hamba-hamba-Nya. 

Dalam penjelasannya tentang terkait dengan tabarruk dengan peninggalan nabi saw 

disebutkan tentang sebab turunnya ayat tersebut bahwa Jabir menjelaskan saat nabi sedang 

 
44 Khalil Andani, “Metaphysics of Muhammad the Nur Muhammad from Imam Ja’far Al-Sadiq (d. 

148/765) to Nasir Al-Din Al-Tusi (D. 672/1274),” Journal of Sufi Studies 8, no. 2 (2020): 99–175, 
https://doi.org/10.1163/22105956-12341317. 

45 Mohd Sholeh Sheh Yusuff, Yusuf Haji-Othman, and Mohamad Hazli Ismail, “A Critical Analysis of 
the Influence of Tafsir Al-Nasafi in Tafsir Nur Al-Ihsan Based on Genetic Approach,” International Journal of 
Academic Research in Business and Social Sciences 11, no. 6 (2021), https://doi.org/10.6007/ijarbss/v11-i6/10367. 

46 HUSSEIN HATEM HUSSEIN, FATIMA MOHAMED MAHMOUD, “Quranic Readings Contained 
in the Interpretation of (Revealing the Facts and Explaining the Minutes of the Interpretation of the Words of 
God Almighty) By Imam Burhan Al-Din Al-Nasafi (D. 687 Ah) Surat an-Nahl As a Model (Presentation and 
Analysis),” Russian Law Journal 11, no. 6s (2023): 629–34, https://doi.org/10.52783/rlj.v11i6s.1517. 



71 

 

duduk bersama para sahabatnya datanglah seorang anak kecil dan berkata : Ya Rasulullah 

ibuku meminta pakaian yang sedang engkau pakai. Padahal beliau tidak ada pakaian yang 

lain. Maka beliau bersabda kepada anak itu tunggu sebentar. Lalu anak itu pulang dan 

menemui ibunya. Lalu ibunya berkata kepada anak tersebut agar mengatakan kepada 

Rasulullah bahwa ibu meminta pakaian darimu agar memperole berkah dari dirimu. Maka 

Rasulullah masuk ke rumahnya dan melepaskan bajunya, dan duduk dalam keadaan tidak 

pakai baju. Lalu adzan dimandangkan sementara beliau tidak keluar. Maka para sahabat 

menanti dengan gelisah. Lalu mereka menemui dan melihat dalam keadaan tidak pakai 

baju. Maka mereka akhirnya mencela anak tersebut.  

Selain itu, riwayat tentang seorang anak yatim yang meminta rambut Nabi صلى الله عليه وسلم untuk 

diwarisi dari ayahnya menunjukkan bahwa tabarruk dengan peninggalan Nabi  صلى الله عليه وسلم 

merupakan praktik yang dikenal dan diterima pada masa para sahabat. An-Nasafī 

memandang semua bukti ini sebagai penguat legitimasi syar‘i maupun historis terhadap 

tabarruk.47 

Dari tiga contoh ini, tampak jelas bahwa tafsir Abū Ḥafṣ an-Nasafī menunjukkan 

kecenderungan sufistik yang konsisten, terutama dalam melihat tawassul dan tabarruk 

sebagai praktik keagamaan yang memiliki pijakan kuat dalam Al-Qur’an, hadis, dan tradisi 

para ulama. Ia tidak hanya mengutip riwayat sanad, tetapi menggunakan pendekatan 

simbolik dan spiritual untuk menjelaskan makna ayat, sesuai dengan tradisi hermeneutika 

tasawuf.48 

 

 

D. Kesimpulan  

Penelitian ini membahas unsur-unsur tasawuf dalam tafsir Abu Hafs Umar al-

Nasafī, khususnya melalui karya al-Taysīr fī al-Tafsīr. Tradisi tafsir sufistik memiliki akar 

sejarah panjang dan memandang Al-Qur’an tidak hanya sebagai teks hukum, tetapi sebagai 

pedoman perjalanan batin. Meskipun tokoh-tokoh sufi seperti al-Qusyairī, Ibn ‘Arabī, dan 

 
47 Ali Mursyid Azisi, Syarifudin Syarifudin, and Muhammad Afiq bin Mohd Yazid, “The Synergy of 

Islam and Local Tradition: A Study of Social Sufism Values Within the Sambelien Tradition in Malangsari, 
Banyuwangi, Indonesia,” Sunan Kalijaga: International Journal of Islamic Civilization 6, no. 1 (2024): 105, 
https://doi.org/10.14421/skijic.v6i1.2813. 

48 MA. Achlami HS and Isnaini, “Sufi Exegesis of the Qur’an and Its Public Controversy,” Proceedings 
of the 1st Raden Intan International Conference on Muslim Societies and Social Sciences (RIICMuSSS 2019) 492, no. 
RIICMuSSS 2019 (2020): 50–55, https://doi.org/10.2991/assehr.k.201113.010. 



72 

 

al-Jailānī telah banyak dikaji, al-Nasafī relatif kurang mendapat perhatian dalam konteks 

tafsir sufistik, padahal ia hidup di Transoxiana—pusat penting perkembangan teologi 

Māturīdī dan tasawuf. 

Penelitian menegaskan bahwa tafsir al-Nasafī mengandung nuansa spiritual yang 

jelas, berbeda dari karya teologinya yang bersifat rasional. Ia banyak mengintegrasikan 

pemikiran fiqh, teologi, dan tasawuf sehingga menampilkan sintesis khas ulama Asia 

Tengah. Kajian ini bertujuan mengisi kekosongan literatur dengan menggali sisi-sisi sufistik 

yang termuat dalam tafsirnya. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Nasafy. “Al Tafsir Fi At-Tafsir.” Dar-Allobab, Turki Istanbul, 2019. 

An-nasafi, Al-andalusia An-naysaburi D A N, Studi Komparasi, and Atas Penafsiran. 

“DALAM AL-QUR’AN PERSPEKTIF ABU HAYYAN AL-ANDALUSIA AN-

NAYSABURI DAN AN-NASAFI (Studi Komparasi Atas Penafsiran Q.S. At-Taubah: 

33, Q.S. Al-Fath: 28, Dan Q.S. As-Saf: 9),” no. 9 (n.d.). 

Andani, Khalil. “Metaphysics of Muhammad the Nur Muhammad from Imam Ja’far Al-

Sadiq (d. 148/765) to Nasir Al-Din Al-Tusi (D. 672/1274).” Journal of Sufi Studies 8, no. 

2 (2020): 99–175. https://doi.org/10.1163/22105956-12341317. 

Arifka, Angga, Info Artikel, Artike History, and E-mail Addres. “Mystical Experience in 

Sufism : The Study Of.” Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, 2025, 52–69. 

Asbury, Michael E. Seeing with the Heart The Mysticism of an India in the West, 2024. 

Athaillah, Ibnu. “التنوير في إسقاط التدبير.” Darus Salam Al Haditsah, 2007. 

Azisi, Ali Mursyid, Syarifudin Syarifudin, and Muhammad Afiq bin Mohd Yazid. “The 

Synergy of Islam and Local Tradition: A Study of Social Sufism Values Within the 

Sambelien Tradition in Malangsari, Banyuwangi, Indonesia.” Sunan Kalijaga: 

International Journal of Islamic Civilization 6, no. 1 (2024): 105. 

https://doi.org/10.14421/skijic.v6i1.2813. 

Baidowi, Ahmad. Tafsir Al Qur’an Nusantara. Banguntapan, Bantul: Lembaga Ladang Kala. 

Bantul, 2020. 

Bary, Shafwatul. “Hermeneutika Sufistik Dalam Literatur Tarekat (Kajian Atas Manuskrip 

Pengajian Tarekat Syattariyah Minangkabau) Oleh: Shafwatul Bary NIM: 18200010096 

TESIS Diajukan Kepada Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Untuk Memenuhi 

Salah Satu Syarat Guna Mempe,” 2020. 

DeWeese, Devin. “Islamization And Native Religion in the Golden Horde.” The 

Pennsylvania State University Press, 1994. 

Dhuhri, Saifuddin, and Syamsul Rijal. “Ruling on Theology Through the Shari’a: Modern 

Approaches of Qur’an Interpretation and the Classical Universal Law of God’S 

Transcendence.” Teosofi: Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam 14, no. 1 (2024): 123–44. 



73 

 

https://doi.org/10.15642/teosofi.2024.14.1.123-144. 

Dissertation, A. “Continuity and Change Within the Persian Sufi Tradition in Later Timurid 

Iran : A Study of Shams Al- Dīn Lāhījī and His Commentary upon the Gulshan e- Rāz,” 

no. January (2022). 

Ghoni, Abdul, and Hari Fauji. “Kajian Metodologis Dalam Kitab Tafsir Lathaif Al-Isyarat 

Karya Imam Al- Qusyairi” 2, no. 2 (2023): 237–43. 

Guzarov, Utkir. “ABOUT IMAM ABU HAFS UMAR BIN MUHAMMAD AN-NASAFI, A 

SCHOLAR WHO WAS BORN IN NASAF Utkir” 10, no. 2 (2022): 794–97. 

Harvey, Ramon. “Transendent God, Rational World, A Maturidi Theology,” 2021. 

History, A Short. “Islamic Mysticism,” 2010. 

Hossein, Seyyed. “The Study Quran.” The Study Qur’an Pertama (2016): 87. 

HS, MA. Achlami, and Isnaini. “Sufi Exegesis of the Qur’an and Its Public Controversy.” 

Proceedings of the 1st Raden Intan International Conference on Muslim Societies and Social 

Sciences (RIICMuSSS 2019) 492, no. RIICMuSSS 2019 (2020): 50–55. 

https://doi.org/10.2991/assehr.k.201113.010. 

HUSSEIN HATEM HUSSEIN, FATIMA MOHAMED MAHMOUD. “Quranic Readings 

Contained in the Interpretation of (Revealing the Facts and Explaining the Minutes of 

the Interpretation of the Words of God Almighty) By Imam Burhan Al-Din Al-Nasafi 

(D. 687 Ah) Surat an-Nahl As a Model (Presentation and Analysis).” Russian Law Journal 

11, no. 6s (2023): 629–34. https://doi.org/10.52783/rlj.v11i6s.1517. 

Jaudah, Dr. “Al Ittijah Ash Shufi Fi Tafsir,” 2007. 

KARAMUSTAFA, AHMET T. “No Title.” Sufism: The Formative Period. The New Edinburgh 

Islamic Surveys. Edinburgh: Edinburgh University Press, 2007;, no. 26 (2007): 3–5. 

Khairunnisak, Khairunnisak. “Ruling of Tawassul in Islam.” Syarah: Jurnal Hukum Islam & 

Ekonomi 12, no. 2 (2023): 167–80. https://doi.org/10.47766/syarah.v12i2.2229. 

Muhammad, Aliyah. Al Kanzul Jalil Ala Madariju Ta’wil. Al Kanzul Jalil Ala Madarikut Tanzil. 

Vol. 27, 2022. 

Nasafy, Abu Hafs An. “At Taisir Fi At Tafsir/02.” Istanbul, Turki: Dar Allobab, 2019. 

———. “At Taisir Fi At Tafsir/15.” Istanbul, Turki: Dar Allobab, 2019. 

Nasafy, Abu Hafsh An. Al-Iklil Ala Madarizil Tanzil Wa Haqoiqit Ta’wil-An-Nasafy. Edited by 

Muhyuldin. Pertama. Beirut, Libanon: Darul Kutub Al Ilmiyah, Beirut, Libano, 2022. 

———. “At Taysir Fi Tafsir/11.” Istambul Turki: Dar Allobab, 2019. 

Nirwana, Dzikri. “PETA TAFSIR DI MESIR Melacak Perkembangan Tafsir Al- Qur ’ an Dari 

Abad Klasik Hingga Modern” 1, no. Jurnal Falasifa (n.d.): 27–46. 

Romadlon, Dzulfikar Akbar. Buku Ajar Membenarkan Allah Dalam Iman: Membaca Aqidah 

Dengan Nalar Kritis. Buku Ajar Membenarkan Allah Dalam Iman: Membaca Aqidah Dengan 

Nalar Kritis, 2020. https://doi.org/10.21070/2020/978-623-6833-40-7. 

Sulamy, Abi Abdir Rahman As. “Thabaqatush Shufiyah,” 2003. 

Sunan, U I N, Gunung Djati, and Muhammad Yahya. “Argumentasi Eksistensial Tafsir Sufi” 

2, no. 3 (2022): 305–12. 

Suwarno, Peter, Abu BakarMuhammad bin Ishaq Al-Kalabadzi, Abdul Karim Al-Jiliy, Abu 



74 

 

Al-Qurthubi, ’Abdillah, and Abi Nasr Al-Siraj Al-Tusi. “Al-Insan Al-Kamil Fii Ma’rifati 

Al-Awakhir Wa Al-Awail.” Walisongo: Jurnal Penelitian Sosial, 1425. 

Suyuthy, Jalaluddin As. Thabaqah Al Mufassirin. Kuwait: Darun Nawadir, Kuwait, 2010. 

Tursunovich, Rustamov Ilkhom. “American Journal of Research in Humanities and Social 

Sciences “ GUIDELINES FOR DESIGNING EFFECTIVE LANGUAGE American 

Journal of Research in Humanities and Social Sciences” 7 (2022): 65–70. 

Tustari, Sahl bin Abdillah. “Tafsir At Tustari.” Beirut, Libanon: Darul Kutub Al Ilmiyah, 

Beirut, Libano, 2005. 

Yusuff, Mohd Sholeh Sheh, Yusuf Haji-Othman, and Mohamad Hazli Ismail. “A Critical 

Analysis of the Influence of Tafsir Al-Nasafi in Tafsir Nur Al-Ihsan Based on Genetic 

Approach.” International Journal of Academic Research in Business and Social Sciences 11, 

no. 6 (2021). https://doi.org/10.6007/ijarbss/v11-i6/10367. 

 

 


