Dirasat: Journal Islamic Studies

P-ISSN  :2088-9100

E-ISSN  : xxxx-xxxx

Vol. 2 No. 1, April 2025

DOI :

Dirasat: Journal Islamic Studies

I AL-HIKMAH
JAKARTA

ORIENTASI TAFSIR ISYARI SUFI
PADA TAFSIR AN NASAFY

Hermansyahl

ISTAI Dirosat Islamiyah Al-Hikmah, Jakarta, Indonesia; email:

hermansyahadriansyah24@gmail.com

ABSTRACT
Keywords
This study departs from the need to highlight the living and hidden

Tafsir an-Nasafi; dimension of Sufism behind the simplicity of the editorial of Tafsir an-

Sufism; Isyari; Spiritual - Ngsafi by 'Abdullih ibn Ahmad an-Nasafi, a great scholar of

Exegesis; Spirituality.  Matyridiyyah of the 7th century AH. So far, Tafsir an-Nasafi has often
been positioned as a concise commentary that is on the rational-moderate
path, but if examined more deeply, it will be found that the current of
Sufism is prominent and significant in interpretation. Through a
thematic and descriptive-qualitative analysis approach, this study found
that  the orientation of isyari Sufism in Tafsir an-Nasafi appeared
prominent and significant. These elements are seen in: (1) the emphasis
on moral-spiritual meaning after the presentation of zahir verses; (2) the
use of Sufism terms such as ma'rifah, mujahadah, tazkiyah al-nafs, and
hagiqah; (3) the integration between the Maturidiyyah theological
framework and the Sufi inner consciousness; and (4) the association of the
verses of the Qur'an with the process of the soul's journey to spiritual
maturity. Thus, this study shows that Tafsir an-Nasafi is an important
example of moderate Sufism —a Sufism that does not deny the text, does
not ignore zahir, but instead makes spiritual experience a layer of
meaning that deepens the understanding of shari'i. These findings
provide an academic basis for expanding the study of the position of
moderate isyari Sufism in the study of contemporary interpretation and
its relevance to the development of a balanced modern Islamic spirituality
rooted in the classical scientific tradition.

51


http://jurnal.alhikmah.ac.id/?journal=elhikmah
mailto:hermansyahadriansyah24@gmail.com

ABSTRAK

Kata Kunci:
Studi ini berangkat dari kebutuhan untuk menyoroti dimensi Sufisme
Tafsiran-Nasafi; yang hidup dan tersembunyi di balik kesederhanaan editorial Tafsir an-
Tasawuf; Isyari; Nasafi oleh 'Abdullah ibn Ahmad an-Nasafi, seorang cendekiawan besar
Tafsir Spiritual; Métur.i('iiyyah dari'abad ke-7 H Sejauh ini, Tafsir a‘niNasafi sgring
.. . diposisikan sebagai komentar ringkas yang berada di jalur rasional-
Spiritualitas

moderat, tetapi jika diteliti lebih dalam, akan ditemukan bahwa arus
Sufisme menonjol dan signifikan dalam interpretasi. Melalui pendekatan
analisis tematik dan deskriptif-kualitatif, penelitian ini menemukan
bahwa orientasi Sufisme isyari dalam Tafsir an-Nasafi tampak menonjol
dan signifikan. Elemen-elemen ini terlihat dalam: (1) penekanan pada
makna moral-spiritual setelah penyajian ayat-ayat zahir; (2) penggunaan
istilah tasawuf seperti ma'rifah, mujahadah, tazkiyah al-nafs, dan
haqiqah; (3) integrasi antara kerangka teologis Maturidiyyah dan
kesadaran batin Sufi; dan (4) asosiasi ayat-ayat Al-Qur'an dengan proses
perjalanan jiwa menuju kematangan spiritual. Dengan demikian,
penelitian ini menunjukkan bahwa Tafsir an-Nasafi adalah contoh
penting dari Sufisme moderat —seorang Sufisme yang tidak menyangkal
teks, tidak mengabaikan zahir, melainkan menjadikan pengalaman
spiritual sebagai lapisan makna yang memperdalam pemahaman
syariah. Temuan ini memberikan dasar akademis untuk memperluas
studi tentang posisi Sufisme isyarl moderat dalam studi interpretasi
kontemporer dan relevansinya dengan pengembangan spiritualitas
Islam modern yang seimbang yang berakar pada tradisi ilmiah klasik.

A. Pendahuluan

Kajian tafsir Al-Qur'an dalam tradisi intelektual Islam merupakan bidang yang terus
berkembang dalam kajian kontemporer. Dalam perkembangan metodologisnya, tafsir tidak
hanya dipahami sebagai penjelasan tekstual tentang isi ayat-ayat Al-Qur'an, tetapi juga
sebagai representasi dari orientasi epistemologis, teologis, dan spiritual seorang mufassir.!

Salah satu dimensi yang berakar dalam sejarah penafsiran adalah dimensi Sufisme.
Penafsiran sufistik — atau yang mengandung unsur-unsur isyari—mewakili kecenderungan
interpretasi yang berusaha menangkap pesan batin Al-Qur'an melalui pendekatan
kontemplatif dan pengalaman spiritual.> Tradisi ini berkembang dari abad ke-3 H dan
matang pada abad ke-5 H dengan munculnya karya-karya seperti Latha'if al-Isyarat karya
al-Qusyairi.

Perhatian terhadap interpretasi gaya tasawuf meningkat seiring dengan

berkembangnya minat akademis terhadap spiritualitas Islam. Studi terbaru menegaskan

1 U IN Sunan, Gunung Djati, dan Muhammad Yahya, "Argumentasi Eksistensial Tafsir Sufi" 2, no. 3
(2022): 305-12.
2 Abdul Ghoni dan Hari Fauji, "Studi Metodologis dalam Kitab Tafsir Lathaif Al-Itanda oleh Imam Al-
Qusyairi" 2, no. 2 (2023): 237-43.
52



bahwa tasawuf dalam tafsir bukan hanya ekspresi mistis, tetapi bentuk internalisasi makna
Al-Qur'an yang menjembatani dimensi dalam dan luar ajaran Islam.?

Para peneliti menekankan bahwa tafsir tasawuf memiliki karakteristik yang
membedakannya dengan pendekatan interpretasi lainnya, terutama dalam hal penggunaan
simbol, interpretasi yang mengarah pada pemurnian jiwa, serta elaborasi makna ayat yang
berkaitan dengan perjalanan spiritual seorang pelayan.# Pendekatan ini memberikan
banyak perspektif dalam memahami hubungan antara teks wahyu dan pengalaman
manusia.

Meskipun sebagian besar studi tentang komentar Sufi telah ditujukan pada tokoh-
tokoh seperti al-Qusyairi, al-Jailani, Ibn 'Arabi, dan al-Razi, ada tokoh lain yang belum
mendapat perhatian yang memadai dalam konteks ini. Salah satunya adalah Abu Hafs
Umar al-Nasafi, seorang cendekiawan besar dari wilayah Transoxiana (Mawara’ an-Nahr)
yang dikenal karena luasnya pengetahuannya dalam yurisprudensi, keyakinan, Sufisme,
dan interpretasi.

Al-Nasafi dikenal luas karena karya-karyanya di bidang teologi dan yurisprudensi,
termasuk al-'Aqa'id al-Nasafiyyah yang banyak diberikan ceramah oleh para sarjana
setelahnya. Namun, kontribusinya di bidang interpretasi belum banyak dikaji, terutama
dalam kaitannya dengan dimensi sufistik yang mungkin muncul dalam interpretasinya.®

Al-Taysir fi al-Tafsir, yang dianggap sebagai salah satu karya tafsir al-Nasafi,
menunjukkan karakter yang berbeda dari karya teologis rasional-kalami-nya. Al-Taysir
tidak hanya mencerminkan kerangka faqih dan mutakallim, tetapi juga menyajikan nuansa
spiritual tertentu yang diintegrasikan dalam pembahasan ayat-ayat Al-Qur'an.”

Beberapa penelitian modern menunjukkan bahwa interaksi antara tasawuf dan tafsir
tidak dapat dipisahkan dari latar belakang intelektual seorang mufassir. Dengan demikian,
keterlibatan al-Nasafi dalam harta karun Sufisme melalui koneksi jaringan ulama di
wilayah Transoxiana dan hubungan ilmiahnya dengan tradisi spiritual pada masanya

adalah faktor penting yang perlu dipertimbangkan.?

3 Seyyed Hossein, "Pelajaran Al-Qur'an," Studi Al-Qur'an Pertama (2016): 87.

4 Sejarah Singkat, "Mistisisme Islam," 2010.

5 Utkir Guzarov, "TENTANG IMAM ABU HAFS UMAR BIN MUHAMMAD AN-NASAFI,
SEORANG ULAMA YANG LAHIR DI NASAF Utkir" 10, no. 2 (2022): 794-97.

¢ Jalaluddin As Suyuthy, Thabagah Al Mufassirin (Kuwait: Darun Nawadir, Kuwait, 2010).

7 Sebuah disertasi, "Kesinambungan dan Perubahan dalam Tradisi Sufi Persia di Iran Timurid
Kemudian: Studi tentang Shams al-din lahiji dan Komentarnya tentang Gulshan e-Raz," no. Januari (2022).

8 Michael E Asbury, Melihat dengan Hati Mistisisme India di Barat, 2024.

53



Transoxiana sendiri merupakan wilayah yang tidak hanya menjadi pusat teologi
Maturidi, tetapi juga pusat penting perkembangan tasawuf di Abad Pertengahan Islam.
Karya-karya para sarjana di wilayah ini sering menunjukkan sintesis antara pendekatan
hukum, teologi, dan spiritualitas.” Dengan demikian, keberadaan unsur-unsur Sufisme
dalam tafsir al-Nasafi menjadi sangat mungkin secara historis dan intelektual.

Studi tentang pola sufistik dalam tafsir al-Nasafi juga diperlukan untuk melihat
bagaimana seorang sarjana Maturidi—sering diidentifikasi dengan rasionalitas moderat —
memahami dan menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an dalam kerangka spiritual. Hal ini dapat
memperkaya pemahaman modern tentang hubungan antara Maturidi kalam dan Sufisme
dalam konteks interpretasi wahyu.10

Dalam ranah kajian tafsir, keberadaan unsur-unsur tasawif dalam sebuah karya tafsir
memiliki implikasi metodologis. Ini membutuhkan pembacaan mendalam dari teks tafsir
untuk mengidentifikasi orientasi makna yang mengarah ke dimensi batin syair. Pendekatan
ini juga memungkinkan pembaca untuk memahami kontribusi al-Nasafi terhadap warisan
interpretasi Sufistik.

Analisis tafsir al-Nasafi dalam konteks Sufisme juga memberikan kesempatan untuk
mengeksplorasi bagaimana konsep-konsep spiritual tertentu diungkapkan melalui
penafsiran ayat-ayat tersebut. Seperti yang dicatat dalam studi interpretasi Sufi, interpretasi
batin sering tersirat dalam komentar singkat yang secara metodologis berbeda dari
interpretasi Sufi murni seperti Ibnu 'Arabi.l!

Penelitian ini penting karena dapat mengisi kesenjangan sastra mengenai tokoh-tokoh
yang selama ini lebih dikenal dalam disiplin ilmu kalam dan figh, namun kurang
diapresiasi dalam konteks tafsir dan spiritualitas. Dengan meneliti unsur-unsur sufistik
dalam tafsir al-Nasafi, penelitian ini membuka ruang baru dalam studi interpretasi klasik.

Selain itu, penelitian ini berkontribusi pada pemetaan pola tafsir di Asia Tengah,
wilayah yang memiliki pengaruh luas terhadap sejarah intelektual Islam, namun belum

dipelajari secara proporsional dalam literatur tafsir Sufistik. Penelitian ini juga memperkuat

9 AHMET T. KARAMUSTAFA, "No Title," Sufisme: Periode Formatif. Survei Islam Edinburgh Baru.
Edinburgh: Edinburgh University Press, 2007;, no. 26 (2007): 3-5.

10 Ramon Harvey, "Tuhan Transendent, Dunia Rasional, Teologi Maturidi," 2021.

1 Shafwatul Bary, "Hermeneutika Sufistik dalam Sastra Tarekat (Studi Naskah Studi Ordo Syattariyah
Minangkabau) oleh: Shafwatul Bary NIM: 18200010096 SKRIPSI yang diajukan ke Program Pascasarjana UIN
Sunan Kalijaga untuk memenuhi salah satu persyaratan mempe," 2020.

54



argumen bahwa Sufisme bukanlah fenomena marjinal, tetapi merupakan bagian integral
dari dinamika pemikiran Islam.12

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara
mendalam keberadaan unsur-unsur tasawuf dalam tafsir Abu Hafs al-Nasafi, dengan
menggunakan analisis teks dan pendekatan historis-intelektual. Diharapkan penelitian ini
dapat memberikan kontribusi konseptual bagi pengembangan kajian tafsir, spiritualitas
Islam, dan kajian pemikiran al-Nasafi secara lebih komprehensif.
B. Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
perpustakaan yang berfokus pada analisis teks klasik dan kajian akademik modern tentang
interpretasi sufistik. Sumber utama penelitian ini adalah buku Al-Taysir fi al-Tafsir karya
Abu Hafs Umar al-Nasafi, sedangkan sumber sekundernya meliputi literatur tafsir, teologi
Maturidiyah, karya biografi, serta penelitian ilmiah kontemporer tentang Sufisme dan
hermeneutika Al-Qur'an.

Teknik pengumpulan data dilakukan dengan dokumentasi yaitu mengumpulkan
naskah, buku tafsir, karya ulama sebelumnya, dan artikel jurnal akademik yang relevan.
Pemilihan sumber dilakukan melalui purposive sampling, yaitu hanya mengambil literatur
yang memiliki relevansi langsung dengan aspek Sufisme, pola penafsiran isyari, dan
konteks intelektual al-Nasafi di wilayah Transoxiana.

Instrumen penelitian berupa kisi-kisi bacaan yang disusun untuk memetakan unsur-
unsur sufistik dalam penafsiran ayat, termasuk indikator seperti simbolisme spiritual,
penekanan pada tazkiyatun-nafs, pola makna batin, dan bentuk bacaan isyari. Instrumen
ini juga digunakan untuk menelusuri hubungan antara latar belakang intelektual al-Nasafi
dan orientasi interpretasinya.

Data dianalisis menggunakan analisis tematik untuk mengidentifikasi pola makna
utama dalam penafsiran al-Nasafi terkait spiritualitas. Analisis tematik dilakukan melalui
tiga tahap: (1) pengkodean awal pernyataan atau interpretasi yang memiliki nuansa
sufistik, (2) kategorisasi tematik berdasarkan kesamaan kecenderungan penafsiran, dan (3)

menggambar tema besar yang menggambarkan pola sufistik dalam tafsir al-Nasafi.

12 Devin DeWeese, "Islamisasi Dan Agama Asli dalam Gerombolan Emas" (The Pennsylvania State
University Press, 1994).

55



Proses penelitian diawali dengan identifikasi masalah dan perumusan tujuan
penelitian sebagai dasar penentuan kerangka teoritis dan fokus analisis. Selanjutnya,
pengumpulan data dilakukan dari sumber primer dan sekunder melalui teknik
dokumentasi. Setelah data dikumpulkan, proses dilanjutkan dengan analisis tematik yang
memberikan ruang untuk memahami secara mendalam kecenderungan batin dalam teks
interpretasi. Tahap akhir penelitian adalah menarik kesimpulan berdasarkan temuan
analisis, yang diharapkan dapat memberikan gambaran komprehensif tentang keberadaan
dan karakter unsur-unsur Sufisme dalam penafsiran Abu Hafs Umar al-Nasafi.

C. Hasil dan Pembahasan

Studi penafsiran klasik tidak hanya membutuhkan pembacaan makna zahir dari
ayat-ayat tersebut, tetapi juga pengamatan terhadap kedalaman orientasi spiritual yang
juga membentuk cara seorang mufassir memahami Al-Qur'an. Dalam konteks Tafsir al-
Taysir fi tafi karya Abu Hafs al-Nasafir, pembacaan yang mendalam menunjukkan bahwa
makna ayat-ayat Al-Qur'an tidak berhenti pada aspek linguistik atau hukum, tetapi
mencapai dimensi batin yang erat kaitannya dengan tradisi Sufisme. Ini menunjukkan
bahwa al-Nasafi bukan hanya seorang faqih dan teolog, tetapi juga memiliki kepekaan
spiritual yang memengaruhi kerangka hermeneutiknya.!3

Keberadaan unsur-unsur tasawuf dalam tafsir al-Nasafi dilihat melalui
kecenderungannya untuk menafsirkan ayat-ayat dengan cara yang lebih kontemplatif,
menyajikan simbol-simbol perjalanan spiritual, dan mengasosiasikan bimbingan Al-Qur'an
dengan proses penyucian jiwa. Selain itu, penjelasannya sering mengarah pada apresiasi
esensi melalui disiplin sulik, pengalaman spiritual, dan pemurnian pikiran. Dengan
demikian, pembacaan interpretasinya menjadi relevan tidak hanya untuk studi tafsir, tetapi
juga untuk studi tasawuf dan spiritualitas Islam.14

Untuk memahami ruang lingkup sufistik dalam tafsir al-Nasafi secara lebih
sistematis, penelitian ini mengusulkan beberapa indikator yang menjadi fokus analisis.
Indikator-indikator ini disusun berdasarkan kecenderungan interpretasi yang secara
konsisten menunjukkan orientasi tasawuf dalam karyanya. Indikator-indikator ini meliputi:

(1) penjelasan yang intens tentang konsep Sufisme; (2) penekanan pada perjalanan spiritual

13 Ahmad Baidowi, Tafsir Al Qur'an Nusantara (Banguntapan, Bantul: Lembaga Ladang Kala. Bantul,
2020).

14 Dzikir Nirwana, "PETA TAFSIR DI MESIR Melacak Perkembangan Tafsir Al-Qur'an dari Abad
Klasik hingga Abad Modern" 1, no. Jurnal Falasifa (nd): 27-46.

56



(sultik), mujahadah, dan disiplin spiritual; (3) pembahasan tentang hubungan antara
syariah dan realitas; (4) gambaran konsep perwalian dan kedudukan wali Allah; dan (5)
penjelasan tentang keadaan spiritual (ahwal) dan tahap-tahap perjalanan mental
(magamat).

Melalui indikator-indikator ini, penelitian ini berusaha untuk menelusuri bagaimana
al-Nasafi menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an dengan cara yang bersufistik dan bagaimana
orientasi Sufisme menjadi bagian integral dari metode interpretasinya. Pendekatan ini
memberikan gambaran yang lebih komprehensif tentang posisi al-Nasafi dalam tradisi
tafsir, sementara juga membuka ruang baru untuk memahami hubungan antara teologi,
figh, dan spiritualitas dalam karya-karya sarjana Transoxian dalam Islam abad
pertengahan.1>

a. Indikator Pertama : Banyaknya Ungkapan Tasawuf Yang Dikutip oleh Abu Hafs al-

Nasafi dalam Tafsirnya

Salah satu indikator paling menonjol yang menunjukkan adanya dimensi sufistik
dalam tafsir Abu Hafs al-Nasafi adalah banyaknya kutipan dan rujukan beliau kepada
ungkapan-ungkapan ahli tasawuf. Para peneliti yang menelaah karya tafsirnya, al-Taysir wa
al-Akmal al-Thuli, hampir tidak pernah meragukan bahwa tafsir ini memiliki kandungan
spiritual yang begitu kaya. Keterangan-keterangan yang dinukil dari berbagai tokoh sufi
kuat mengesankan bahwa al-Nasafi sangat akrab dengan literatur tasawuf dan
memanfaatkan warisan sufistik tersebut sebagai bagian dari metode penafsirannya.1®

Dalam beberapa bagian tafsir tersebut, al-Nasaft mengutip karya Bayan Madhahib al-
Shiifiyyah serta riwayat-riwayat dari tafsir al-Sakkari yang berisi uraian tentang keadaan-
keadaan spiritual dan keutamaan para tokoh sufi seperti Abti Yazid al-Busthami, al-Husayn
al-Kattani, Abta ‘Abdillah Ahmad al-Ghazali, dan banyak lainnya. Ia juga mengutip
pendapat Syaikh Isma‘il al-Rahi, dan merujuk pada penjelasan sebelumnya mengenai
hakikat “al-Taysir” untuk menguatkan bahwa tafsir ini memang dibangun di atas spirit

pencerahan batin.1”

15 Al-Nasafy, "Al Tafsir Fi At-Tafsir" (Dar-Allobab, Turki Istanbul, 2019).

16 Abi Abdir Rahman As Sulamy, “Thabaqatush Shufiyah,” 2003.

17 Al-andalusia An-naysaburi D A N An-nasafi, Studi Komparasi, and Atas Penafsiran, “DALAM AL-
QUR'AN PERSPEKTIF ABU HAYYAN AL-ANDALUSIA AN-NAYSABURI DAN AN-NASAFI (Studi
Komparasi Atas Penafsiran Q.S. At-Taubah: 33, Q.S. Al-Fath: 28, Dan Q.S. As-Saf: 9),” no. 9 (n.d.).

57



Para ulama dan peneliti modern juga menegaskan ciri sufistik dalam metode al-
Nasafi. Dr. Jamal Mustafa, dalam disertasi doktornya tentang tafsir al-Taysir, menyebutkan
bahwa salah satu karakteristik utama tafsir sufi adalah seringnya seorang mufassir
mengutip perkataan para sufi, terutama tokoh-tokoh ma’rifat dan ahli hakikat.
Menurutnya, al-Nasafi memberikan perhatian yang sangat besar pada kutipan-kutipan ini,
sehingga ia memasukkan ungkapan-ungkapan para syekh sufi dalam berbagai penjelasan
ayatnya. Hal ini menunjukkan bahwa orientasi spiritual menjadi bagian integral dari
kerangka hermeneutika al-Nasafi.!8

Kebiasaan al-Nasafi mengutip pendapat para sufi menunjukkan bahwa menurutnya,
pemahaman mendalam tentang Al-Qur’an tidak bisa dipisahkan dari pengalaman batin
dan penyaksian spiritual para ahli ma‘rifat. Oleh sebab itu, ia merujuk pada tokoh-tokoh
besar seperti al-Junayd, Sahl ibn ‘Abdillah al-Tustari, ‘Abdul Qadir al-Silimi, Dzt al-Nuan
al-Misri, Habib al-Mahjib, Abu al-Qasim al-Syibli, dan lainnya. Banyaknya kutipan dari
para ulama tasawuf ini menunjukkan bahwa al-Nasafi memiliki pandangan bahwa para
ahli suliak memiliki kedalaman pengalaman ruhani yang layak dijadikan rujukan dalam
menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an.1
1. Contoh Pertama Dalam Penafsirannya Pada Ayat:

Contoh pertama yang menunjukkan corak sufistik dalam tafsir al-Nasafi dapat

dilihat ketika ia menafsirkan firman Allah:
& e S8l B g

"Jalan orang-orang yang Engkau beri nikmat kepada mereka".

Setelah mengutip keterangan para ulama salaf mengenai siapa yang dimaksud
“orang-orang yang diberi nikmat”, al-Nasafi kemudian menukil berbagai penjelasan tokoh
sufi. Misalnya, Sahl ibn “‘Abdillah al-Tustari berpendapat bahwa yang dimaksud adalah
mereka yang disempurnakan nikmatnya oleh Allah karena mereka konsistensi terhadap

sunnah.?’ Pendapat ini ia hubungkan dengan firman Allah :

18 Abu Hafsh An Nasafy, Al-Iklil Ala Madarizil Tanzil Wa Haqoigit Ta'wil-An-Nasafy, ed. Muhyuldin,
Pertama (Beirut, Libanon: Darul Kutub Al Ilmiyah, Beirut, Libano, 2022).

1 Dr. Jaudah, “Al Ittijah Ash Shufi Fi Tafsir,” 2007.

20 Sahl bin Abdillah Tustari, “Tafsir At Tustari” (Beirut, Libanon: Darul Kutub Al Ilmiyah, Beirut,
Libano, 2005).

58



2
<

g 1 53 b ) Gyl ¢4 )
Mereka itulah orang-orang yang mengikuti jalan kebenaran(7)
Sebagai karunia dan nikmat dari Allah.(8)

Kemudian tokoh-tokoh lain seperti Muhammad ibn ‘Ali, “Ali ibn al-Husain ibn
Wagqid, al-Hasan al-Basri, asy-Syibli, dan Abu “Utsman al-Hir1 juga dikutip oleh al-Nasafi
untuk menjelaskan makna “nikmat” dalam berbagai dimensi spiritualnya, seperti syukur,
kesabaran, penjagaan dari kesesatan, hingga makna “melupakan nikmat karena tenggelam dalam
menyaksikan Pemberi Nikmat.”?!

Beragamnya pendapat sufi yang dikutip al-Nasafi menunjukkan bahwa ia tidak
sekadar ingin menjelaskan makna ayat secara literal, tetapi ingin menggiring pembaca
kepada kedalaman makna batin yang dibawa oleh ayat tersebut. Hal ini menjadi bukti kuat
bahwa unsur tasawuf menempati posisi penting dalam tafsirnya.?

2. Contoh Kedua Dalam Penafsirannya Pada Ayat:
Contoh kedua kentalnya nuansa tafsir isyari sufi yaitu ketika al-Nasafi menafsirkan

firman Allah:

2

4 4 Oghegs A5 b

"Mereka itulah orang-orang yang beriman kepadanya" .

Dalam penjelasan ayat ini, al-Nasafi dengan tegas membedakan antara iman
menurut ahli syariat dan iman menurut ahli hakikat. Ia menyatakan bahwa definisi iman
versi ahli hakikat menggambarkan tingkat kesempurnaan seorang mukmin dalam sifat-
sifat iman.?

Ia menukil definisi Ruwaim, yang mengatakan bahwa iman adalah memandang
kecil seluruh makhluk ketika menyaksikan keagungan Allah. Menurut Faris, iman adalah

pengagungan hakikat ketuhanan dalam kerangka syariat. 2

21 Aliyah Muhammad, Al Kanzul Jalil Ala Madariju Ta"wil, Al Kanzul Jalil Ala Madarikut Tanzil, vol. 27,
2022.

22 Suyuthy, Thabagah Al Mufassirin.

23 Muhammad, Al Kanzul Jalil Ala Madariju Ta’wil.

24 Dzulfikar Akbar Romadlon, Buku Ajar Membenarkan Allah Dalam Iman: Membaca Aqidah Dengan Nalar
Kritis, Buku Ajar Membenarkan Allah Dalam Iman: Membaca Agqidah Dengan Nalar Kritis, 2020,
https:/ /doi.org/10.21070/2020/978-623-6833-40-7.

59


http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/tabary/sura49-aya7.html
http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/tabary/sura49-aya7.html

Tokoh-tokoh lain seperti Sahl al-Tustari, Dawud al-Tha’i, dan lainnya menjelaskan
iman sebagai gabungan antara tawakkal, kejujuran, ridha, ketundukan kepada Allah, dan
penghayatan batin yang mendalam?®.

Dengan menonjolkan definisi-definisi ini, al-Nasafi memperlihatkan kecenderungan
sufistiknya, sebab ia tidak hanya menjelaskan iman dalam aspek fikih atau teologi formal,
tetapi juga sebagai pengalaman batin.

3. Contoh Ketiga Dalam Penafsirannya Pada Ayat:
Contoh berikutnya adalah ketika ia menafsirkan firman Allah pada surat Al Baqarah

ayat 29 :
§ s m¥ el gy

Dialah (Allah) yang menciptakan segala yang ada di bumi untukmu

Setelah menukil penafsiran para mufassir salaf, al-Nasafi mengatakan bahwa ahli
hakikat memiliki tafsir khusus terhadap ayat ini. Menurut mereka, Allah menciptakan
segala yang ada di bumi agar manusia memanfaatkannya dalam ketaatan dan tidak
berpaling dari Allah menuju sesuatu selain-Nya. Mereka juga menafsirkan bahwa alam
diciptakan untuk manusia agar manusia bersyukur dan tidak menjadikan dunia sebagai
beban hati.

Al-Nasafi kemudian menambahkan pendapat Ibnu ‘Atha’illah, yang menyatakan
bahwa Allah menciptakan dunia untuk manusia, namun manusia diciptakan untuk
kemuliaan Allah. Imam al-Qusyairi juga menjelaskan bahwa seluruh ciptaan di langit dan
bumi ditundukkan agar manusia melihat karunia Allah dalam segala sesuatu.?¢

Penutup penjelasan al-Nasafi menunjukkan cakupan pemikiran sufistiknya : ayat
tersebut bukan hanya tentang penciptaan dunia, tetapi tentang keberadaan manusia, fungsi
keberadaannya, serta arah perjalanan spiritual menuju Allah. Inilah inti tasawuf yaitu
mengembalikan seluruh keberadaan manusia kepada Allah al-Haqq.?”

Indikator Kedua : Penjelasan Tentang Penempuh Jalan Spiritual dan Mujahadah Dalam

Tafsir An-Nasafy.

25 Peter Suwarno et al., “Al-Insan Al-Kamil Fii Ma'rifati Al-Awakhir Wa Al-Awail,” Walisongo: Jurnal
Penelitian Sosial, 1425.

26Ibnu Athaillah, “_pudl blaw| § ped” (Darus Salam Al Haditsah, 2007).

27 Jaudah, “ Al Ittijah Ash Shufi Fi Tafsir.”

60



Salah satu aspek terpenting dalam tafsir Abu Hafs an-Nasafi adalah penekanannya
pada dimensi suliitk (perjalanan menuju Allah) dan mujahadah (kesungguhan melawan
hawa nafsu). An-Nasafi memandang bahwa para wali Allah berpegang kokoh pada Al-
Qur’an dan Sunnah, dan Allah memuliakan mereka dengan kasyf, yaitu penyingkapan batin
yang memungkinkan mereka memahami makna-makna spiritual yang halus. Karena itu,
saat menafsirkan ayat-ayat yang berkaitan dengan perjalanan ruhani, an-Nasafi sering
berhenti, merenung, dan menuliskan pandangan para ahli hakikat.?

Dalam pandangan beliau, tasawuf bukanlah ajaran terpisah dari agama, melainkan
buah dari kedalaman ma‘rifat para sufi terdahulu. Karenanya, ketika menjelaskan ayat-ayat
tertentu, beliau memasukkan pandangan para arif billah tentang hakikat hidayah, jalan
spiritual, dan magam-maqam perjalanan menuju Allah. Hal ini dapat kita ketahui dalam
beberapa penafsirannya berikut ini :

1. Contoh Pertama Penafsirannya Pada Ayat :
§ a2l il Cad

Tunjukilah kami jalan yang lurus
Dalam menafsirkan ayat ini, an-Nasafi tidak hanya mengutip pandangan mufassir
klasik, tetapi juga pandangan para sufi yang menekankan bahwa hidayah bukan sekadar
petunjuk lahiriah, melainkan perjalanan menuju Allah diaman ia menjelaskan :
e Hidayah adalah bentuk-bentuk bimbingan menuju tujuan, dan tujuan itu adalah Allah
sendiri.
o Sirat al-mustaqim adalah jalan yang menghantarkan seorang hamba kepada Allah,
bukan sekadar jalan hukum syariat.
An-Nasafi mengutip secara panjang lebar do’a ruhani Asy-Syibli, yang menjelaskan
makna “Lw/” sebagai:
o Perpindahan jiwa dari dunia menuju alam kemuliaan,
o Berpindah dari kegelapan nafsu ke cahaya ketenangan,
e Meninggalkan ego untuk memasuki keesaan Allah,

o Serta terbebas dari kebiasaan buruk dan pikiran kacau.

28 Al-Nasafy, “Al Tafsir Fi At-Tafsir.”
61



Uraian ini menunjukkan bahwa bagi kaum sufi, hidayah berarti suatu transformasi
spiritual yang mengangkat seorang hamba dari sifat-sifat keduniawian menuju penyaksian
terhadap keindahan dan keagungan Allah.?

An-Nasafi kemudian menjelaskan bahwa :

o Orang yang benar-benar memiliki tujuan menuju Allah akan diberi jalan menuju-
Nya.

o Perjalanan menuju Allah adalah perpindahan dari satu magam ke maqam lain,
hingga hamba itu memasuki kedekatan tanpa batas.

o Jalan ini adalah perjalanan batin yang tidak dibatasi oleh ruang, tetapi ditentukan
oleh kesiapan hati.

Tahap akhir perjalanan ini adalah ketika :

e Hamba diputuskan dari ketergantungan kepada dunia,

¢ Disucikan dari belenggu nafsu,

e Dibukakan baginya rahasia-rahasia kerajaan Allah,

¢ Dan mencapai kemantapan dalam ma’rifat.30

An-Nasafi menarik tiga pelajaran besar :

a. Permohonan hidayah adalah permohonan untuk memulai perjalanan sulak

Hamba tidak akan diberi taufik kecuali jika ia mengarahkan seluruh dirinya kepada
Allah. Dengan hidayah, ia mampu:

e meniti tingkatan sulak,

membersihkan hati dari keraguan,

menyingkirkan tabir-tabir yang menghalangi cahaya,

dan menyinari dirinya dari kegelapan spiritual.
b. Sirat berarti jalan lurus yang menyucikan

Ia adalah jalan yang :

e Memutus sifat-sifat buruk,

o Menghilangkan noda jiwa,

o Dan menghancurkan rintangan hawa nafsu.

2 An-nasafi, Komparasi, and Penafsiran, “DALAM AL-QUR’AN PERSPEKTIF ABU HAYYAN AL-
ANDALUSIA AN-NAYSABURI DAN AN-NASAFI (Studi Komparasi Atas Penafsiran Q.S. At-Taubah: 33,
Q.S. Al-Fath: 28, Dan Q.S. As-Saf: 9).”

30 Guzarov, “ABOUT IMAM ABU HAFS UMAR BIN MUHAMMAD AN-NASAFI, A SCHOLAR
WHO WAS BORN IN NASAF Utkir.”

62



Bagi seorang salik, perjalanan menuju Allah tidak berhenti pada batas fisik atau
ibadah lahir saja, tetapi merupakan perpindahan batiniah dari satu magam ke magam yang
lebih tinggi. Ketika cahaya Allah memenuhi hati hamba, ia terbebas dari keterikatan materi
dan dibukakan rahasia-rahasia alam ruhani.3!

2. Contoh Kedua Penafsirannya Pada Ayat
§ ) V5 agle Rkl 2 %

Dalam tafsir ayat ini, an-Nasafi kembali menggabungkan pandangan salaf dan
pandangan sufistik. Ia menukil pendapat seorang arif : Bila Allah menempatkan seorang hamba
di jalan orang-orang yang diberi nikmat, itu tanda pemuliaan. Bila Allah menjadikan hamba ridha
kepada ketentuan-Nya, itu bentuk penjagaan dari murka-Nya. Bila Allah meneguhkannya di atas
kebenaran, itu keselamatan dari kesesatan.

An-Nasafi menggambarkan bahwa kaum sufi melihat ayat ini sebagai:

1. Ciri orang-orang yang selamat,

2. Penjelasan bahwa keselamatan hanya diperoleh melalui kejernihan hati,

3. Penegasan bahwa perjalanan menuju Allah menuntut pemutusan hubungan dengan
dunia.

Menurut jalan para ahli ma‘rifah:

 Tidak semua yang “masuk” berarti telah dekat.

» Tidak semua yang dekat berarti termasuk golongan khusus.

« Tidak semua yang melepaskan dunia berarti telah mencapai magam penerimaan.

Perjalanan ruhani memiliki tanda-tanda halus yang hanya dapat dikenali oleh mereka
yang diberi cahaya oleh Allah.

An-Nasafi menegaskan seorang salik penempuh jalan spiritual tidak layak
mengharapkan : Karamah, Kasyf, Pengalaman gaib,Atau Pembukaan spiritual. Karena semua
itu : Bisa jadi adalah ujian, bisa menjadi bentuk istidraj, atau bahkan makar Allah.

Yang paling penting adalah memurnikan niat dan menjadikan perjalanan menuju Allah

sebagai satu-satunya tujuan.

31 Sulamy, “Thabaqatush Shufiyah.”
63



Indikator Ketiga : Tentang Syariat dan Hakikat, serta Zahir dan Batin Dalam Tafsir An
Nasafy.

Abu Hafsh al-Nasafy berupaya menegaskan keotentikan tasawuf lewat
pengungkapan ragam mazhab dan corak hakikat dimana ia juga menampilkan sikap
penolakan terhadap kaum yang hanya membatasi pemikirannya pada aspek-aspek lahiriah
syariat. Tujuannya adalah agar tingkatan-tingkatan spiritual tampak dengan jelas,
demikian pula hakikat pengetahuan batin dan rahasia ilmu. Hal ini diperlihatkan melalui
sejumlah contoh dalam Tafsirnya.3?

1. Contoh Pertama Penafsirannya Pada Ayat:
Contoh penafsiran corak isyari sufi adalah ketika An Nasafy menafsirkan firman

Allah Ta’ala dalam surat Al Ma’arij ayat 23 :
§ 5545 8 o 38 D 3
"(yaitu) orang-orang yang tetap konsisten dalam shalat mereka"

An Nasafy menjelaskan bahwa lafaz da’imun (konsisten) dalam tafsir syariat
bermakna : selalu menegakkan shalat. Sementara dalam tafsir hakikat, da’imiun merujuk
pada pemberian ilham-ilham batin yang terus-menerus.33

Penegasan tentang zahir dan batin dalam amal shalat sering muncul ketika berbagai
pendapat ditinjau. Di antaranya pendapat dua orang imam besar, yaitu Imam al-Junaid dan
Abu Yazid al-Bistami. Mereka mengungkapkan yang maknanya adalah :

(1) Khushu’ (ketundukan hati)
Menurut keduanya, khushu’ memiliki dua dimensi:
1. Dimensi zahir:
o Memenuhi rukun-rukun salat secara sempurna,
o Memenubhi syarat-syarat sah salat sesuai tuntunan syariat,
o Menjaga adab penghambaan,
o Menampakkan ketenangan dan kekhusyukan lahiriah saat salat.

o

2. Dimensi batin:

32 Angga Arifka et al., “Mystical Experience in Sufism : The Study Of,” Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-
Thullab, 2025, 52-69.
3 Nasafy, Al-Iklil Ala Madarizil Tanzil Wa Haqoiqit Ta"wil-An-Nasafy.

64



o Kerendahan jiwa,
o Keheningan hati,
o Rasa takut dan berharap kepada Allah,
o Kehadiran hati saat bermunajat,
o Pemusatan pandangan batin hanya kepada Allah.
Untuk ayat:
Gl a1 )
"(yaitu) orang-orang yang dalam salatnya penuh khushu’" (QS. al-Mu'mintn: 2),
An Nasafy menafsirkan bahwa maksudnya adalah: meninggalkan segala hal yang
diharamkan Allah, meninggalkan kelalaian dan kesia-siaan.
(2) Ikhlas
Dimensi batin juga dipahami sebagai:
e Keikhlasan,
o Kontemplasi mendalam,
o Rasa takut dan harap,
» Pandangan ruhani yang menyaksikan (musyahadah).
(3) Berdiri dalam shalat
Menurut al-Qusyairi :Yang dimaksud dengan igamah (menegakkan) adalah
melaksanakan shalat dengan seluruh rukun dan sunahnya. Berdiri dalam shalat bukan
sekadar sikap tububh, tetapi kesaksian hati bahwa ketika ia berkata dalam shalatnya :La ilaha
illa Allah”, maka ia tidak melihat sekutu bagi Allah dalam segala amal dan geraknya, baik
yang tampak maupun tersembunyi. Ia seakan berkata : “Dalam seluruh pekerjaanku, aku
tidak melihat selain Engkau, dan aku hanya mengabdi kepada-Mu.”
Diriwayatkan dari Abu Bakr al-Sibli bahwa ia berkata : “ Andaikan hati ini berpaling
kepada selain Allah saat shalat, maka shalatku rusaklah, walaupun mata memandang
dunia.”

Adapun mengenai firman Allah Ta’ala dalam surat Al-Mu'minum ayat 1-2:
7 ) L 1. w 7 - '&‘ < 7 41° - /’./‘ A
%u@gw%fadus ujigjiﬂcb\.u%e

4 n

"Sungquh beruntung orang-orang beriman, yaitu mereka yang dalam shalatnya penuh khushu’.

65



An-Nasafy menafsirkan pengertian khushu’ adalah ketenangan zahir dan batin.
Yaknitidak memalingkan pandangan dari anggota tubuh kecuali pada tempat sujud, dan
tidak mengarahkan hati kepada selain Allah ketika shalat. Diriwayatkan dari seorang laki-
laki yang bertanya kepada al-Junayd: “Dengan apa aku dapat merasakan manisnya shalat?”
Ia menjawab: “Dengan engkau masuk ke dalam shalat, lalu engkau keluar darinya
sebagaimana engkau memasukinya.”

2. Contoh Kedua Penafsirannya Pada Ayat :
Corak tafsir isyari sufi tampak jelas pula ketika Al -Nasafy menafsirkan firman Allah

Ta’ala:
‘:f_" TR A R PR P LA lf] S“’ Lw 2t

Beliau menegaskan bahwa lafaz Tayyibat (segala yang baik) menunjukkan ketinggian
derajat Ahli Syariat dan kedekatan mereka kepada hakikat. Maksudnya: mereka tidak
memakan sesuatu kecuali dari sumber yang halal. Mereka menjaga adab-adab yang
diwajibkan, dan mereka menyaksikan (memperhatikan) hal itu dalam kesaksian batin
mereka.3*

Mereka bersanding dengan para pemilik syariat (ulama zahir), dalam hal ketaatan
terhadap aturan, dan bersanding pula dengan para pencari hakikat dalam hal penjagaan
hati dan keadaan batin. Pendapat yang disepakati adalah: bahwa tidaklah dikatakan
“mereka memperoleh karunia (anugerah)” kecuali jika hal itu diambil dari harta orang-
orang yang tidak melakukan dosa, dan tidak merusak hubungan mereka dengan Allah,
serta tidak mencampurkan harta tersebut dengan syubhat.

Orang-orang berperilaku salah tidak akan memberikan sesuatu selain dari harta
mereka yang ternoda oleh dosa-dosa dan terpengaruh oleh hubungan-hubungan yang
rusak. Adapun para pemilik hati yang suci, mereka tidak mengambil kecuali apa yang
bersih dari campuran syahwat, bebas dari sentuhan hawa nafsu, dan tidak keluar dari aliran
pemberian Allah.

3. Contoh Ketiga Penafsirannya Pada Ayat :
Bukti dan contoh nuansa tafsir isyari sufi adalah ketika Al- Nasafy menjelaskan bagi

kita penyebutan istilah syariat dan hakikat ketika menafsirkan firman Allah Ta’ala:

34 Abu Hafsh An Nasafy, “ At Taysir Fi Tafsir/11” (Istambul Turki: Dar Allobab, 2019).
66



A

& D5 3 4 b o pkibl s g

Beliau menafsirkan ayat tersebut : "Ilham yang diberikan kepada para wali" — lalu

—n

beliau berkata: “Bagaimana mungkin? Sedangkan firman-Nya sebelumnya adalah: 153 )
¢ i 1% &5, Firman ini menunjukkan bahwa Allah memerintahkan mereka untuk beribadah
kepada-Nya. Dan Dia tidak memerintahkan mereka kepada selain-Nya.”

Kemudian beliau menambahkan : “Aku tidak mengatakan bahwa ilham (inspirasi
batin) itu merupakan hukum syariat. Menurutku, hal itu termasuk bagian dari makna
firman-Nya dalam konteks lain: ¢ &1 25 4715805 ). Dan firman-Nya dalam ayat lain: of 313
¢ 43 oz si—yakni wahyu dalam makna yang luas.”%

Beliau selanjutnya berkata : Jawaban dari makna ini adalah: bahwa syariat
merupakan jalan menuju hakikat. Oleh sebab itu, penjelasan harus dikembalikan kepada
batasan-batasan syariat, karena syariat adalah fondasi yang dengannya hakikat dapat
dicapai. Para ahli bathin (kalangan sufi) meskipun mereka berbicara tentang berbagai rumuz
(sinyal spiritual) dan makna-makna halus, mereka tetap tidak keluar dari batasan syariat.
Apa pun yang mereka ucapkan harus dikembalikan kepada prinsip syariat, sebagaimana
firman Allah Ta’ala memerintahkan Nabi-Nya untuk menetapkan hukum setiap perkara
berdasarkan al-Kitab dan al-Sunnah, tanpa mengikuti hawa nafsu.3¢

Allah Ta’ala juga menjelaskan bahwa Nabi tidak membuat keputusan menurut hawa

nafsunya sendiri, sebagaimana firman-Nya :
§ Osnals 220 3 5h ) B

Kawanmu (Nabi Muhammad) tidak sesat, tidak keliru
Maka ketahuilah bahwa apabila tidak tercapai jalan untuk sampai kepada hakikat,
maka yang harus dirujuk adalah syariat. Tidak ada dalam sebagian keadaan meskipun
dalam kondisi yang paling berat sekali pun syariat dapat digantikan oleh hakikat. Sebab,
seorang pezina tidaklah menjadi halal baginya (berzina) hanya karena ia telah mencapai
derajat hakikat. Jika ia berzina, maka tetap berlaku atasnya hukum syariat. Ucapan sebagian

orang yang mengatakan, “Ini adalah sesuatu yang dipahami dari sisi hakikat, namun

3% Abu Hafs An Nasafy, “ At Taisir Fi At Tafsir/15” (Istanbul, Turki: Dar Allobab, 2019).

3% Gaifuddin Dhuhri and Syamsul Rijal, “Ruling on Theology Through the Shari’a: Modern
Approaches of Qur’an Interpretation and the Classical Universal Law of God’S Transcendence,” Teosofi: Jurnal
Tasawuf Dan Pemikiran Islam 14, no. 1 (2024): 123-44, https:/ /doi.org/10.15642/teosofi.2024.14.1.123-144.

67



syariat tidak menetapkannya sebagai hakikat yang sah,” merupakan ucapan yang salah.
Adapun ucapan para ahli syariat: “Kami adalah orang-orang yang mengikuti syariat” itulah
yang benar.%”

Dengan demikian, tampaklah dalam contoh ini bahwa al-Nasafy dari sudut pandang
tafsirnya yang fikih-sufistik telah menggabungkan antara dua konsep: syariat dan hakikat,
tanpa membuka ruang bagi mereka yang mengaku hakikat tetapi meninggalkan syariat,
sebagaimana dilakukan sebagian kaum sufi ekstrim.®> Demikian pula, keyakinan Abu Hafsh
al-Nasafy tentang satu kesatuan zahir dan batin dalam al-Qur'an yang tampak dalam
tafsirnya.3®

Sebagaimana juga ditegaskan oleh Abu Hafsh al-Nasafy tentang kesatuan makna zahir
(lahir) dan batin (batin) dalam al-Qur’an, tampak melalui contoh lain ketika ia menafsirkan

firman Allah Ta’ala dalam surat Al Bagarah ayat 129 :
L& T wZ - 27 s Pt o -~ 51~ ¢ }’/ s 87w d P AT >
L] aeSy 4SSN fadlady Sl a e Tl 1 Vol 1 ERT5

& 2547 30 e
Ya Tuhan kami, utuslah untuk mereka sesorang Rasul dari kalangan mereka, yang akan
membacakan kepada mereka ayat-ayat Engkau, dan mengajarkan kepada mereka Al Kitab (Al
Quran) dan Al-Hikmah (As-Sunnah) serta mensucikan mereka. Sesungguhnya Engkaulah yang
Maha Kuasa lagi Maha Bijaksana.
Ketika menafsirkan ayat ini, beliau menyatakan bahwa firman-Nya: “menyucikan
mereka dan mengajarkan kepada mereka al-Kitab dan al-Hikmah”, maksudnya adalah : Zahir
(lahiriah) al-Kitab adalah syariat, sedangkan batinnya (makna terdalamnya) adalah al-Hikmah.”3?

Indikator Keempat : Pembahasan Tentang Tawassul dan Tabarruk dalam Tafsir Aba Hafs

an-Nasafi

Pembahasan mengenai tawassul dan tabarruk merupakan salah satu aspek penting
yang menunjukkan adanya kecenderungan sufistik dalam Tafsir Abta Hafs an-Nasafi.
Melalui berbagai penjelasan dan riwayat yang ia gunakan, terlihat bahwa Nasafi
memandang tawassul kepada para nabi, para wali, serta orang-orang saleh sebagai bagian
dari praktik keagamaan yang memiliki legitimasi dalam tradisi Islam klasik. Sikap ini

sejalan dengan pendekatan para ulama tasawuf yang memandang keberkahan (barakah)

37 Nasafy, “ At Taysir Fi Tafsir/11.”
38 Muhammad, Al Kanzul Jalil Ala Madariju Ta’wil.
% Abu Hafs An Nasafy, “ At Taisir Fi At Tafsir/02” (Istanbul, Turki: Dar Allobab, 2019).

68



sebagai realitas spiritual yang dapat hadir melalui perantara orang-orang yang dimuliakan
oleh Allah.40

Nasafi menegaskan bahwa tawassul dan tabarruk bukan hanya merupakan praktik
kultural, melainkan memiliki dasar tekstual dalam Al-Qur’an, hadis, dan atsar sahabat.
Dengan cara itu, ia memperlihatkan bagaimana dimensi batin (tasawuf) bersinergi dengan
praktik lahiriah dalam memperkaya pemahaman keagamaan umat Islam.4!

Dalam tafsirnya, ia beberapa kali menegaskan bahwa keberkahan Allah dapat
mengalir melalui tempat-tempat suci, peninggalan para nabi, dan jejak orang-orang saleh,
sejalan dengan pandangan mayoritas sufi bahwa mereka adalah mazahir al-rahmah (lokasi
turunnya rahmat Allah).#?

1. Contoh Pertama Penafsirannya Pada Ayat Tentang Keberkahan Nabi Muhmmad saw :

A e 0085 58 1 ety V) e s i s B S
(Ingatlah) ketika Kami berfirman kepada para malaikat, “Sujudlah kamu kepada Adam!”
Maka, mereka pun sujud, kecuali Iblis. Ia menolaknya dan menyombongkan diri, dan ia

termasuk golongan kafir.

Saat menafsirkan perintah sujud kepada Nabi Adam, Nasafi mengutip riwayat dari
Qatadah mengenai penciptaan ruh Nabi Muhammad # sebelum Adam. Ia juga mengutip
riwayat yang dinisbahkan kepada Umar bin al-Khattab tentang kedudukan Nabi sebagai
makhluk paling mulia dan sebagai sebab terciptanya Adam serta seluruh makhluk.
Penjelasan ini menunjukkan bahwa Nasafi mengakui adanya kemuliaan metafisik Nabi
Muhammad # yang menjadi dasar legitimasi tawassul dan tabarruk kepadanya.#3

Ia menambahkan bahwa nama Nabi Muhammad # yang tertulis di ‘ Arsy adalah tanda
kemuliaan tertinggi, dan bahwa Allah menjadikan seluruh makhluk diciptakan “melalui

sebab dirinya”. Penegasan ini selaras dengan tradisi sufistik yang memandang Nabi sebagai

40 Muhammad, Al Kanzul Jalil Ala Madariju Ta’wil.

41 Rustamov Ilkhom Tursunovich, “American Journal of Research in Humanities and Social Sciences
“ GUIDELINES FOR DESIGNING EFFECTIVE LANGUAGE American Journal of Research in Humanities
and Social Sciences” 7 (2022): 65-70.

42 Khairunnisak Khairunnisak, “Ruling of Tawassul in Islam,” Syarah: Jurnal Hukum Islam & Ekonomi
12, no. 2 (2023): 167-80, https:/ /doi.org/10.47766/ syarah.v12i2.2229.

43 Nasafy, “ At Taisir Fi At Tafsir/02.”

69



al-hagiqah al-muhammadiyyah, realitas primordial yang menjadi perantara limpahan rahmat
Allah ke alam semesta.

2. Contoh Kedua Penafsirannya Tentang Keberkahan Masjid al-Aqgsa :

I3 65t el ol ) ot st 2 9 ey o2 B0 it
D 5 gt 35 D 2

Dalam menafsirkan ini An-Nasafi menyoroti konsep al-barakah yang meliputi Masjid
al-Agsa dan sekitarnya. Ia menjelaskan bahwa keberkahan tempat suci tersebut terkait
dengan fakta historis bahwa banyak nabi dan wali menetap di wilayah tersebut. Baginya,
keberkahan tempat suci bukan sekadar ungkapan metaforis, tetapi merupakan realitas
spiritual yang dapat dirasakan oleh orang beriman.4>

Pandangan ini selaras dengan pemikiran para ulama tasawuf yang menyatakan
bahwa keberkahan adalah “energi ruhani” yang menyertai tempat-tempat di mana para
nabi hidup, beribadah, atau dimakamkan. Karena itu, tabarruk di tempat-tempat tersebut
bukanlah bid‘ah, tetapi manifestasi dari keyakinan bahwa Allah menanamkan rahmat
khusus pada ruang tertentu di muka bumi.46
3. Contoh Ketiga Penafsirannya Pada Ayat Tentang Tabarruk Dengan Peninggalan Nabi #5.

Ketika Abu Hafs An-Nasafy menafsirkan surat Al Isra ayat 30 yang berbunyi :
€ °

s & - 4 .0 2 o, <\& @

(D) it ¢ Fud 0aliny O &) Juags 2G5 ) B3 ey 865 O)
Sesungguhnya Tuhanmu melapangkan rezeki bagi siapa yang Dia kehendaki dan
menyempitkan (-nya bagi siapa yang Dia kehendaki). Sesungguhnya Dia Mahateliti
lagi Maha Melihat hamba-hamba-Nya.

Dalam penjelasannya tentang terkait dengan tabarruk dengan peninggalan nabi saw

disebutkan tentang sebab turunnya ayat tersebut bahwa Jabir menjelaskan saat nabi sedang

44 Khalil Andani, “Metaphysics of Muhammad the Nur Muhammad from Imam Ja’far Al-Sadiq (d.
148/765) to Nasir Al-Din Al-Tusi (D. 672/1274),” Journal of Sufi Studies 8, no. 2 (2020): 99-175,
https:/ /doi.org/10.1163/22105956-12341317.

45 Mohd Sholeh Sheh Yusuff, Yusuf Haji-Othman, and Mohamad Hazli Ismail, “A Critical Analysis of
the Influence of Tafsir Al-Nasafi in Tafsir Nur Al-lIhsan Based on Genetic Approach,” International Journal of
Academic Research in Business and Social Sciences 11, no. 6 (2021), https:/ / doi.org/10.6007/ijarbss/v11-i6/10367.

46 HUSSEIN HATEM HUSSEIN, FATIMA MOHAMED MAHMOUD, “Quranic Readings Contained
in the Interpretation of (Revealing the Facts and Explaining the Minutes of the Interpretation of the Words of
God Almighty) By Imam Burhan Al-Din Al-Nasafi (D. 687 Ah) Surat an-Nahl As a Model (Presentation and
Analysis),” Russian Law Journal 11, no. 6s (2023): 629-34, https:/ /doi.org/10.52783/rlj.v11i6s.1517.

70



duduk bersama para sahabatnya datanglah seorang anak kecil dan berkata : Ya Rasulullah
ibuku meminta pakaian yang sedang engkau pakai. Padahal beliau tidak ada pakaian yang
lain. Maka beliau bersabda kepada anak itu tunggu sebentar. Lalu anak itu pulang dan
menemui ibunya. Lalu ibunya berkata kepada anak tersebut agar mengatakan kepada
Rasulullah bahwa ibu meminta pakaian darimu agar memperole berkah dari dirimu. Maka
Rasulullah masuk ke rumahnya dan melepaskan bajunya, dan duduk dalam keadaan tidak
pakai baju. Lalu adzan dimandangkan sementara beliau tidak keluar. Maka para sahabat
menanti dengan gelisah. Lalu mereka menemui dan melihat dalam keadaan tidak pakai
baju. Maka mereka akhirnya mencela anak tersebut.

Selain itu, riwayat tentang seorang anak yatim yang meminta rambut Nabi # untuk
diwarisi dari ayahnya menunjukkan bahwa tabarruk dengan peninggalan Nabi #
merupakan praktik yang dikenal dan diterima pada masa para sahabat. An-Nasafi
memandang semua bukti ini sebagai penguat legitimasi syar’i maupun historis terhadap
tabarruk.4

Dari tiga contoh ini, tampak jelas bahwa tafsir Abt Hafs an-Nasafi menunjukkan
kecenderungan sufistik yang konsisten, terutama dalam melihat tawassul dan tabarruk
sebagai praktik keagamaan yang memiliki pijakan kuat dalam Al-Qur’an, hadis, dan tradisi
para ulama. Ia tidak hanya mengutip riwayat sanad, tetapi menggunakan pendekatan
simbolik dan spiritual untuk menjelaskan makna ayat, sesuai dengan tradisi hermeneutika

tasawuf.48

D. Kesimpulan

Penelitian ini membahas unsur-unsur tasawuf dalam tafsir Abu Hafs Umar al-
Nasafi, khususnya melalui karya al-Taysir fi al-Tafsir. Tradisi tafsir sufistik memiliki akar
sejarah panjang dan memandang Al-Qur’an tidak hanya sebagai teks hukum, tetapi sebagai

pedoman perjalanan batin. Meskipun tokoh-tokoh sufi seperti al-Qusyairi, Ibn ‘Arabi, dan

47 Ali Mursyid Azisi, Syarifudin Syarifudin, and Muhammad Afiq bin Mohd Yazid, “The Synergy of
Islam and Local Tradition: A Study of Social Sufism Values Within the Sambelien Tradition in Malangsari,
Banyuwangi, Indonesia,” Sunan Kalijaga: International Journal of Islamic Civilization 6, no. 1 (2024): 105,
https:/ /doi.org/10.14421/skijic.v6i1.2813.

48 MA. Achlami HS and Isnaini, “Sufi Exegesis of the Qur’an and Its Public Controversy,” Proceedings
of the 1st Raden Intan International Conference on Muslim Societies and Social Sciences (RIICMuSSS 2019) 492, no.
RIICMuSSS 2019 (2020): 50-55, https:/ / doi.org/10.2991/assehr.k.201113.010.

71



al-Jailani telah banyak dikaji, al-Nasafi relatif kurang mendapat perhatian dalam konteks
tafsir sufistik, padahal ia hidup di Transoxiana—pusat penting perkembangan teologi
Maturidi dan tasawuf.

Penelitian menegaskan bahwa tafsir al-Nasafi mengandung nuansa spiritual yang
jelas, berbeda dari karya teologinya yang bersifat rasional. la banyak mengintegrasikan
pemikiran figh, teologi, dan tasawuf sehingga menampilkan sintesis khas ulama Asia
Tengah. Kajian ini bertujuan mengisi kekosongan literatur dengan menggali sisi-sisi sufistik

yang termuat dalam tafsirnya.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Nasafy. “ Al Tafsir Fi At-Tafsir.” Dar-Allobab, Turki Istanbul, 2019.

An-nasafi, Al-andalusia An-naysaburi D A N, Studi Komparasi, and Atas Penafsiran.
“DALAM AL-QUR’'AN PERSPEKTIF ABU HAYYAN AL-ANDALUSIA AN-
NAYSABURI DAN AN-NASAFI (Studi Komparasi Atas Penafsiran Q.S. At-Taubah:
33, Q.S. Al-Fath: 28, Dan Q.S. As-Saf: 9),” no. 9 (n.d.).

Andani, Khalil. “Metaphysics of Muhammad the Nur Muhammad from Imam Ja’far Al-
Sadiq (d. 148/765) to Nasir Al-Din Al-Tusi (D. 672/1274).” Journal of Sufi Studies 8, no.
2 (2020): 99-175. https:/ /doi.org/10.1163 /22105956-12341317.

Arifka, Angga, Info Artikel, Artike History, and E-mail Addres. “Mystical Experience in
Sufism : The Study Of.” Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, 2025, 52-69.

Asbury, Michael E. Seeing with the Heart The Mysticism of an India in the West, 2024.

Athaillah, Ibnu. “ sl Lléw) & 568l ” Darus Salam Al Haditsah, 2007.

Azisi, Ali Mursyid, Syarifudin Syarifudin, and Muhammad Afiq bin Mohd Yazid. “The
Synergy of Islam and Local Tradition: A Study of Social Sufism Values Within the
Sambelien Tradition in Malangsari, Banyuwangi, Indonesia.” Sunan Kalijaga:
International ~ Journal — of  Islamic  Civilization 6, mno. 1 (2024): 105.
https:/ /doi.org/10.14421 / skijic.v6i1.2813.

Baidowi, Ahmad. Tafsir Al Qur’an Nusantara. Banguntapan, Bantul: Lembaga Ladang Kala.
Bantul, 2020.

Bary, Shafwatul. “Hermeneutika Sufistik Dalam Literatur Tarekat (Kajian Atas Manuskrip
Pengajian Tarekat Syattariyah Minangkabau) Oleh: Shafwatul Bary NIM: 18200010096
TESIS Diajukan Kepada Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Untuk Memenuhi
Salah Satu Syarat Guna Mempe,” 2020.

DeWeese, Devin. “Islamization And Native Religion in the Golden Horde.” The
Pennsylvania State University Press, 1994.

Dhuhri, Saifuddin, and Syamsul Rijal. “Ruling on Theology Through the Shari’a: Modern
Approaches of Qur'an Interpretation and the Classical Universal Law of God’S
Transcendence.” Teosofi: Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam 14, no. 1 (2024): 123-44.

72



https://doi.org/10.15642/ teosofi.2024.14.1.123-144.

Dissertation, A. “Continuity and Change Within the Persian Sufi Tradition in Later Timurid
Iran : A Study of Shams Al- Din Lahiji and His Commentary upon the Gulshan e- Raz,”
no. January (2022).

Ghoni, Abdul, and Hari Fauji. “Kajian Metodologis Dalam Kitab Tafsir Lathaif Al-Isyarat
Karya Imam Al- Qusyairi” 2, no. 2 (2023): 237-43.

Guzarov, Utkir. “ABOUT IMAM ABU HAFS UMAR BIN MUHAMMAD AN-NASAFI, A
SCHOLAR WHO WAS BORN IN NASAF Utkir” 10, no. 2 (2022): 794-97.

Harvey, Ramon. “Transendent God, Rational World, A Maturidi Theology,” 2021.

History, A Short. “Islamic Mysticism,” 2010.

Hossein, Seyyed. “The Study Quran.” The Study Qur’an Pertama (2016): 87.

HS, MA. Achlami, and Isnaini. “Sufi Exegesis of the Qur’an and Its Public Controversy.”
Proceedings of the 1st Raden Intan International Conference on Muslim Societies and Social
Sciences  (RIICMuSSS  2019) 492, no. RICMuSSS 2019 (2020): 50-55.
https:/ /doi.org/10.2991/assehr.k.201113.010.

HUSSEIN HATEM HUSSEIN, FATIMA MOHAMED MAHMOUD. “Quranic Readings
Contained in the Interpretation of (Revealing the Facts and Explaining the Minutes of
the Interpretation of the Words of God Almighty) By Imam Burhan Al-Din Al-Nasafi
(D. 687 Ah) Surat an-Nahl As a Model (Presentation and Analysis).” Russian Law Journal
11, no. 6s (2023): 629-34. https:/ /doi.org/10.52783 /rlj.v11i6s.1517.

Jaudah, Dr. “Al Ittijah Ash Shufi Fi Tafsir,” 2007.

KARAMUSTAFA, AHMET T. “No Title.” Sufism: The Formative Period. The New Edinburgh
Islamic Surveys. Edinburgh: Edinburgh University Press, 2007;, no. 26 (2007): 3-5.

Khairunnisak, Khairunnisak. “Ruling of Tawassul in Islam.” Syarah: Jurnal Hukum Islam &
Ekonomi 12, no. 2 (2023): 167-80. https:/ /doi.org/10.47766/syarah.v12i2.2229.

Muhammad, Aliyah. Al Kanzul Jalil Ala Madariju Ta"wil. Al Kanzul Jalil Ala Madarikut Tanzil.
Vol. 27, 2022.

Nasafy, Abu Hafs An. “At Taisir Fi At Tafsir/02.” Istanbul, Turki: Dar Allobab, 2019.

— — —. ”At Taisir Fi At Tafsir/15.” Istanbul, Turki: Dar Allobab, 2019.

Nasafy, Abu Hafsh An. Al-Iklil Ala Madarizil Tanzil Wa Hagqoiqit Ta’wil-An-Nasafy. Edited by
Muhyuldin. Pertama. Beirut, Libanon: Darul Kutub Al Ilmiyah, Beirut, Libano, 2022.

— — —. “At Taysir Fi Tafsir/11.” Istambul Turki: Dar Allobab, 2019.

Nirwana, Dzikri. “PETA TAFSIR DI MESIR Melacak Perkembangan Tafsir Al- Qur " an Dari
Abad Klasik Hingga Modern” 1, no. Jurnal Falasifa (n.d.): 27-46.

Romadlon, Dzulfikar Akbar. Buku Ajar Membenarkan Allah Dalam Iman: Membaca Aqidah
Dengan Nalar Kritis. Buku Ajar Membenarkan Allah Dalam Iman: Membaca Aqgidah Dengan
Nalar Kritis, 2020. https:/ /doi.org/10.21070/2020/978-623-6833-40-7.

Sulamy, Abi Abdir Rahman As. “Thabaqatush Shufiyah,” 2003.

Sunan, U IN, Gunung Djati, and Muhammad Yahya. “ Argumentasi Eksistensial Tafsir Sufi”
2, no. 3 (2022): 305-12.

Suwarno, Peter, Abu BakarMuhammad bin Ishaq Al-Kalabadzi, Abdul Karim Al-Jiliy, Abu

73



Al-Qurthubi, "Abdillah, and Abi Nasr Al-Siraj Al-Tusi. “ Al-Insan Al-Kamil Fii Ma'rifati
Al-Awakhir Wa Al-Awail.” Walisongo: Jurnal Penelitian Sosial, 1425.

Suyuthy, Jalaluddin As. Thabagah Al Mufassirin. Kuwait: Darun Nawadir, Kuwait, 2010.

Tursunovich, Rustamov Ilkhom. “ American Journal of Research in Humanities and Social
Sciences “ GUIDELINES FOR DESIGNING EFFECTIVE LANGUAGE American
Journal of Research in Humanities and Social Sciences” 7 (2022): 65-70.

Tustari, Sahl bin Abdillah. “Tafsir At Tustari.” Beirut, Libanon: Darul Kutub Al Ilmiyah,
Beirut, Libano, 2005.

Yusuff, Mohd Sholeh Sheh, Yusuf Haji-Othman, and Mohamad Hazli Ismail. “A Critical
Analysis of the Influence of Tafsir Al-Nasafi in Tafsir Nur Al-Ihsan Based on Genetic
Approach.” International Journal of Academic Research in Business and Social Sciences 11,
no. 6 (2021). https:/ /doi.org/10.6007 /ijarbss/v11-i6/10367.

74



