
56 

 

Dirasat: Journal Islamic Studies 

P-ISSN 
E-ISSN 

: 2088-9100 
: xxxx-xxxx 

Vol. 2 No. 2, Oktober 2025 
DOI           : 
Dirasat: Journal Islamic Studies 

 

TEORI MUBADALAH DAN APLIKASINYA DALAM 

PENELITIAN GENDER  

Syarifudin1 

1Universitas PTIQ, Jakarta, Indonesia; email: ismisyarif@gmail.com   
 

 

Keywords 

Mubadalah, Islamic 

gender studies, 

Qur’anic 

interpretation, Islamic 

feminism, gender 

justice. 

ABSTRACT 

Gender discourse in Islam has continued to evolve alongside growing 
critical awareness of patriarchal bias embedded in classical exegetical and 
juridical traditions. Various strands of Islamic feminism have sought to 
reconstruct more gender-just interpretations of religious texts; however, 
these approaches often encounter normative resistance within 
mainstream Muslim communities.  
This article aims to examine the theory of Mubadalah, developed by 
Faqihuddin Abdul Kodir, as an alternative hermeneutical framework in 
Islamic gender studies. Employing a qualitative library-based research 
method, this study utilizes conceptual and hermeneutical analysis, 
combined with critical engagement with global Islamic feminist 
scholarship. The findings reveal that Mubadalah offers a relational 
interpretive paradigm grounded in the principle of reciprocity, 
positioning men and women as equal moral subjects in receiving religious 
commands, prohibitions, and ethical teachings.  
Unlike certain strands of global Islamic feminism that emphasize 
structural critiques of classical interpretive authority, Mubadalah 
operates from within the Islamic textual and scholarly tradition by 
foregrounding maqāṣid al-sharī‘ah as its primary ethical orientation. This 
approach not only reconstructs gender-biased interpretations of religious 
texts but also generates significant theoretical and practical implications 
for public policy, family relations, and Islamic education. This article 
contributes to Islamic gender studies by positioning Mubadalah as an 
indigenous Islamic gender hermeneutics that mediates the tension 
between global Islamic feminism and normative Islamic tradition. The 
study demonstrates that Mubadalah holds transformative and sustainable 
potential for advancing gender justice within contemporary Muslim 
societies. 
 

 

http://jurnal.alhikmah.ac.id/?journal=elhikmah
mailto:ismisyarif@gmail.com


57 

 

 

Kata Kunci: 

Mubadalah, gender 

Islam, tafsir Al-

Qur’an, feminisme 

Islam, keadilan 

gender. 

ABSTRAK 

Diskursus gender dalam Islam terus berkembang seiring 
meningkatnya kesadaran kritis terhadap bias patriarkal dalam 
tradisi tafsir dan fiqh klasik. Berbagai pendekatan feminisme Islam 
telah berupaya merekonstruksi pemahaman keagamaan yang 
lebih adil gender, namun sering kali menghadapi resistensi 
normatif di kalangan Muslim arus utama. Artikel ini bertujuan 
untuk menganalisis teori Mubadalah yang dikembangkan oleh 
Faqihuddin Abdul Kodir sebagai pendekatan hermeneutik 
alternatif dalam studi gender Islam. Penelitian ini menggunakan 
metode kualitatif berbasis studi kepustakaan dengan pendekatan 
analisis konseptual dan hermeneutik, serta dialog kritis dengan 
feminisme Islam global. 
Hasil kajian menunjukkan bahwa Mubadalah menawarkan 
paradigma tafsir relasional berbasis prinsip kesalingan yang 
menempatkan laki-laki dan perempuan sebagai subjek moral yang 
setara dalam menerima ajaran, perintah, dan larangan agama. 
Berbeda dengan sebagian pendekatan feminisme Islam global 
yang bertumpu pada kritik struktural terhadap otoritas tafsir 
klasik, Mubadalah bergerak dari dalam teks dan tradisi Islam 
dengan menjadikan maqāṣid al-sharī‘ah sebagai orientasi etis utama. 
Pendekatan ini tidak hanya merekonstruksi pembacaan teks-teks 
keagamaan yang bias gender, tetapi juga memiliki implikasi 
teoretis dan praktis dalam kebijakan publik, relasi keluarga, dan 
pendidikan Islam. 
Artikel ini berkontribusi pada pengembangan studi gender Islam 
dengan menempatkan Mubadalah sebagai indigenous Islamic 
gender hermeneutics yang menjembatani ketegangan antara 
feminisme Islam global dan tradisi keislaman normatif. Temuan 
penelitian ini menegaskan bahwa teori Mubadalah memiliki 
potensi transformatif yang aplikatif dan berkelanjutan dalam 
mengarusutamakan keadilan gender di masyarakat Muslim 
kontemporer. 

 

A. Pendahuluan 

Diskursus mengenai gender dalam Islam merupakan salah satu isu yang terus 

mengalami dinamika dan perdebatan, khususnya terkait relasi antara laki-laki dan 

perempuan dalam ranah sosial, budaya, dan keagamaan. Dalam sejarah pemikiran Islam, 

tafsir keagamaan yang dominan kerap dibangun dalam konteks sosial patriarkal, sehingga 

dalam banyak kasus memosisikan perempuan dalam relasi yang subordinatif 



58 

 

dibandingkan laki-laki.1 Konstruksi tafsir semacam ini kemudian berimplikasi pada 

terbentuknya struktur sosial yang cenderung melanggengkan ketimpangan gender, baik 

dalam lingkup keluarga, masyarakat, maupun institusi keagamaan. Tidak jarang, 

pemahaman agama yang bias gender tersebut digunakan untuk membenarkan praktik 

diskriminatif terhadap perempuan, seperti pembatasan partisipasi di ruang publik, 

ketimpangan akses pendidikan, hingga keterbatasan hak-hak sipil dan politik.2 

Seiring dengan berkembangnya kesadaran kritis dalam studi Islam kontemporer, 

muncul berbagai pendekatan baru yang berupaya merekonstruksi tafsir keagamaan agar 

lebih adil dan responsif terhadap isu keadilan gender. Salah satu pendekatan yang 

menonjol adalah teori Mubadalah yang dikembangkan oleh Faqihuddin Abdul Kodir.3 

Teori ini berpijak pada prinsip kesalingan (mubādalah), yakni gagasan bahwa relasi laki-laki 

dan perempuan dalam Islam bersifat timbal balik, saling berhadapan sebagai subjek moral, 

serta sama-sama menjadi sasaran ajaran, perintah, dan larangan agama. Dengan prinsip ini, 

Mubadalah menolak pembacaan teks keagamaan yang menempatkan salah satu gender 

sebagai pusat dan yang lain sebagai subordinat, serta menegaskan pentingnya relasi yang 

adil, setara, dan berkeadaban.4 

Urgensi teori Mubadalah dalam studi gender Islam terletak pada kontribusinya 

dalam merekonstruksi paradigma tafsir yang selama ini cenderung andro-sentris. Tidak 

hanya bersifat kritis terhadap tafsir klasik yang bias patriarkal, Mubadalah juga 

menawarkan metodologi hermeneutik yang kontekstual, inklusif, dan berorientasi pada 

nilai-nilai keadilan substantif.5 Pendekatan ini memungkinkan teks-teks keagamaan dibaca 

secara lebih humanis dengan mempertimbangkan maqāṣid al-syarī‘ah, realitas sosial 

kontemporer, serta pengalaman hidup baik laki-laki maupun perempuan.6 

Meskipun teori Mubadalah telah mendapatkan perhatian dalam kajian gender Islam, 

sejumlah penelitian masih terbatas pada aspek normatif atau aplikatif tertentu, seperti 

 
1 Amina Wadud, Qur’an and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman’s Perspective (New York: 

Oxford University Press, 1999), 1–5. 
2 Asma Barlas, “Believing Women” in Islam: Unreading Patriarchal Interpretations of the Qur’an (Austin: 

University of Texas Press, 2002), 3–12. 
3 Faqihuddin Abdul Kodir, Qirā’ah Mubādalah: Tafsir Progresif untuk Keadilan Gender dalam Islam 

(Yogyakarta: IRCiSoD, 2019), 33–36. 
4 Faqihuddin Abdul Kodir, Mubadalah: Prinsip Kesalingan dalam Relasi Laki-Laki dan Perempuan 

(Yogyakarta: IRCiSoD, 2021), 45–48. 
5 Abdullah Saeed, Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach (London: Routledge, 2006), 

149–152. 
6 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London: IIIT, 2008), 67–72. 



59 

 

hukum keluarga atau relasi domestik.7 Kajian yang mengulas Mubadalah secara lebih 

mendalam sebagai kerangka epistemologis dan metodologis dalam penafsiran teks 

keagamaan, serta menempatkannya dalam peta perdebatan teori gender Islam 

kontemporer, masih relatif terbatas. Celah inilah yang membuka ruang bagi penelitian lebih 

lanjut untuk menilai sejauh mana Mubadalah dapat berkontribusi dalam membangun tafsir 

Islam yang berkeadilan gender secara sistematis dan komprehensif.8 

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk menganalisis teori 

Mubadalah sebagai pendekatan tafsir gender dalam Islam, dengan menelaah landasan 

konseptual, metodologis, serta relevansinya dalam konteks studi gender kontemporer. 

Kajian ini diharapkan dapat memperkaya khazanah akademik studi Islam, sekaligus 

memberikan kontribusi teoretis dalam upaya menghadirkan pemahaman keagamaan yang 

lebih adil, egaliter, dan selaras dengan prinsip penghormatan terhadap martabat 

kemanusiaan. 

Tabel State of the Art 

Peneliti Fokus Kajian Metode Temuan Utama Celah Riset 

Amina 
Wadud 
(1999) 

Kesetaraan 
gender dalam 
Al-Qur’an 

Tafsir tematik 
& linguistik 

Kesetaraan 
ontologis laki-laki 
dan perempuan 
berbasis tauhid 

Belum 
merumuskan 
metodologi 
tafsir relasional 
yang sistematis 

Asma Barlas 
(2002) 

Kritik tafsir 
patriarkal 

Hermeneutika 
kritis 

Patriarki berasal 
dari otoritas 
penafsir, bukan 
teks 

Kurang aplikatif 
dalam konteks 
hukum & sosial 
Muslim 

Fatima 
Mernissi 
(1987; 1991) 

Hadis & 
sejarah relasi 
gender 

Analisis 
historis-kritis 

Bias gender terkait 
konteks politik 
awal Islam 

Fokus kritik, 
belum 
menawarkan 
model tafsir 
alternatif 

Nasaruddin 
Umar (1999; 
2001) 

Kesetaraan 
gender Qur’ani 

Analisis 
linguistik 

Konsep gender 
dalam Al-Qur’an 
bersifat egaliter 

Pendekatan 
masih normatif, 
belum 
metodologis 

 
7 Ziba Mir-Hosseini, Islam and Gender: The Religious Debate in Contemporary Iran (Princeton: Princeton 

University Press, 1999), 15–20. 
8 Ebrahim Moosa, “What Is Islamic Studies?” Journal of the American Academy of Religion 89, no. 2 (2021): 

378–381. 
 



60 

 

Sahiron 
Syamsuddin 
(2009) 

Hermeneutika 
Al-Qur’an 

Hermeneutika 
kontekstual 

Pentingnya konteks 
historis & sosial 

Tidak spesifik 
pada isu gender 

Faqihuddin 
A. Kodir 
(2019) 

Mubadalah & 
keadilan 
gender 

Hermeneutika 
kesalingan 

Relasi gender 
bersifat timbal balik 

Belum banyak 
dianalisis 
sebagai 
paradigma 
epistemologis 

Nur Hidayati 
(2020) 

Mubadalah vs 
tafsir patriarkal 

Analisis 
wacana 

Mubadalah efektif 
mendekonstruksi 
bias gender 

Fokus tematik, 
belum teoritis 

Nur Kholis 
(2021) 

Mubadalah di 
pesantren 

Studi kualitatif Mubadalah 
mendorong 
kesadaran gender 

Terbatas pada 
konteks 
institusional 

Abdul 
Mun’im 
(2020) 

Mubadalah & 
keluarga 
Muslim 

Normatif-
sosiologis 

Relevan untuk 
keluarga modern 

Belum dikaitkan 
dengan teori 
tafsir global 

Penelitian ini mengisi celah analisis konseptual–epistemologis Mubadalah sebagai paradigma 

tafsir gender Islam kontemporer. 

 

B. Tinjauan Pustaka 

Kajian gender dalam Islam mengalami perkembangan signifikan sejak munculnya 

kritik terhadap tafsir klasik yang dinilai andro-sentris dan terikat pada struktur sosial 

patriarkal. Amina Wadud melalui Qur’an and Woman menegaskan bahwa prinsip tauhid 

mengandung implikasi etis berupa kesetaraan ontologis antara laki-laki dan perempuan, 

sehingga setiap bentuk hierarki gender dalam tafsir harus ditinjau ulang secara kritis.9 

Pendekatan ini menjadi tonggak awal feminisme Islam berbasis teks, meskipun masih 

terbatas pada pembacaan tematik ayat-ayat gender. 

Asma Barlas memperdalam kritik tersebut dengan membedakan secara tegas antara 

teks Al-Qur’an dan otoritas penafsir. Dalam kerangka hermeneutika kritis, ia menegaskan 

bahwa dominasi patriarki dalam Islam bersumber dari relasi kuasa epistemik, bukan dari 

wahyu itu sendiri.10 Sementara itu, Fatima Mernissi menambahkan dimensi historis dengan 

menunjukkan bagaimana konstruksi hadis dan tradisi hukum Islam turut dipengaruhi oleh 

dinamika politik awal Islam.11 Meskipun kontribusi ketiganya penting dalam 

 
9 Amina Wadud, Qur’an and Woman, 3–5. 
10 Asma Barlas, “Believing Women” in Islam, 15–18. 
11 Fatima Mernissi, Women and Islam: An Historical and Theological Enquiry (Oxford: Blackwell, 1991), 11–

13. 



61 

 

mendekonstruksi tafsir patriarkal, pendekatan ini cenderung bersifat kritis-dekonstruktif 

dan belum sepenuhnya menawarkan metodologi tafsir alternatif yang sistematis. 

Dalam konteks Indonesia, Nasaruddin Umar menawarkan argumen kesetaraan 

gender melalui analisis linguistik terhadap istilah-istilah kunci Al-Qur’an. Ia menunjukkan 

bahwa perbedaan gender dalam teks bersifat fungsional, bukan hierarkis.12 Namun 

demikian, pendekatan ini masih berorientasi normatif dan belum mengembangkan 

kerangka hermeneutik yang mampu menjembatani teks, konteks, dan relasi gender secara 

timbal balik. 

Teori Mubadalah yang dikembangkan oleh Faqihuddin Abdul Kodir muncul sebagai 

respons metodologis atas keterbatasan tersebut. Dengan menekankan prinsip kesalingan 

(mubādalah), teori ini menempatkan laki-laki dan perempuan sebagai subjek moral yang 

setara dan saling berhadapan dalam teks keagamaan.13 Berbeda dengan feminisme Islam 

yang sering diposisikan di luar tradisi, Mubadalah berakar pada maqāṣid al-syarī‘ah dan 

etika relasional Islam, sehingga memiliki legitimasi epistemologis internal. 

Penelitian-penelitian terkini menunjukkan bahwa Mubadalah efektif digunakan 

dalam isu hukum keluarga, pendidikan pesantren, dan relasi domestik.14 Namun, sebagian 

besar kajian tersebut masih menempatkan Mubadalah sebagai alat aplikatif, bukan sebagai 

paradigma tafsir yang berdiri sejajar dengan pendekatan hermeneutik modern. Oleh karena 

itu, diperlukan kajian yang memosisikan Mubadalah dalam dialog kritis dengan teori 

hermeneutika kontemporer dan wacana gender global guna menilai kekuatan dan batas 

epistemologisnya. 

 

C. Metodologi Penelitian  

1. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan 

(library research). Pendekatan ini dipilih karena objek kajian berupa teks-teks keagamaan 

dan pemikiran akademik yang berkembang dalam diskursus tafsir gender Islam. Metode 

 
12 Nasaruddin Umar, Argumen Kesetaraan Gender Perspektif al-Qur’an,  22–25. 
13 Kodir, Qirā’ah Mubādalah, 45–47. 
14 Nur Hidayati, “Hermeneutika Mubadalah: Strategi Dekonstruksi Tafsir Patriarkis,” Jurnal Musawa 19, 

no. 1 (2020): 46–48; Nur Kholis, “Implementasi Teori Mubadalah dalam Studi Gender di Pesantren,” Jurnal Al-
Fikr 24, no. 2 (2021): 239–242. 



62 

 

ini memungkinkan peneliti melakukan analisis mendalam terhadap konstruksi makna, 

relasi kuasa, serta paradigma hermeneutik yang melandasi penafsiran teks.15 

Penelitian ini menerapkan pendekatan hermeneutika kontekstual-relasional, dengan 

menjadikan teori Mubadalah sebagai kerangka analisis utama. Pendekatan ini berpijak 

pada prinsip kesalingan (reciprocity) yang menempatkan laki-laki dan perempuan sebagai 

subjek moral yang setara dalam teks Al-Qur’an.16 Berbeda dari pendekatan tafsir klasik 

yang bersifat satu arah dan hierarkis, hermeneutika Mubadalah menekankan relasi timbal 

balik antara subjek penafsir, teks, dan konteks sosial. 

2. Sumber Data 

Sumber data penelitian terbagi menjadi dua kategori: 

Sumber primer, meliputi karya Faqihuddin Abdul Kodir tentang Mubadalah serta 

teks-teks Al-Qur’an yang sering dijadikan rujukan dalam perdebatan gender. 

Sumber sekunder, meliputi karya feminisme Islam (Amina Wadud, Asma Barlas, 

Fatima Mernissi), kajian hermeneutika Al-Qur’an, serta penelitian empiris tentang 

penerapan Mubadalah dalam konteks sosial Indonesia. 

Pemilahan ini bertujuan untuk memposisikan teori Mubadalah secara dialogis dalam 

lanskap pemikiran gender Islam kontemporer.17 

3. Teknik Analisis Data 

Analisis data dilakukan melalui tiga tahap: 

a. Analisis wacana kritis, untuk mengidentifikasi bias patriarkal dalam tafsir 

keagamaan. 

b. Analisis komparatif, dengan membandingkan pendekatan feminisme Islam dan 

teori Mubadalah. 

c. Analisis konseptual-hermeneutik, untuk merumuskan Mubadalah sebagai 

paradigma tafsir gender yang bersifat relasional dan kontekstual. 

Tahapan ini memungkinkan penelitian tidak hanya bersifat deskriptif, tetapi juga 

menawarkan rekonstruksi teoretis terhadap metodologi tafsir gender Islam.18 

 

 

 
15 John W. Creswell, Qualitative Inquiry and Research Design (Thousand Oaks, CA: Sage, 2018), 41–43. 
16 Kodir, Qirā’ah Mubādalah, 45–47. 
17 Amina Wadud, Qur’an and Woman, 15. 
18 Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika Al-Qur’an dan Hadis (Yogyakarta: Elsaq Press, 2009), 101–103. 



63 

 

D. Hasil dan Pembahasan 

1. Konsep Teori Mubadalah sebagai Paradigma Hermeneutik Gender 

Teori Mubadalah lahir dari kegelisahan akademik dan praksis terhadap bias gender 

yang mengakar dalam tradisi tafsir dan fiqh klasik, di mana relasi laki-laki dan perempuan 

sering dikonstruksi secara hierarkis dan asimetris. Tradisi penafsiran tersebut tidak jarang 

memposisikan perempuan sebagai objek hukum, sementara laki-laki ditempatkan sebagai 

subjek normatif utama. Kondisi ini melahirkan legitimasi keagamaan terhadap relasi sosial 

yang patriarkis dan diskriminatif.19 

Secara etimologis, istilah mubādalah berasal dari bahasa Arab yang bermakna “saling” 

atau “timbal balik.” Dalam kerangka teori yang dikembangkan oleh Faqihuddin Abdul 

Kodir, mubadalah dimaknai sebagai prinsip kesalingan normatif dalam ajaran Islam, yakni 

bahwa setiap perintah, larangan, dan nilai moral dalam teks keagamaan berlaku secara 

setara bagi laki-laki dan perempuan, kecuali terdapat dalil yang secara eksplisit membatasi 

salah satunya.20 Dengan demikian, mubadalah menolak pembacaan teks yang bersifat 

sepihak dan menegaskan relasi gender yang bersifat mutual, bukan hierarkis. 

Sebagai temuan konseptual utama penelitian ini, Mubadalah tidak berhenti pada 

tataran normatif-etis, melainkan berfungsi sebagai metodologi tafsir yang memiliki daya 

kritis terhadap konstruksi patriarkal dalam penafsiran tradisional. Kodir menegaskan 

bahwa bias gender dalam tafsir bukan berasal dari teks Al-Qur’an itu sendiri, melainkan 

dari cara pandang penafsir yang terikat oleh konteks sosial dan struktur kekuasaan 

tertentu.21 Oleh karena itu, Mubadalah berupaya mereposisi perempuan sebagai subjek 

moral dan hukum yang utuh, setara dengan laki-laki dalam relasi keberagamaan. 

Secara metodologis, hasil analisis menunjukkan bahwa teori Mubadalah dibangun di 

atas tiga pilar utama. Pertama, prinsip kesalingan (reciprocity), yang menegaskan bahwa 

relasi laki-laki dan perempuan dalam Islam bersifat timbal balik dalam hak, kewajiban, dan 

tanggung jawab. Prinsip ini sekaligus menjadi kritik terhadap tafsir klasik yang 

menempatkan relasi gender secara subordinatif.22 Kedua, pembacaan kontekstual, yakni 

penafsiran teks keagamaan dengan mempertimbangkan konteks historis, sosial, dan tujuan 

 
19 Fatima Mernissi, Women and Islam, 11–13. 
20 Kodir, Qirā’ah Mubādalah, 45–47. 
21 Kodir, Qirā’ah Mubādalah, 55–57. 
22 Nur Hidayati, “Hermeneutika Mubadalah” Jurnal Musawa 19, no. 1: 46–48. 



64 

 

normatif ajaran Islam, sehingga teks tidak dipahami secara literal dan ahistoris.23 Ketiga, 

orientasi keadilan dan kemaslahatan, yang menjadikan maqāṣid al-sharī‘ah sebagai horizon 

etik dalam menilai relasi gender yang ideal dan adil.24 

Dalam konteks studi gender Islam, temuan ini menunjukkan bahwa Mubadalah 

memiliki kontribusi teoritis yang signifikan. Pertama, ia menyediakan kerangka 

hermeneutik yang inklusif dan relasional untuk membaca teks keagamaan secara adil 

gender. Kedua, Mubadalah berfungsi sebagai basis epistemologis untuk mendekonstruksi 

praktik sosial dan hukum yang diskriminatif terhadap perempuan. Ketiga, teori ini 

membuka ruang bagi pengembangan studi keislaman yang humanis dan partisipatif, 

dengan menempatkan relasi laki-laki dan perempuan dalam kerangka etika kesalingan.25 

Lebih jauh, pembahasan ini menegaskan bahwa Mubadalah tidak hanya relevan 

sebagai wacana teoretis, tetapi juga memiliki implikasi praktis yang luas. Dalam ranah 

keluarga, Mubadalah memungkinkan penafsiran ulang relasi suami-istri secara setara dan 

berkeadilan. Dalam ranah sosial dan politik, prinsip kesalingan menjadi dasar normatif bagi 

partisipasi perempuan dalam ruang publik tanpa terhambat oleh tafsir keagamaan yang 

bias patriarkal.26 Dengan demikian, teori Mubadalah dapat diposisikan sebagai paradigma 

baru dalam studi gender Islam yang mampu menjembatani antara teks keagamaan, konteks 

sosial, dan tuntutan keadilan kontemporer. 

 

2. Analisis Mubadalah terhadap Ayat dan Hadis Gender: Menuju Tafsir Relasional 

a. Analisis Mubadalah atas QS. an-Nisā’ [4]: 34 

QS. an-Nisā’ [4]: 34 merupakan salah satu ayat yang paling sering dijadikan legitimasi 

teologis bagi superioritas laki-laki atas perempuan, khususnya melalui konsep qiwāmah 

(kepemimpinan laki-laki atas perempuan). Dalam tafsir klasik, ayat ini umumnya dipahami 

secara hierarkis, dengan menempatkan laki-laki sebagai pemimpin mutlak dan perempuan 

sebagai pihak yang dipimpin secara struktural.27 Pembacaan semacam ini telah melahirkan 

konstruksi relasi gender yang timpang, terutama dalam konteks keluarga Muslim. 

 
23 Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika Al-Qur’an dan Hadis,, 101–103. 
24 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (Herndon, VA: IIIT, 

2008), 15–18. 
25 Nur Kholis, “Implementasi Teori Mubadalah dalam Studi Gender di Pesantren,” Jurnal Al-Fikr 24, 

no. 2: 239–242. 
26 Abdul Mun’im, “Relevansi Mubadalah dalam Konteks Keluarga Muslim Modern,” Jurnal Hukum 

Islam 14, no. 2 (2020): 179–184. 
27 Ibn Kathīr, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm (Riyadh: Dār Ṭayyibah, 1999), 1:502–505. 



65 

 

Melalui pendekatan Mubadalah, ayat ini dibaca ulang dengan menempatkan prinsip 

kesalingan sebagai horizon hermeneutik. Faqihuddin Abdul Kodir menegaskan bahwa 

qiwāmah tidak dapat dipahami sebagai keunggulan ontologis laki-laki, melainkan sebagai 

fungsi sosial yang bersifat kontekstual dan relasional.28 Dengan demikian, kepemimpinan 

dalam keluarga bukanlah hak eksklusif berdasarkan jenis kelamin, melainkan tanggung 

jawab yang lahir dari kapasitas, kontribusi, dan situasi konkret. 

Analisis Mubadalah menekankan bahwa frasa bi-mā faḍḍala Allāhu ba‘ḍahum ‘alā ba‘ḍ 

tidak menunjuk pada kelebihan absolut laki-laki atas perempuan, tetapi pada perbedaan 

potensi dan peran yang bersifat timbal balik. Prinsip kesalingan meniscayakan bahwa 

setiap kelebihan yang dimiliki salah satu pihak harus diarahkan untuk kemaslahatan 

bersama, bukan dominasi sepihak.29 Dengan demikian, relasi suami-istri dalam ayat ini 

dibaca sebagai relasi kerja sama (partnership), bukan relasi kuasa. 

Pada titik ini terletak pada pergeseran makna qiwāmah dari konsep struktural-

hierarkis menuju konsep etik-relasional, yang hanya dapat dicapai melalui hermeneutika 

Mubadalah. 

b. Analisis Mubadalah atas Hadis “Kullukum Rā‘in” 

Hadis Nabi yang berbunyi “kullukum rā‘in wa kullukum mas’ūl ‘an ra‘iyyatihi” (setiap 

kalian adalah pemimpin dan akan dimintai pertanggungjawaban) sering digunakan untuk 

menegaskan kepemimpinan laki-laki dalam keluarga, sementara peran perempuan dibatasi 

pada ranah domestik.30 Tafsir selektif semacam ini mempersempit cakupan pesan etis hadis 

dan mengabaikan dimensi kesalingan tanggung jawab. 

Pendekatan Mubadalah membaca hadis ini secara menyeluruh dan relasional. Nabi 

Muhammad secara eksplisit menyebut laki-laki dan perempuan sebagai subjek 

kepemimpinan dan tanggung jawab, sesuai dengan ruang sosial masing-masing. Prinsip 

kesalingan menegaskan bahwa kepemimpinan bukan monopoli gender tertentu, melainkan 

amanah moral yang melekat pada setiap individu.31 

Dengan menggunakan analisis Mubadalah, hadis ini justru menguatkan prinsip 

kesetaraan tanggung jawab antara laki-laki dan perempuan, baik dalam keluarga maupun 

 
28 Kodir, Qirā’ah Mubādalah, 67–70. 
29 Nasaruddin Umar, Argumen Kesetaraan Gender Perspektif al-Qur’an (Jakarta: Paramadina, 2001), 112–

114. 
30 Al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Kitāb al-Aḥkām, no. 7138.  
31 Kodir, Qirā’ah Mubādalah, 87–89. 



66 

 

masyarakat. Kepemimpinan dipahami sebagai fungsi etis, bukan status hierarkis. Hal ini 

sejalan dengan maqāṣid al-sharī‘ah yang menempatkan keadilan dan kemaslahatan sebagai 

tujuan utama hukum Islam. 32 

Analisis ini terletak pada reinterpretasi hadis kepemimpinan sebagai landasan etika 

kesalingan, bukan legitimasi struktur patriarkal. 

3.2.3 Implikasi Teoretis: Mubadalah sebagai Hermeneutika Gender Islam 

Hasil analisis terhadap QS. an-Nisā’ [4]: 34 dan hadis kullukum rā‘in menunjukkan 

bahwa Mubadalah memiliki kapasitas metodologis untuk merekonstruksi makna teks-teks 

keagamaan yang selama ini dianggap problematik secara gender. Berbeda dengan 

pendekatan feminisme Islam yang cenderung kritis-dekonstruktif, Mubadalah 

menawarkan jalan rekonstruktif yang berakar pada tradisi Islam itu sendiri. 33 

Dengan demikian, kontribusi utama penelitian ini adalah menegaskan bahwa 

Mubadalah bukan sekadar pendekatan aplikatif, melainkan paradigma hermeneutik 

relasional yang mampu menjembatani teks, konteks, dan keadilan gender secara sistematis. 

Posisi ini memperkaya khazanah studi tafsir gender Islam dan membuka ruang dialog 

produktif dengan teori hermeneutika kontemporer. 

c. Analisis Mubadalah atas QS. al-Aḥzāb [33]: 35 sebagai Fondasi Kesalingan Qur’ani 

QS. al-Aḥzāb [33]: 35 secara eksplisit menyebut laki-laki dan perempuan secara 

berpasangan dalam sepuluh kualitas moral dan spiritual, mulai dari keislaman, keimanan, 

ketaatan, kejujuran, hingga ketakwaan. Ayat ini sering dipahami sebagai afirmasi 

kesetaraan spiritual, namun dalam banyak tafsir klasik, implikasi sosial dan etis dari 

struktur ayat ini belum dikembangkan secara maksimal.34 Akibatnya, ayat tersebut kerap 

direduksi menjadi pernyataan normatif tanpa daya transformasi sosial. 

Pendekatan Mubadalah membaca QS. al-Aḥzāb [33]: 35 bukan hanya sebagai 

deklarasi kesetaraan spiritual, tetapi sebagai prinsip hermeneutik universal tentang relasi 

gender dalam Islam. Struktur paralel yang berulang (al-muslimīn wa al-muslimāt, al-mu’minīn 

wa al-mu’mināt, dan seterusnya) menunjukkan bahwa Al-Qur’an secara sadar membangun 

 
32 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law, 89–91. 
33 Asma Barlas, “Believing Women” in Islam, 54–56. 
34 Al-Ṭabarī, Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān (Cairo: Dār al-Ma‘ārif, 1956–1969), tafsir QS. al-Aḥzāb 

[33]: 35. 



67 

 

relasi gender berbasis kesalingan moral dan tanggung jawab etis.35 Dengan demikian, ayat 

ini dapat diposisikan sebagai textual anchor bagi hermeneutika Mubadalah. 

Analisis Mubadalah menegaskan bahwa penyebutan berulang pasangan laki-laki dan 

perempuan dalam ayat ini bukan sekadar gaya bahasa retoris, melainkan strategi teologis 

untuk meruntuhkan asumsi superioritas gender tertentu. Setiap kualitas moral yang 

disebutkan berlaku secara setara dan timbal balik, tanpa hierarki nilai di antara keduanya.36 

Oleh karena itu, ayat ini menegaskan bahwa ukuran kemuliaan manusia dalam Islam 

ditentukan oleh kualitas moral dan spiritual, bukan oleh jenis kelamin. 

Novelty analisis ini terletak pada pemanfaatan QS. al-Aḥzāb [33]: 35 sebagai fondasi 

tekstual langsung bagi teori Mubadalah. Berbeda dari kajian sebelumnya yang 

menggunakan ayat ini secara normatif, penelitian ini menunjukkan bahwa struktur 

linguistik ayat tersebut mengandung logika kesalingan yang dapat dijadikan dasar 

metodologis dalam menafsirkan ayat-ayat gender lain yang bersifat problematik. 

Lebih lanjut, integrasi QS. al-Aḥzāb [33]: 35 dengan analisis QS. an-Nisā’ [4]: 34 dan 

hadis kullukum rā‘in memperlihatkan konsistensi internal pendekatan Mubadalah. Ayat 

yang bersifat afirmatif (al-Aḥzāb:35) berfungsi sebagai prinsip pengendali (controlling 

principle) dalam membaca ayat atau hadis yang berpotensi hierarkis. Dengan cara ini, 

Mubadalah menghadirkan metode tafsir yang koheren, sistematis, dan berakar kuat pada 

teks Al-Qur’an.37 

d. Diskusi Teoretis: Mubadalah dalam Dialog dengan Feminisme Islam Global 

Perkembangan feminisme Islam global menunjukkan adanya upaya sistematis untuk 

merekonstruksi pemahaman keagamaan yang selama ini dinilai bias patriarkal. Tokoh-

tokoh seperti Amina Wadud, Asma Barlas, dan Fatima Mernissi menekankan pentingnya 

pembacaan kritis terhadap Al-Qur’an dan tradisi tafsir guna membongkar relasi kuasa yang 

tersembunyi di balik konstruksi gender klasik. Feminisme Islam global pada umumnya 

berangkat dari kritik epistemologis terhadap tafsir androcentris serta menawarkan 

pendekatan hermeneutik yang menekankan kesetaraan ontologis dan moral antara laki-laki 

dan perempuan.38 

 
35 Kodir, Qirā’ah Mubādalah, 132–135. 
36 Amina Wadud, Qur’an and Woman, 66–68. 
37 Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika Al-Qur’an dan Hadis,, 104–106. 
38 Amina Wadud, Qur’an and Woman, 22–66; Asma Barlas, “Believing Women” in Islam, 54–56; Fatima 

Mernissi, Beyond the Veil: Male-Female Dynamics in Muslim Society (Bloomington: Indiana University Press, 
1987), 56–62. 



68 

 

Dalam konteks ini, teori Mubadalah dapat diposisikan sebagai bagian dari arus besar 

feminisme Islam, namun dengan karakter epistemologis dan metodologis yang khas. Jika 

feminisme Islam global banyak bertumpu pada kritik struktural terhadap otoritas tafsir 

klasik dan penekanan pada pengalaman perempuan sebagai sumber pengetahuan 

(standpoint epistemology), Mubadalah justru bergerak dari dalam teks dan tradisi Islam itu 

sendiri dengan menjadikan prinsip kesalingan sebagai logika internal penafsiran. Dengan 

demikian, Mubadalah tidak sekadar melakukan dekonstruksi, tetapi juga rekonstruksi 

normatif yang berakar kuat pada Al-Qur’an dan maqāṣid al-sharī‘ah.39 

Perbedaan penting lainnya terletak pada pendekatan terhadap teks-teks yang 

dianggap problematik secara gender. Feminisme Islam global sering kali melakukan 

pembacaan ulang dengan menekankan konteks historis atau bahkan membatasi 

universalitas ayat-ayat tertentu. Sebaliknya, Mubadalah mempertahankan otoritas normatif 

teks, tetapi mengubah arah subjek hukum melalui prinsip kesalingan. Ayat atau hadis yang 

secara tekstual tampak ditujukan kepada satu jenis kelamin dipahami sebagai berlaku 

timbal balik bagi laki-laki dan perempuan selama tidak terdapat indikasi biologis atau 

normatif yang bersifat eksklusif. Pendekatan ini memungkinkan Mubadalah diterima lebih 

luas di kalangan Muslim normatif yang cenderung resisten terhadap label “feminisme.”40 

Secara teoretis, Mubadalah juga menawarkan sintesis antara keadilan gender dan 

etika relasional Islam. Berbeda dengan sebagian diskursus feminisme global yang 

menekankan kesetaraan dalam kerangka individualisme liberal, Mubadalah membangun 

keadilan gender dalam kerangka relasi, tanggung jawab, dan kemaslahatan bersama. Relasi 

laki-laki dan perempuan tidak dipahami sebagai arena kompetisi kuasa, melainkan sebagai 

kemitraan etis yang saling menguatkan. Kerangka ini sejalan dengan prinsip-prinsip dasar 

etika sosial Islam yang menempatkan keluarga dan komunitas sebagai ruang utama 

pembentukan keadilan.41 

Dari perspektif diskusi teoretis, posisi Mubadalah dapat dipahami sebagai indigenous 

Islamic gender hermeneutics yang menjembatani ketegangan antara feminisme Islam global 

 
39 Kodir, Qirā’ah Mubādalah, 45–55; Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A 

Systems Approach, 89–97. 
40 Nur Hidayati, “Hermeneutika Mubadalah” Jurnal Musawa 19, no. 1: 48–53; Abdullah Saeed, Al-

Qur’an Abad 21: Tafsir Kontekstual, ed. Ervan Nur Tawab dan Ahmad Baikuni (Bandung: Mizan, 2016), 294–
302. 

41 Nasaruddin Umar, Argumen Kesetaraan Gender Perspektif al-Qur’an,  146–150; Irwan Abdullah, 
Seks, Gender dan Reproduksi Kekuasaan (Yogyakarta: Tarawang Press, 2006), 88–95. 



69 

 

dan tradisi keislaman arus utama. Ia mengadopsi semangat keadilan dan kesetaraan yang 

diperjuangkan feminisme Islam, tetapi mengekspresikannya melalui bahasa maqāṣid, 

kesalingan, dan etika Qur’ani. Dengan demikian, Mubadalah tidak hanya berfungsi sebagai 

pendekatan tafsir alternatif, tetapi juga sebagai model epistemologi Islam kontemporer 

yang berpotensi memperkaya diskursus keadilan gender di tingkat global.42 

Diskusi ini menegaskan bahwa kontribusi utama teori Mubadalah bukan terletak 

pada penolakan terhadap feminisme Islam global, melainkan pada kemampuannya 

melakukan kontekstualisasi lokal dan normatif. Dalam konteks masyarakat Muslim 

Indonesia dan dunia Islam secara umum, Mubadalah menawarkan jalan tengah antara 

kritik feminis dan loyalitas terhadap teks, sehingga memiliki daya transformasi sosial yang 

lebih aplikatif dan berkelanjutan.43 

e. Implikasi Teoretis dan Praktis Teori Mubadalah 

Analisis terhadap teori Mubadalah menunjukkan bahwa pendekatan ini tidak hanya 

berkontribusi pada ranah konseptual tafsir gender Islam, tetapi juga memiliki implikasi 

teoretis dan praktis yang luas dalam berbagai sektor kehidupan Muslim kontemporer. 

Implikasi tersebut mencakup pengembangan teori keislaman, formulasi kebijakan publik, 

serta praksis sosial dalam institusi keluarga dan pendidikan.44 

1. Implikasi Teoretis 

Secara teoretis, Mubadalah memperkaya khazanah hermeneutika Al-Qur’an dengan 

menawarkan paradigma tafsir relasional yang berangkat dari prinsip kesalingan 

(reciprocity). Pendekatan ini melampaui dikotomi klasik antara tafsir literal dan tafsir 

kontekstual dengan menempatkan maqāṣid al-sharī‘ah sebagai orientasi etis utama dalam 

pembacaan teks. Dengan demikian, Mubadalah berfungsi sebagai kerangka epistemologis 

yang memungkinkan integrasi antara normativitas teks dan tuntutan keadilan sosial.45 

Lebih jauh, teori ini berkontribusi pada pengembangan studi gender Islam dengan 

menggeser fokus dari sekadar kritik patriarki menuju formulasi etika relasi yang 

konstruktif. Mubadalah tidak hanya mendekonstruksi relasi kuasa yang timpang, tetapi 

juga merekonstruksi relasi gender berbasis kemitraan moral dan tanggung jawab bersama. 

 
42 Ziba Mir-Hosseini, “Muslim Legal Tradition and the Challenge of Gender Equality,” in Gender and 

Equality in Muslim Family Law, ed. Lena Larsen and Kari Vogt (London: I.B. Tauris, 2013), 23–25. 
43 Kodir, Qirā’ah Mubādalah, 175–178. 
44 Kodir, Qirā’ah Mubādalah, 21–33. 
45 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (Herndon, VA: IIIT, 2008), 89–97. 



70 

 

Posisi ini menjadikan Mubadalah relevan sebagai middle-ground theory yang menjembatani 

feminisme Islam global dan tradisi tafsir arus utama.46 

Dalam konteks metodologi penelitian keislaman, Mubadalah dapat diposisikan 

sebagai model normative-contextual interpretation, yakni pendekatan yang menjaga otoritas 

teks sambil membuka ruang reinterpretasi yang berorientasi pada kemaslahatan. 

Kontribusi ini penting untuk mengembangkan paradigma studi Islam kontemporer yang 

responsif terhadap isu-isu sosial tanpa kehilangan basis teologisnya.47 

2. Implikasi Praktis dalam Kebijakan Publik (Policy) 

Pada tataran kebijakan publik, teori Mubadalah memiliki potensi signifikan sebagai 

landasan normatif dalam perumusan kebijakan yang berperspektif keadilan gender. Prinsip 

kesalingan dapat digunakan untuk menilai dan mereformulasi regulasi yang berkaitan 

dengan hak dan kewajiban laki-laki dan perempuan, khususnya dalam bidang hukum 

keluarga, ketenagakerjaan, dan partisipasi politik.48 

Dalam konteks hukum keluarga Islam, pendekatan Mubadalah dapat mendorong 

reinterpretasi terhadap regulasi yang selama ini cenderung menempatkan perempuan 

dalam posisi subordinat, seperti dalam isu kepemimpinan keluarga, pengambilan 

keputusan rumah tangga, dan distribusi tanggung jawab domestik. Dengan menegaskan 

relasi suami-istri sebagai kemitraan setara, Mubadalah berkontribusi pada penguatan 

kebijakan yang melindungi hak perempuan tanpa bertentangan dengan prinsip-prinsip 

syariat.49 

Lebih luas lagi, Mubadalah dapat berfungsi sebagai kerangka etis bagi gender 

mainstreaming dalam kebijakan publik di negara-negara Muslim. Pendekatan ini 

memungkinkan integrasi nilai-nilai Islam dengan agenda keadilan sosial global, sehingga 

kebijakan yang dihasilkan tidak hanya bersifat legal-formal, tetapi juga memiliki legitimasi 

religius di mata masyarakat.50 

3. Implikasi Praktis dalam Keluarga 

Dalam ranah keluarga, teori Mubadalah menawarkan paradigma baru dalam 

memahami relasi suami-istri, orang tua-anak, serta pembagian peran domestik. Prinsip 

 
46 Amina Wadud, Qur’an and Woman, 54–56. 
47 Abdullah Saeed, Al-Qur’an Abad 21 (Bandung: Mizan, 2016), 294–302. 
48 United Nations, Gender Mainstreaming: An Overview (New York: UN Women, 2002), 12. 
49 Nasaruddin Umar, Argumen Kesetaraan Gender Perspektif al-Qur’an,  146. 
50 Caroline Moser, Gender Planning and Development (London: Routledge, 1993), 82. 



71 

 

kesalingan menegaskan bahwa tanggung jawab nafkah, pengasuhan, dan pengambilan 

keputusan keluarga bukanlah beban sepihak, melainkan amanah bersama yang harus 

dijalankan secara proporsional dan adil.51 

Pendekatan ini memiliki implikasi penting dalam mereduksi praktik kekerasan 

berbasis gender dan relasi kuasa yang timpang dalam keluarga. Dengan menempatkan laki-

laki dan perempuan sebagai subjek moral yang setara, Mubadalah mendorong 

terbentuknya keluarga yang berbasis dialog, musyawarah, dan saling menghormati, sejalan 

dengan tujuan sakinah, mawaddah, wa raḥmah.52 

Selain itu, Mubadalah dapat digunakan sebagai kerangka edukatif dalam konseling 

keluarga dan bimbingan pranikah. Pemahaman relasi berbasis kesalingan berpotensi 

membentuk kesadaran kritis pasangan Muslim sejak awal pernikahan, sehingga konflik 

relasional dapat diminimalisasi melalui etika keadilan dan empati.53 

4. Implikasi Praktis dalam Pendidikan 

Dalam bidang pendidikan, teori Mubadalah memiliki relevansi strategis untuk 

pengembangan kurikulum dan pedagogi Islam yang berperspektif keadilan gender. Prinsip 

kesalingan dapat diintegrasikan ke dalam materi pendidikan agama Islam, khususnya 

dalam pembahasan fiqh, akhlak, dan tafsir, guna membangun kesadaran egaliter sejak 

dini.54 

Pendekatan Mubadalah juga mendorong praktik pedagogi yang inklusif, di mana 

peserta didik laki-laki dan perempuan diposisikan sebagai subjek pembelajaran yang 

setara. Dalam konteks pendidikan pesantren dan madrasah, penerapan Mubadalah 

berpotensi mereformasi cara pandang terhadap peran perempuan dalam kepemimpinan 

keilmuan dan sosial, tanpa harus keluar dari kerangka tradisi Islam.55 

Lebih jauh, Mubadalah dapat menjadi landasan konseptual bagi pengembangan 

pendidikan Islam transformatif yang tidak hanya mentransmisikan pengetahuan, tetapi 

juga membentuk etika sosial berbasis keadilan dan tanggung jawab bersama. Dengan 

 
51 Kodir, Qirā’ah Mubādalah, 143–145. 
52 Irwan Abdullah, Seks, Gender dan Reproduksi Kekuasaan (Yogyakarta: Tarawang Press, 2006), 88–95. 
53 Nur Kholis, “Implementasi Teori Mubadalah dalam Studi Gender di Pesantren,” Jurnal Al-Fikr 24, 

no. 2: 240–247. 
54 Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika Al-Qur’an dan Hadis,, 101. 
55 Musdah Mulia, Islam dan Inspirasi Kesetaraan Gender (Jakarta: LKiS, 2007), 94. 



72 

 

demikian, pendidikan berfungsi sebagai medium strategis untuk mentransformasikan 

nilai-nilai Mubadalah dari ranah wacana ke praksis sosial yang berkelanjutan.56 

 

E. Kesimpulan 

Artikel ini menunjukkan bahwa teori Mubadalah merupakan pendekatan 

hermeneutik yang signifikan dalam studi gender Islam kontemporer. Dengan berangkat 

dari prinsip kesalingan, Mubadalah mampu merekonstruksi pembacaan teks-teks 

keagamaan yang selama ini cenderung bias patriarkal, tanpa harus menegasikan otoritas 

normatif Al-Qur’an dan Sunnah. Pendekatan ini menegaskan bahwa relasi laki-laki dan 

perempuan dalam Islam bersifat mutual, etis, dan berorientasi pada keadilan substantif. 

Analisis teoretis dan aplikatif dalam penelitian ini menegaskan bahwa Mubadalah 

tidak hanya relevan sebagai wacana akademik, tetapi juga memiliki implikasi nyata dalam 

kebijakan publik, kehidupan keluarga, dan sistem pendidikan. Dengan demikian, 

Mubadalah berfungsi sebagai paradigma tafsir yang mampu menjembatani ketegangan 

antara tuntutan keadilan gender dan loyalitas terhadap tradisi Islam. 

Kontribusi utama penelitian ini terletak pada penguatan posisi Mubadalah sebagai 

indigenous Islamic gender hermeneutics yang memiliki fondasi epistemologis dan metodologis 

yang jelas. Artikel ini memperluas pemahaman tentang Mubadalah tidak hanya sebagai 

pendekatan praktis dalam isu gender, tetapi juga sebagai kerangka teoretis yang relevan 

dalam diskursus feminisme Islam global dan studi Islam kontemporer. Selain itu, penelitian 

ini menawarkan pemetaan implikasi Mubadalah secara sistematis dalam ranah teori dan 

praksis sosial. 

Penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan. Pertama, kajian ini bersifat konseptual 

dan berbasis studi kepustakaan, sehingga belum menggali secara empiris implementasi 

teori Mubadalah dalam konteks sosial tertentu. Kedua, fokus analisis masih terbatas pada 

teks-teks normatif dan wacana akademik, sehingga belum sepenuhnya merepresentasikan 

dinamika praksis di tingkat komunitas. Penelitian lanjutan diharapkan dapat 

mengombinasikan pendekatan Mubadalah dengan studi lapangan untuk menilai 

efektivitas dan tantangan implementasinya secara empiris. 

 

 
56 Ziba Mir-Hosseini, “Muslim Legal Tradition and the Challenge of Gender Equality,” 23–25. 
 



73 

 

Daftar Pustaka 

Abdullah, Irwan. Seks, Gender dan Reproduksi Kekuasaan. Yogyakarta: Tarawang Press, 2006. 

Auda, Jasser. Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. Herndon, 

VA: International Institute of Islamic Thought (IIIT), 2008. 

Al-Bukhārī. Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Kitāb al-Aḥkām, no. 7138. 

Al-Ṭabarī. Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān. Kairo: Dār al-Ma‘ārif, 1956–1969. 

Barlas, Asma. “Believing Women” in Islam: Unreading Patriarchal Interpretations of the Qur’an. 

Austin: University of Texas Press, 2002. 

Creswell, John W. Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five Approaches. 

4th ed. Thousand Oaks, CA: Sage Publications, 2018. 

Ibn Kathīr. Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm. Riyadh: Dār Ṭayyibah, 1999. 

Kodir, Faqihuddin Abdul. Qirā’ah Mubādalah: Tafsir Progresif untuk Keadilan Gender dalam 

Islam. Yogyakarta: IRCiSoD, 2019. 

———. Mubadalah: Prinsip Kesalingan dalam Relasi Laki-Laki dan Perempuan. Yogyakarta: 

IRCiSoD, 2021. 

Mernissi, Fatima. Beyond the Veil: Male-Female Dynamics in Muslim Society. Bloomington: 

Indiana University Press, 1987. 

———. Women and Islam: An Historical and Theological Enquiry. Oxford: Blackwell, 1991. 

Mir-Hosseini, Ziba. Islam and Gender: The Religious Debate in Contemporary Iran. Princeton: 

Princeton University Press, 1999. 

———. “Muslim Legal Tradition and the Challenge of Gender Equality.” Dalam Gender 

and Equality in Muslim Family Law, disunting oleh Lena Larsen dan Kari Vogt, 23–25. 

London: I.B. Tauris, 2013. 

Moosa, Ebrahim. “What Is Islamic Studies?” Journal of the American Academy of Religion 89, 

no. 2 (2021): 378–381. 

Moser, Caroline. Gender Planning and Development: Theory, Practice and Training. London: 

Routledge, 1993. 

Mulia, Musdah. Islam dan Inspirasi Kesetaraan Gender. Jakarta: LKiS, 2007. 

Saeed, Abdullah. Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach. London: 

Routledge, 2006. 

———. Al-Qur’an Abad 21: Tafsir Kontekstual. Disunting oleh Ervan Nur Tawab dan 

Ahmad Baikuni. Bandung: Mizan, 2016. 

Syamsuddin, Sahiron. Hermeneutika Al-Qur’an dan Hadis. Yogyakarta: Elsaq Press, 2009. 

Umar, Nasaruddin. Argumen Kesetaraan Gender Perspektif al-Qur’an. Jakarta: Paramadina, 

2001. 

United Nations. Gender Mainstreaming: An Overview. New York: UN Women, 2002. 

Artikel Jurnal 

Hidayati, Nur. “Hermeneutika Mubadalah: Strategi Dekonstruksi Tafsir Patriarkis.” Jurnal 

Musawa 19, no. 1 (2020): 46–53. 

Kholis, Nur. “Implementasi Teori Mubadalah dalam Studi Gender di Pesantren.” Jurnal 

Al-Fikr 24, no. 2 (2021): 239–247. 



74 

 

Mun’im, Abdul. “Relevansi Mubadalah dalam Konteks Keluarga Muslim Modern.” Jurnal 

Hukum Islam 14, no. 2 (2020): 179–184. 

  

 

 

 

 

 


