Dirasat: Journal Islamic Studies

P-ISSN :2088-9100
E-ISSN  : xxxx-xxxx

Vol. 2 No. 2, Oktober 2025

DOI

Dirasat: Journal Islamic Studies

AL-HIKMAH
JAKARTA

TEORI MUBADALAH DAN APLIKASINYA DALAM

PENELITIAN GENDER

Syarifudin!

WUniversitas PTIQ, Jakarta, Indonesia; email: ismisyarif@gmail.com

Keywords

Mubadalah, Islamic
gender studies,
Qur’anic
interpretation, Islamic
feminism, gender
justice.

ABSTRACT

Gender discourse in Islam has continued to evolve alongside growing
critical awareness of patriarchal bias embedded in classical exegetical and
juridical traditions. Various strands of Islamic feminism have sought to
reconstruct more gender-just interpretations of religious texts; however,
these approaches often encounter normative resistance within
mainstream Muslim communities.

This article aims to examine the theory of Mubadalah, developed by
Fagihuddin Abdul Kodir, as an alternative hermeneutical framework in
Islamic gender studies. Employing a qualitative library-based research
method, this study utilizes conceptual and hermeneutical analysis,
combined with critical engagement with global Islamic feminist
scholarship. The findings reveal that Mubadalah offers a relational
interpretive paradigm grounded in the principle of reciprocity,
positioning men and women as equal moral subjects in receiving religious
commands, prohibitions, and ethical teachings.

Unlike certain strands of global Islamic feminism that emphasize
structural critiques of classical interpretive authority, Mubadalah
operates from within the Islamic textual and scholarly tradition by
foregrounding magqasid al-shari’ah as its primary ethical orientation. This
approach not only reconstructs gender-biased interpretations of religious
texts but also generates significant theoretical and practical implications
for public policy, family relations, and Islamic education. This article
contributes to Islamic gender studies by positioning Mubadalah as an
indigenous Islamic gender hermeneutics that mediates the tension
between global Islamic feminism and normative Islamic tradition. The
study demonstrates that Mubadalah holds transformative and sustainable
potential for advancing gender justice within contemporary Muslim
societies.

56


http://jurnal.alhikmah.ac.id/?journal=elhikmah
mailto:ismisyarif@gmail.com

ABSTRAK

Kata Kunci: ] .
Diskursus gender dalam Islam terus berkembang seiring

Mubadalah, gender ~ meningkatnya kesadaran kritis terhadap bias patriarkal dalam
Islam, tafsir Al- tradisi tafsir dan figh klasik. Berbagai pendekatan feminisme Islam
Qur’an, feminisme telah berupaya merekonstruksi pemahaman keagamaan yang
Islam, keadilan lebih adil gender, namun sering kali menghadapi resistensi
gender. normatif di kalangan Muslim arus utama. Artikel ini bertujuan
untuk menganalisis teori Mubadalah yang dikembangkan oleh
Fagihuddin Abdul Kodir sebagai pendekatan hermeneutik
alternatif dalam studi gender Islam. Penelitian ini menggunakan
metode kualitatif berbasis studi kepustakaan dengan pendekatan
analisis konseptual dan hermeneutik, serta dialog kritis dengan
feminisme Islam global.
Hasil kajian menunjukkan bahwa Mubadalah menawarkan
paradigma tafsir relasional berbasis prinsip kesalingan yang
menempatkan laki-laki dan perempuan sebagai subjek moral yang
setara dalam menerima ajaran, perintah, dan larangan agama.
Berbeda dengan sebagian pendekatan feminisme Islam global
yang bertumpu pada kritik struktural terhadap otoritas tafsir
klasik, Mubadalah bergerak dari dalam teks dan tradisi Islam
dengan menjadikan magasid al-shari’ah sebagai orientasi etis utama.
Pendekatan ini tidak hanya merekonstruksi pembacaan teks-teks
keagamaan yang bias gender, tetapi juga memiliki implikasi
teoretis dan praktis dalam kebijakan publik, relasi keluarga, dan
pendidikan Islam.
Artikel ini berkontribusi pada pengembangan studi gender Islam
dengan menempatkan Mubadalah sebagai indigenous Islamic
gender hermeneutics yang menjembatani ketegangan antara
feminisme Islam global dan tradisi keislaman normatif. Temuan
penelitian ini menegaskan bahwa teori Mubadalah memiliki
potensi transformatif yang aplikatif dan berkelanjutan dalam
mengarusutamakan keadilan gender di masyarakat Muslim
kontemporer.

A. Pendahuluan

Diskursus mengenai gender dalam Islam merupakan salah satu isu yang terus
mengalami dinamika dan perdebatan, khususnya terkait relasi antara laki-laki dan
perempuan dalam ranah sosial, budaya, dan keagamaan. Dalam sejarah pemikiran Islam,
tafsir keagamaan yang dominan kerap dibangun dalam konteks sosial patriarkal, sehingga

dalam banyak kasus memosisikan perempuan dalam relasi yang subordinatif

57



dibandingkan laki-laki.! Konstruksi tafsir semacam ini kemudian berimplikasi pada
terbentuknya struktur sosial yang cenderung melanggengkan ketimpangan gender, baik
dalam lingkup keluarga, masyarakat, maupun institusi keagamaan. Tidak jarang,
pemahaman agama yang bias gender tersebut digunakan untuk membenarkan praktik
diskriminatif terhadap perempuan, seperti pembatasan partisipasi di ruang publik,
ketimpangan akses pendidikan, hingga keterbatasan hak-hak sipil dan politik.2

Seiring dengan berkembangnya kesadaran kritis dalam studi Islam kontemporer,
muncul berbagai pendekatan baru yang berupaya merekonstruksi tafsir keagamaan agar
lebih adil dan responsif terhadap isu keadilan gender. Salah satu pendekatan yang
menonjol adalah teori Mubadalah yang dikembangkan oleh Fagihuddin Abdul Kodir.3
Teori ini berpijak pada prinsip kesalingan (mubadalah), yakni gagasan bahwa relasi laki-laki
dan perempuan dalam Islam bersifat timbal balik, saling berhadapan sebagai subjek moral,
serta sama-sama menjadi sasaran ajaran, perintah, dan larangan agama. Dengan prinsip ini,
Mubadalah menolak pembacaan teks keagamaan yang menempatkan salah satu gender
sebagai pusat dan yang lain sebagai subordinat, serta menegaskan pentingnya relasi yang
adil, setara, dan berkeadaban.4

Urgensi teori Mubadalah dalam studi gender Islam terletak pada kontribusinya
dalam merekonstruksi paradigma tafsir yang selama ini cenderung andro-sentris. Tidak
hanya bersifat kritis terhadap tafsir klasik yang bias patriarkal, Mubadalah juga
menawarkan metodologi hermeneutik yang kontekstual, inklusif, dan berorientasi pada
nilai-nilai keadilan substantif.> Pendekatan ini memungkinkan teks-teks keagamaan dibaca
secara lebih humanis dengan mempertimbangkan magasid al-syari’ah, realitas sosial
kontemporer, serta pengalaman hidup baik laki-laki maupun perempuan.®

Meskipun teori Mubadalah telah mendapatkan perhatian dalam kajian gender Islam,

sejumlah penelitian masih terbatas pada aspek normatif atau aplikatif tertentu, seperti

1 Amina Wadud, Qur’an and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman’s Perspective (New York:
Oxford University Press, 1999), 1-5.

2 Asma Barlas, “Believing Women” in Islam: Unreading Patriarchal Interpretations of the Qur'an (Austin:
University of Texas Press, 2002), 3-12.

3 Faqihuddin Abdul Kodir, Qira’ah Mubadalah: Tafsir Progresif untuk Keadilan Gender dalam Islam
(Yogyakarta: IRCiSoD, 2019), 33-36.

4 Faqihuddin Abdul Kodir, Mubadalah: Prinsip Kesalingan dalam Relasi Laki-Laki dan Perempuan
(Yogyakarta: IRCiSoD, 2021), 45-48.

5 Abdullah Saeed, Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach (London: Routledge, 2006),
149-152.

¢ Jasser Auda, Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London: I1IIT, 2008), 67-72.

58



hukum keluarga atau relasi domestik.” Kajian yang mengulas Mubadalah secara lebih
mendalam sebagai kerangka epistemologis dan metodologis dalam penafsiran teks
keagamaan, serta menempatkannya dalam peta perdebatan teori gender Islam
kontemporer, masih relatif terbatas. Celah inilah yang membuka ruang bagi penelitian lebih
lanjut untuk menilai sejauh mana Mubadalah dapat berkontribusi dalam membangun tafsir
Islam yang berkeadilan gender secara sistematis dan komprehensif.?

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk menganalisis teori
Mubadalah sebagai pendekatan tafsir gender dalam Islam, dengan menelaah landasan
konseptual, metodologis, serta relevansinya dalam konteks studi gender kontemporer.
Kajian ini diharapkan dapat memperkaya khazanah akademik studi Islam, sekaligus
memberikan kontribusi teoretis dalam upaya menghadirkan pemahaman keagamaan yang

lebih adil, egaliter, dan selaras dengan prinsip penghormatan terhadap martabat

kemanusiaan.
Tabel State of the Art
Peneliti Fokus Kajian Metode Temuan Utama Celah Riset
Amina Kesetaraan Tafsir tematik | Kesetaraan Belum
Wadud gender dalam | & linguistik ontologis laki-laki | merumuskan
(1999) Al-Qur’an dan  perempuan | metodologi
berbasis tauhid tafsir relasional
yang sistematis
Asma Barlas | Kritik tafsir | Hermeneutika | Patriarki  berasal | Kurang aplikatif
(2002) patriarkal kritis dari otoritas | dalam konteks
penafsir, bukan | hukum & sosial
teks Muslim
Fatima Hadis & | Analisis Bias gender terkait | Fokus  kritik,
Mernissi sejarah  relasi | historis-kritis | konteks politik | belum
(1987;1991) | gender awal Islam menawarkan
model tafsir
alternatif
Nasaruddin | Kesetaraan Analisis Konsep gender | Pendekatan
Umar (1999; | gender Qur’ani | linguistik dalam  Al-Qur’an | masih normatif,
2001) bersifat egaliter belum
metodologis

7 Ziba Mir-Hosseini, Islam and Gender: The Religious Debate in Contemporary Iran (Princeton: Princeton
University Press, 1999), 15-20.

8 Ebrahim Moosa, “What Is Islamic Studies?” Journal of the American Academy of Religion 89, no. 2 (2021):
378-381.

59



Sahiron Hermeneutika | Hermeneutika | Pentingnya konteks | Tidak  spesifik
Syamsuddin | Al-Qur’an kontekstual historis & sosial pada isu gender
(2009)
Fagihuddin | Mubadalah & | Hermeneutika | Relasi gender | Belum banyak
A. Kodir | keadilan kesalingan bersifat timbal balik | dianalisis
(2019) gender sebagai
paradigma
epistemologis
Nur Hidayati | Mubadalah vs | Analisis Mubadalah efektif | Fokus tematik,
(2020) tafsir patriarkal | wacana mendekonstruksi | belum teoritis
bias gender
Nur Kholis | Mubadalah di | Studi kualitatif | Mubadalah Terbatas pada
(2021) pesantren mendorong konteks
kesadaran gender | institusional
Abdul Mubadalah & | Normatif- Relevan untuk | Belum dikaitkan
Mun’im keluarga sosiologis keluarga modern dengan  teori
(2020) Muslim tafsir global

Penelitian ini mengisi celah analisis konseptual-epistemologis Mubadalah sebagai paradigma

tafsir gender Islam kontemporer.

B. Tinjauan Pustaka

Kajian gender dalam Islam mengalami perkembangan signifikan sejak munculnya
kritik terhadap tafsir klasik yang dinilai andro-sentris dan terikat pada struktur sosial
patriarkal. Amina Wadud melalui Qur’an and Woman menegaskan bahwa prinsip tauhid
mengandung implikasi etis berupa kesetaraan ontologis antara laki-laki dan perempuan,
sehingga setiap bentuk hierarki gender dalam tafsir harus ditinjau ulang secara kritis.°
Pendekatan ini menjadi tonggak awal feminisme Islam berbasis teks, meskipun masih
terbatas pada pembacaan tematik ayat-ayat gender.

Asma Barlas memperdalam kritik tersebut dengan membedakan secara tegas antara
teks Al-Qur’an dan otoritas penafsir. Dalam kerangka hermeneutika kritis, ia menegaskan
bahwa dominasi patriarki dalam Islam bersumber dari relasi kuasa epistemik, bukan dari
wahyu itu sendiri.!® Sementara itu, Fatima Mernissi menambahkan dimensi historis dengan
menunjukkan bagaimana konstruksi hadis dan tradisi hukum Islam turut dipengaruhi oleh

dinamika politik awal Islam."! Meskipun Kkontribusi ketiganya penting dalam

9 Amina Wadud, Qur’an and Woman, 3-5.

10 Asma Barlas, “Believing Women” in Islam, 15-18.

11 Fatima Mernissi, Women and Islam: An Historical and Theological Enquiry (Oxford: Blackwell, 1991), 11-
13.

60



mendekonstruksi tafsir patriarkal, pendekatan ini cenderung bersifat kritis-dekonstruktif
dan belum sepenuhnya menawarkan metodologi tafsir alternatif yang sistematis.

Dalam konteks Indonesia, Nasaruddin Umar menawarkan argumen kesetaraan
gender melalui analisis linguistik terhadap istilah-istilah kunci Al-Qur’an. Ia menunjukkan
bahwa perbedaan gender dalam teks bersifat fungsional, bukan hierarkis.’> Namun
demikian, pendekatan ini masih berorientasi normatif dan belum mengembangkan
kerangka hermeneutik yang mampu menjembatani teks, konteks, dan relasi gender secara
timbal balik.

Teori Mubadalah yang dikembangkan oleh Fagihuddin Abdul Kodir muncul sebagai
respons metodologis atas keterbatasan tersebut. Dengan menekankan prinsip kesalingan
(mubadalah), teori ini menempatkan laki-laki dan perempuan sebagai subjek moral yang
setara dan saling berhadapan dalam teks keagamaan.!® Berbeda dengan feminisme Islam
yang sering diposisikan di luar tradisi, Mubadalah berakar pada maqasid al-syari’ah dan
etika relasional Islam, sehingga memiliki legitimasi epistemologis internal.

Penelitian-penelitian terkini menunjukkan bahwa Mubadalah efektif digunakan
dalam isu hukum keluarga, pendidikan pesantren, dan relasi domestik.* Namun, sebagian
besar kajian tersebut masih menempatkan Mubadalah sebagai alat aplikatif, bukan sebagai
paradigma tafsir yang berdiri sejajar dengan pendekatan hermeneutik modern. Oleh karena
itu, diperlukan kajian yang memosisikan Mubadalah dalam dialog kritis dengan teori
hermeneutika kontemporer dan wacana gender global guna menilai kekuatan dan batas

epistemologisnya.

C. Metodologi Penelitian
1. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan
(library research). Pendekatan ini dipilih karena objek kajian berupa teks-teks keagamaan

dan pemikiran akademik yang berkembang dalam diskursus tafsir gender Islam. Metode

12 Nasaruddin Umar, Argumen Kesetaraan Gender Perspektif al-Qur’an, 22-25.

13 Kodir, Qira’ah Mubadalah, 45-47.

14 Nur Hidayati, “Hermeneutika Mubadalah: Strategi Dekonstruksi Tafsir Patriarkis,” Jurnal Musawa 19,
no. 1 (2020): 46-48; Nur Kholis, “Implementasi Teori Mubadalah dalam Studi Gender di Pesantren,” Jurnal Al-
Fikr 24, no. 2 (2021): 239-242.

61



ini memungkinkan peneliti melakukan analisis mendalam terhadap konstruksi makna,
relasi kuasa, serta paradigma hermeneutik yang melandasi penafsiran teks.>

Penelitian ini menerapkan pendekatan hermeneutika kontekstual-relasional, dengan
menjadikan teori Mubadalah sebagai kerangka analisis utama. Pendekatan ini berpijak
pada prinsip kesalingan (reciprocity) yang menempatkan laki-laki dan perempuan sebagai
subjek moral yang setara dalam teks Al-Qur’an.!® Berbeda dari pendekatan tafsir klasik
yang bersifat satu arah dan hierarkis, hermeneutika Mubadalah menekankan relasi timbal
balik antara subjek penafsir, teks, dan konteks sosial.

2. Sumber Data

Sumber data penelitian terbagi menjadi dua kategori:

Sumber primer, meliputi karya Faqihuddin Abdul Kodir tentang Mubadalah serta
teks-teks Al-Qur’an yang sering dijadikan rujukan dalam perdebatan gender.

Sumber sekunder, meliputi karya feminisme Islam (Amina Wadud, Asma Barlas,
Fatima Mernissi), kajian hermeneutika Al-Qur’an, serta penelitian empiris tentang
penerapan Mubadalah dalam konteks sosial Indonesia.

Pemilahan ini bertujuan untuk memposisikan teori Mubadalah secara dialogis dalam
lanskap pemikiran gender Islam kontemporer.1”

3. Teknik Analisis Data

Analisis data dilakukan melalui tiga tahap:

a. Analisis wacana kritis, untuk mengidentifikasi bias patriarkal dalam tafsir
keagamaan.

b. Analisis komparatif, dengan membandingkan pendekatan feminisme Islam dan
teori Mubadalah.

c. Analisis konseptual-hermeneutik, untuk merumuskan Mubadalah sebagai
paradigma tafsir gender yang bersifat relasional dan kontekstual.

Tahapan ini memungkinkan penelitian tidak hanya bersifat deskriptif, tetapi juga

menawarkan rekonstruksi teoretis terhadap metodologi tafsir gender Islam.18

15 John W. Creswell, Qualitative Inquiry and Research Design (Thousand Oaks, CA: Sage, 2018), 41-43.
16 Kodir, Qira’ah Mubadalah, 45-47.

17 Amina Wadud, Qur’an and Woman, 15.

18 Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika Al-Qur’an dan Hadis (Yogyakarta: Elsaq Press, 2009), 101-103.

62



D. Hasil dan Pembahasan

1. Konsep Teori Mubadalah sebagai Paradigma Hermeneutik Gender

Teori Mubadalah lahir dari kegelisahan akademik dan praksis terhadap bias gender
yang mengakar dalam tradisi tafsir dan figh klasik, di mana relasi laki-laki dan perempuan
sering dikonstruksi secara hierarkis dan asimetris. Tradisi penafsiran tersebut tidak jarang
memposisikan perempuan sebagai objek hukum, sementara laki-laki ditempatkan sebagai
subjek normatif utama. Kondisi ini melahirkan legitimasi keagamaan terhadap relasi sosial
yang patriarkis dan diskriminatif.1?

Secara etimologis, istilah mubadalah berasal dari bahasa Arab yang bermakna “saling”
atau “timbal balik.” Dalam kerangka teori yang dikembangkan oleh Faqihuddin Abdul
Kodir, mubadalah dimaknai sebagai prinsip kesalingan normatif dalam ajaran Islam, yakni
bahwa setiap perintah, larangan, dan nilai moral dalam teks keagamaan berlaku secara
setara bagi laki-laki dan perempuan, kecuali terdapat dalil yang secara eksplisit membatasi
salah satunya.?? Dengan demikian, mubadalah menolak pembacaan teks yang bersifat
sepihak dan menegaskan relasi gender yang bersifat mutual, bukan hierarkis.

Sebagai temuan konseptual utama penelitian ini, Mubadalah tidak berhenti pada
tataran normatif-etis, melainkan berfungsi sebagai metodologi tafsir yang memiliki daya
kritis terhadap konstruksi patriarkal dalam penafsiran tradisional. Kodir menegaskan
bahwa bias gender dalam tafsir bukan berasal dari teks Al-Qur’an itu sendiri, melainkan
dari cara pandang penafsir yang terikat oleh konteks sosial dan struktur kekuasaan
tertentu.?! Oleh karena itu, Mubadalah berupaya mereposisi perempuan sebagai subjek
moral dan hukum yang utuh, setara dengan laki-laki dalam relasi keberagamaan.

Secara metodologis, hasil analisis menunjukkan bahwa teori Mubadalah dibangun di
atas tiga pilar utama. Pertama, prinsip kesalingan (reciprocity), yang menegaskan bahwa
relasi laki-laki dan perempuan dalam Islam bersifat timbal balik dalam hak, kewajiban, dan
tanggung jawab. Prinsip ini sekaligus menjadi kritik terhadap tafsir klasik yang
menempatkan relasi gender secara subordinatif.?? Kedua, pembacaan kontekstual, yakni

penafsiran teks keagamaan dengan mempertimbangkan konteks historis, sosial, dan tujuan

19 Fatima Mernissi, Women and Islam, 11-13.

20 Kodir, Qira’ah Mubadalah, 45-47.

21 Kodir, Qira’ah Mubadalah, 55-57.

22 Nur Hidayati, “Hermeneutika Mubadalah” Jurnal Musawa 19, no. 1: 46-48.

63



normatif ajaran Islam, sehingga teks tidak dipahami secara literal dan ahistoris.?? Ketiga,
orientasi keadilan dan kemaslahatan, yang menjadikan maqasid al-shari’ah sebagai horizon
etik dalam menilai relasi gender yang ideal dan adil.?

Dalam konteks studi gender Islam, temuan ini menunjukkan bahwa Mubadalah
memiliki kontribusi teoritis yang signifikan. Pertama, ia menyediakan kerangka
hermeneutik yang inklusif dan relasional untuk membaca teks keagamaan secara adil
gender. Kedua, Mubadalah berfungsi sebagai basis epistemologis untuk mendekonstruksi
praktik sosial dan hukum yang diskriminatif terhadap perempuan. Ketiga, teori ini
membuka ruang bagi pengembangan studi keislaman yang humanis dan partisipatif,
dengan menempatkan relasi laki-laki dan perempuan dalam kerangka etika kesalingan.?

Lebih jauh, pembahasan ini menegaskan bahwa Mubadalah tidak hanya relevan
sebagai wacana teoretis, tetapi juga memiliki implikasi praktis yang luas. Dalam ranah
keluarga, Mubadalah memungkinkan penafsiran ulang relasi suami-istri secara setara dan
berkeadilan. Dalam ranah sosial dan politik, prinsip kesalingan menjadi dasar normatif bagi
partisipasi perempuan dalam ruang publik tanpa terhambat oleh tafsir keagamaan yang
bias patriarkal 26 Dengan demikian, teori Mubadalah dapat diposisikan sebagai paradigma
baru dalam studi gender Islam yang mampu menjembatani antara teks keagamaan, konteks

sosial, dan tuntutan keadilan kontemporer.

2. Analisis Mubadalah terhadap Ayat dan Hadis Gender: Menuju Tafsir Relasional
a. Analisis Mubadalah atas QS. an-Nisa’ [4]: 34

QS. an-Nisa’ [4]: 34 merupakan salah satu ayat yang paling sering dijadikan legitimasi
teologis bagi superioritas laki-laki atas perempuan, khususnya melalui konsep giwamah
(kepemimpinan laki-laki atas perempuan). Dalam tafsir klasik, ayat ini umumnya dipahami
secara hierarkis, dengan menempatkan laki-laki sebagai pemimpin mutlak dan perempuan
sebagai pihak yang dipimpin secara struktural.?” Pembacaan semacam ini telah melahirkan

konstruksi relasi gender yang timpang, terutama dalam konteks keluarga Muslim.

2 Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika Al-Qur’an dan Hadis,, 101-103.

2 Jasser Auda, Magqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (Herndon, VA: IIIT,
2008), 15-18.

25 Nur Kholis, “Implementasi Teori Mubadalah dalam Studi Gender di Pesantren,” Jurnal Al-Fikr 24,
no. 2: 239-242,

26 Abdul Mun’im, “Relevansi Mubadalah dalam Konteks Keluarga Muslim Modern,” Jurnal Hukum
Islam 14, no. 2 (2020): 179-184.

27 Ibn Kathir, Tafsir al-Qur’an al-’Azim (Riyadh: Dar Tayyibah, 1999), 1:502-505.

64



Melalui pendekatan Mubadalah, ayat ini dibaca ulang dengan menempatkan prinsip
kesalingan sebagai horizon hermeneutik. Fagihuddin Abdul Kodir menegaskan bahwa
qiwamah tidak dapat dipahami sebagai keunggulan ontologis laki-laki, melainkan sebagai
fungsi sosial yang bersifat kontekstual dan relasional.? Dengan demikian, kepemimpinan
dalam keluarga bukanlah hak eksklusif berdasarkan jenis kelamin, melainkan tanggung
jawab yang lahir dari kapasitas, kontribusi, dan situasi konkret.

Analisis Mubadalah menekankan bahwa frasa bi-ma faddala Allahu ba’dahum ‘ala ba’d
tidak menunjuk pada kelebihan absolut laki-laki atas perempuan, tetapi pada perbedaan
potensi dan peran yang bersifat timbal balik. Prinsip kesalingan meniscayakan bahwa
setiap kelebihan yang dimiliki salah satu pihak harus diarahkan untuk kemaslahatan
bersama, bukan dominasi sepihak.?’ Dengan demikian, relasi suami-istri dalam ayat ini
dibaca sebagai relasi kerja sama (partnership), bukan relasi kuasa.

Pada titik ini terletak pada pergeseran makna giwamah dari konsep struktural-
hierarkis menuju konsep etik-relasional, yang hanya dapat dicapai melalui hermeneutika
Mubadalah.

b. Analisis Mubadalah atas Hadis “Kullukum Ra‘in”

Hadis Nabi yang berbunyi “kullukum ra‘in wa kullukum mas’ul ‘an ra’iyyatihi” (setiap
kalian adalah pemimpin dan akan dimintai pertanggungjawaban) sering digunakan untuk
menegaskan kepemimpinan laki-laki dalam keluarga, sementara peran perempuan dibatasi
pada ranah domestik.3 Tafsir selektif semacam ini mempersempit cakupan pesan etis hadis
dan mengabaikan dimensi kesalingan tanggung jawab.

Pendekatan Mubadalah membaca hadis ini secara menyeluruh dan relasional. Nabi
Muhammad secara eksplisit menyebut laki-laki dan perempuan sebagai subjek
kepemimpinan dan tanggung jawab, sesuai dengan ruang sosial masing-masing. Prinsip
kesalingan menegaskan bahwa kepemimpinan bukan monopoli gender tertentu, melainkan
amanah moral yang melekat pada setiap individu.3!

Dengan menggunakan analisis Mubadalah, hadis ini justru menguatkan prinsip

kesetaraan tanggung jawab antara laki-laki dan perempuan, baik dalam keluarga maupun

28 Kodir, Qira’ah Mubadalah, 67-70.
2 Nasaruddin Umar, Argumen Kesetaraan Gender Perspektif al-Qur’an (Jakarta: Paramadina, 2001), 112-
114.
30 Al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, Kitab al-Ahkam, no. 7138.
31 Kodir, Qira’ah Mubadalah, 87-89.
65



masyarakat. Kepemimpinan dipahami sebagai fungsi etis, bukan status hierarkis. Hal ini
sejalan dengan maqasid al-shari’ah yang menempatkan keadilan dan kemaslahatan sebagai
tujuan utama hukum Islam. 32

Analisis ini terletak pada reinterpretasi hadis kepemimpinan sebagai landasan etika
kesalingan, bukan legitimasi struktur patriarkal.

3.2.3 Implikasi Teoretis: Mubadalah sebagai Hermeneutika Gender Islam

Hasil analisis terhadap QS. an-Nisa” [4]: 34 dan hadis kullukum ra‘in menunjukkan
bahwa Mubadalah memiliki kapasitas metodologis untuk merekonstruksi makna teks-teks
keagamaan yang selama ini dianggap problematik secara gender. Berbeda dengan
pendekatan feminisme Islam yang cenderung kritis-dekonstruktif, Mubadalah
menawarkan jalan rekonstruktif yang berakar pada tradisi Islam itu sendiri. 33

Dengan demikian, kontribusi utama penelitian ini adalah menegaskan bahwa
Mubadalah bukan sekadar pendekatan aplikatif, melainkan paradigma hermeneutik
relasional yang mampu menjembatani teks, konteks, dan keadilan gender secara sistematis.
Posisi ini memperkaya khazanah studi tafsir gender Islam dan membuka ruang dialog
produktif dengan teori hermeneutika kontemporer.
c. Analisis Mubadalah atas QS. al-Ahzab [33]: 35 sebagai Fondasi Kesalingan Qur’ani

QS. al-Ahzab [33]: 35 secara eksplisit menyebut laki-laki dan perempuan secara
berpasangan dalam sepuluh kualitas moral dan spiritual, mulai dari keislaman, keimanan,
ketaatan, kejujuran, hingga ketakwaan. Ayat ini sering dipahami sebagai afirmasi
kesetaraan spiritual, namun dalam banyak tafsir klasik, implikasi sosial dan etis dari
struktur ayat ini belum dikembangkan secara maksimal.3* Akibatnya, ayat tersebut kerap
direduksi menjadi pernyataan normatif tanpa daya transformasi sosial.

Pendekatan Mubadalah membaca QS. al-Ahzab [33]: 35 bukan hanya sebagai
deklarasi kesetaraan spiritual, tetapi sebagai prinsip hermeneutik universal tentang relasi
gender dalam Islam. Struktur paralel yang berulang (al-muslimin wa al-muslimat, al-mu'minin

wa al-mu’'minat, dan seterusnya) menunjukkan bahwa Al-Qur’an secara sadar membangun

32 Jasser Auda, Magqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law, 89-91.
33 Asma Barlas, “Believing Women” in Islam, 54-56.
34 Al-Tabari, Jami’ al-Bayan ‘an Ta'wil Ay al-Qur’an (Cairo: Dar al-Ma‘arif, 1956-1969), tafsir QS. al-Ahzab
[33]: 35.
66



relasi gender berbasis kesalingan moral dan tanggung jawab etis.3> Dengan demikian, ayat
ini dapat diposisikan sebagai textual anchor bagi hermeneutika Mubadalah.

Analisis Mubadalah menegaskan bahwa penyebutan berulang pasangan laki-laki dan
perempuan dalam ayat ini bukan sekadar gaya bahasa retoris, melainkan strategi teologis
untuk meruntuhkan asumsi superioritas gender tertentu. Setiap kualitas moral yang
disebutkan berlaku secara setara dan timbal balik, tanpa hierarki nilai di antara keduanya.3¢
Oleh karena itu, ayat ini menegaskan bahwa ukuran kemuliaan manusia dalam Islam
ditentukan oleh kualitas moral dan spiritual, bukan oleh jenis kelamin.

Novelty analisis ini terletak pada pemanfaatan QS. al-Ahzab [33]: 35 sebagai fondasi
tekstual langsung bagi teori Mubadalah. Berbeda dari kajian sebelumnya yang
menggunakan ayat ini secara normatif, penelitian ini menunjukkan bahwa struktur
linguistik ayat tersebut mengandung logika kesalingan yang dapat dijadikan dasar
metodologis dalam menafsirkan ayat-ayat gender lain yang bersifat problematik.

Lebih lanjut, integrasi QS. al-Ahzab [33]: 35 dengan analisis QS. an-Nisa’ [4]: 34 dan
hadis kullukum ra‘in memperlihatkan konsistensi internal pendekatan Mubadalah. Ayat
yang bersifat afirmatif (al-Ahzab:35) berfungsi sebagai prinsip pengendali (controlling
principle) dalam membaca ayat atau hadis yang berpotensi hierarkis. Dengan cara ini,
Mubadalah menghadirkan metode tafsir yang koheren, sistematis, dan berakar kuat pada
teks Al-Qur’an.’”

d. Diskusi Teoretis: Mubadalah dalam Dialog dengan Feminisme Islam Global

Perkembangan feminisme Islam global menunjukkan adanya upaya sistematis untuk
merekonstruksi pemahaman keagamaan yang selama ini dinilai bias patriarkal. Tokoh-
tokoh seperti Amina Wadud, Asma Barlas, dan Fatima Mernissi menekankan pentingnya
pembacaan kritis terhadap Al-Qur’an dan tradisi tafsir guna membongkar relasi kuasa yang
tersembunyi di balik konstruksi gender klasik. Feminisme Islam global pada umumnya
berangkat dari kritik epistemologis terhadap tafsir androcentris serta menawarkan
pendekatan hermeneutik yang menekankan kesetaraan ontologis dan moral antara laki-laki

dan perempuan.38

35 Kodir, Qira’ah Mubadalah, 132-135.

36 Amina Wadud, Qur'an and Woman, 66-68.

37 Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika Al-Qur’an dan Hadis,, 104-106.

% Amina Wadud, Qur’an and Woman, 22-66; Asma Barlas, “Believing Women” in Islam, 54-56; Fatima
Mernissi, Beyond the Veil: Male-Female Dynamics in Muslim Society (Bloomington: Indiana University Press,
1987), 56-62.

67



Dalam konteks ini, teori Mubadalah dapat diposisikan sebagai bagian dari arus besar
feminisme Islam, namun dengan karakter epistemologis dan metodologis yang khas. Jika
feminisme Islam global banyak bertumpu pada kritik struktural terhadap otoritas tafsir
klasik dan penekanan pada pengalaman perempuan sebagai sumber pengetahuan
(standpoint epistemology), Mubadalah justru bergerak dari dalam teks dan tradisi Islam itu
sendiri dengan menjadikan prinsip kesalingan sebagai logika internal penafsiran. Dengan
demikian, Mubadalah tidak sekadar melakukan dekonstruksi, tetapi juga rekonstruksi
normatif yang berakar kuat pada Al-Qur’an dan magqasid al-shari’ah.3

Perbedaan penting lainnya terletak pada pendekatan terhadap teks-teks yang
dianggap problematik secara gender. Feminisme Islam global sering kali melakukan
pembacaan ulang dengan menekankan konteks historis atau bahkan membatasi
universalitas ayat-ayat tertentu. Sebaliknya, Mubadalah mempertahankan otoritas normatif
teks, tetapi mengubah arah subjek hukum melalui prinsip kesalingan. Ayat atau hadis yang
secara tekstual tampak ditujukan kepada satu jenis kelamin dipahami sebagai berlaku
timbal balik bagi laki-laki dan perempuan selama tidak terdapat indikasi biologis atau
normatif yang bersifat eksklusif. Pendekatan ini memungkinkan Mubadalah diterima lebih
luas di kalangan Muslim normatif yang cenderung resisten terhadap label “feminisme.”40

Secara teoretis, Mubadalah juga menawarkan sintesis antara keadilan gender dan
etika relasional Islam. Berbeda dengan sebagian diskursus feminisme global yang
menekankan kesetaraan dalam kerangka individualisme liberal, Mubadalah membangun
keadilan gender dalam kerangka relasi, tanggung jawab, dan kemaslahatan bersama. Relasi
laki-laki dan perempuan tidak dipahami sebagai arena kompetisi kuasa, melainkan sebagai
kemitraan etis yang saling menguatkan. Kerangka ini sejalan dengan prinsip-prinsip dasar
etika sosial Islam yang menempatkan keluarga dan komunitas sebagai ruang utama
pembentukan keadilan.4!

Dari perspektif diskusi teoretis, posisi Mubadalah dapat dipahami sebagai indigenous

Islamic gender hermeneutics yang menjembatani ketegangan antara feminisme Islam global

% Kodir, Qira’ah Mubadalah, 45-55; Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A
Systems Approach, 89-97.

40 Nur Hidayati, “Hermeneutika Mubadalah” Jurnal Musawa 19, no. 1: 48-53; Abdullah Saeed, Al-
Qur’an Abad 21: Tafsir Kontekstual, ed. Ervan Nur Tawab dan Ahmad Baikuni (Bandung: Mizan, 2016), 294-
302.

41 Nasaruddin Umar, Argumen Kesetaraan Gender Perspektif al-Qur'an, 146-150; Irwan Abdullah,
Seks, Gender dan Reproduksi Kekuasaan (Yogyakarta: Tarawang Press, 2006), 88-95.

68



dan tradisi keislaman arus utama. Ia mengadopsi semangat keadilan dan kesetaraan yang
diperjuangkan feminisme Islam, tetapi mengekspresikannya melalui bahasa magasid,
kesalingan, dan etika Qur’ani. Dengan demikian, Mubadalah tidak hanya berfungsi sebagai
pendekatan tafsir alternatif, tetapi juga sebagai model epistemologi Islam kontemporer
yang berpotensi memperkaya diskursus keadilan gender di tingkat global.#?

Diskusi ini menegaskan bahwa kontribusi utama teori Mubadalah bukan terletak
pada penolakan terhadap feminisme Islam global, melainkan pada kemampuannya
melakukan kontekstualisasi lokal dan normatif. Dalam konteks masyarakat Muslim
Indonesia dan dunia Islam secara umum, Mubadalah menawarkan jalan tengah antara
kritik feminis dan loyalitas terhadap teks, sehingga memiliki daya transformasi sosial yang
lebih aplikatif dan berkelanjutan.*3
e. Implikasi Teoretis dan Praktis Teori Mubadalah

Analisis terhadap teori Mubadalah menunjukkan bahwa pendekatan ini tidak hanya
berkontribusi pada ranah konseptual tafsir gender Islam, tetapi juga memiliki implikasi
teoretis dan praktis yang luas dalam berbagai sektor kehidupan Muslim kontemporer.
Implikasi tersebut mencakup pengembangan teori keislaman, formulasi kebijakan publik,
serta praksis sosial dalam institusi keluarga dan pendidikan.

1. Implikasi Teoretis

Secara teoretis, Mubadalah memperkaya khazanah hermeneutika Al-Qur’an dengan
menawarkan paradigma tafsir relasional yang berangkat dari prinsip kesalingan
(reciprocity). Pendekatan ini melampaui dikotomi klasik antara tafsir literal dan tafsir
kontekstual dengan menempatkan magqasid al-shari’ah sebagai orientasi etis utama dalam
pembacaan teks. Dengan demikian, Mubadalah berfungsi sebagai kerangka epistemologis
yang memungkinkan integrasi antara normativitas teks dan tuntutan keadilan sosial .5

Lebih jauh, teori ini berkontribusi pada pengembangan studi gender Islam dengan
menggeser fokus dari sekadar kritik patriarki menuju formulasi etika relasi yang
konstruktif. Mubadalah tidak hanya mendekonstruksi relasi kuasa yang timpang, tetapi

juga merekonstruksi relasi gender berbasis kemitraan moral dan tanggung jawab bersama.

42 Ziba Mir-Hosseini, “Muslim Legal Tradition and the Challenge of Gender Equality,” in Gender and
Equality in Muslim Family Law, ed. Lena Larsen and Kari Vogt (London: I.B. Tauris, 2013), 23-25.

43 Kodir, Qira’ah Mubadalah, 175-178.

4 Kodir, Qira’ah Mubadalah, 21-33.

4 Jasser Auda, Magqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (Herndon, VA: IIIT, 2008), 89-97.

69



Posisi ini menjadikan Mubadalah relevan sebagai middle-ground theory yang menjembatani
feminisme Islam global dan tradisi tafsir arus utama.4¢

Dalam konteks metodologi penelitian keislaman, Mubadalah dapat diposisikan
sebagai model normative-contextual interpretation, yakni pendekatan yang menjaga otoritas
teks sambil membuka ruang reinterpretasi yang berorientasi pada kemaslahatan.
Kontribusi ini penting untuk mengembangkan paradigma studi Islam kontemporer yang
responsif terhadap isu-isu sosial tanpa kehilangan basis teologisnya.*

2. Implikasi Praktis dalam Kebijakan Publik (Policy)

Pada tataran kebijakan publik, teori Mubadalah memiliki potensi signifikan sebagai
landasan normatif dalam perumusan kebijakan yang berperspektif keadilan gender. Prinsip
kesalingan dapat digunakan untuk menilai dan mereformulasi regulasi yang berkaitan
dengan hak dan kewajiban laki-laki dan perempuan, khususnya dalam bidang hukum
keluarga, ketenagakerjaan, dan partisipasi politik.48

Dalam konteks hukum keluarga Islam, pendekatan Mubadalah dapat mendorong
reinterpretasi terhadap regulasi yang selama ini cenderung menempatkan perempuan
dalam posisi subordinat, seperti dalam isu kepemimpinan keluarga, pengambilan
keputusan rumah tangga, dan distribusi tanggung jawab domestik. Dengan menegaskan
relasi suami-istri sebagai kemitraan setara, Mubadalah berkontribusi pada penguatan
kebijakan yang melindungi hak perempuan tanpa bertentangan dengan prinsip-prinsip
syariat.#’

Lebih luas lagi, Mubadalah dapat berfungsi sebagai kerangka etis bagi gender
mainstreaming dalam kebijakan publik di negara-negara Muslim. Pendekatan ini
memungkinkan integrasi nilai-nilai Islam dengan agenda keadilan sosial global, sehingga
kebijakan yang dihasilkan tidak hanya bersifat legal-formal, tetapi juga memiliki legitimasi
religius di mata masyarakat.>0

3. Implikasi Praktis dalam Keluarga
Dalam ranah keluarga, teori Mubadalah menawarkan paradigma baru dalam

memahami relasi suami-istri, orang tua-anak, serta pembagian peran domestik. Prinsip

46 Amina Wadud, Qur’an and Woman, 54-56.

47 Abdullah Saeed, Al-Qur’an Abad 21 (Bandung: Mizan, 2016), 294-302.

48 United Nations, Gender Mainstreaming: An Overview (New York: UN Women, 2002), 12.
49 Nasaruddin Umar, Argumen Kesetaraan Gender Perspektif al-Qur’an, 146.

50 Caroline Moser, Gender Planning and Development (London: Routledge, 1993), 82.

70



kesalingan menegaskan bahwa tanggung jawab nafkah, pengasuhan, dan pengambilan
keputusan keluarga bukanlah beban sepihak, melainkan amanah bersama yang harus
dijalankan secara proporsional dan adil.!

Pendekatan ini memiliki implikasi penting dalam mereduksi praktik kekerasan
berbasis gender dan relasi kuasa yang timpang dalam keluarga. Dengan menempatkan laki-
laki dan perempuan sebagai subjek moral yang setara, Mubadalah mendorong
terbentuknya keluarga yang berbasis dialog, musyawarah, dan saling menghormati, sejalan
dengan tujuan sakinah, mawaddah, wa rahmah.>2

Selain itu, Mubadalah dapat digunakan sebagai kerangka edukatif dalam konseling
keluarga dan bimbingan pranikah. Pemahaman relasi berbasis kesalingan berpotensi
membentuk kesadaran kritis pasangan Muslim sejak awal pernikahan, sehingga konflik
relasional dapat diminimalisasi melalui etika keadilan dan empati.>?

4. Implikasi Praktis dalam Pendidikan

Dalam bidang pendidikan, teori Mubadalah memiliki relevansi strategis untuk
pengembangan kurikulum dan pedagogi Islam yang berperspektif keadilan gender. Prinsip
kesalingan dapat diintegrasikan ke dalam materi pendidikan agama Islam, khususnya
dalam pembahasan figh, akhlak, dan tafsir, guna membangun kesadaran egaliter sejak
dini.>*

Pendekatan Mubadalah juga mendorong praktik pedagogi yang inklusif, di mana
peserta didik laki-laki dan perempuan diposisikan sebagai subjek pembelajaran yang
setara. Dalam konteks pendidikan pesantren dan madrasah, penerapan Mubadalah
berpotensi mereformasi cara pandang terhadap peran perempuan dalam kepemimpinan
keilmuan dan sosial, tanpa harus keluar dari kerangka tradisi Islam.5°

Lebih jauh, Mubadalah dapat menjadi landasan konseptual bagi pengembangan
pendidikan Islam transformatif yang tidak hanya mentransmisikan pengetahuan, tetapi

juga membentuk etika sosial berbasis keadilan dan tanggung jawab bersama. Dengan

51 Kodir, Qira’ah Mubadalah, 143-145.

52 Jrwan Abdullah, Seks, Gender dan Reproduksi Kekuasaan (Yogyakarta: Tarawang Press, 2006), 88-95.

5 Nur Kholis, “Implementasi Teori Mubadalah dalam Studi Gender di Pesantren,” Jurnal Al-Fikr 24,
no. 2: 240-247.

54 Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika Al-Qur’an dan Hadis,, 101.

5 Musdah Mulia, Islam dan Inspirasi Kesetaraan Gender (Jakarta: LKiS, 2007), 94.

71



demikian, pendidikan berfungsi sebagai medium strategis untuk mentransformasikan

nilai-nilai Mubadalah dari ranah wacana ke praksis sosial yang berkelanjutan.5

E. Kesimpulan

Artikel ini menunjukkan bahwa teori Mubadalah merupakan pendekatan
hermeneutik yang signifikan dalam studi gender Islam kontemporer. Dengan berangkat
dari prinsip kesalingan, Mubadalah mampu merekonstruksi pembacaan teks-teks
keagamaan yang selama ini cenderung bias patriarkal, tanpa harus menegasikan otoritas
normatif Al-Qur'an dan Sunnah. Pendekatan ini menegaskan bahwa relasi laki-laki dan
perempuan dalam Islam bersifat mutual, etis, dan berorientasi pada keadilan substantif.

Analisis teoretis dan aplikatif dalam penelitian ini menegaskan bahwa Mubadalah
tidak hanya relevan sebagai wacana akademik, tetapi juga memiliki implikasi nyata dalam
kebijakan publik, kehidupan keluarga, dan sistem pendidikan. Dengan demikian,
Mubadalah berfungsi sebagai paradigma tafsir yang mampu menjembatani ketegangan
antara tuntutan keadilan gender dan loyalitas terhadap tradisi Islam.

Kontribusi utama penelitian ini terletak pada penguatan posisi Mubadalah sebagai
indigenous Islamic gender hermeneutics yang memiliki fondasi epistemologis dan metodologis
yang jelas. Artikel ini memperluas pemahaman tentang Mubadalah tidak hanya sebagai
pendekatan praktis dalam isu gender, tetapi juga sebagai kerangka teoretis yang relevan
dalam diskursus feminisme Islam global dan studi Islam kontemporer. Selain itu, penelitian
ini menawarkan pemetaan implikasi Mubadalah secara sistematis dalam ranah teori dan
praksis sosial.

Penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan. Pertama, kajian ini bersifat konseptual
dan berbasis studi kepustakaan, sehingga belum menggali secara empiris implementasi
teori Mubadalah dalam konteks sosial tertentu. Kedua, fokus analisis masih terbatas pada
teks-teks normatif dan wacana akademik, sehingga belum sepenuhnya merepresentasikan
dinamika praksis di tingkat komunitas. Penelitian lanjutan diharapkan dapat
mengombinasikan pendekatan Mubadalah dengan studi lapangan untuk menilai

efektivitas dan tantangan implementasinya secara empiris.

56 Ziba Mir-Hosseini, “Muslim Legal Tradition and the Challenge of Gender Equality,” 23-25.

72



Daftar Pustaka

Abdullah, Irwan. Seks, Gender dan Reproduksi Kekuasaan. Yogyakarta: Tarawang Press, 2006.

Auda, Jasser. Magqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. Herndon,
VA: International Institute of Islamic Thought (IIIT), 2008.

Al-Bukhari. Sahih al-Bukhari. Kitab al-Ahkam, no. 7138.

Al-Tabari. Jami’ al-Bayan ‘an Ta'wil Ay al-Qur’an. Kairo: Dar al-Ma'arif, 1956-1969.

Barlas, Asma. “Believing Women” in Islam: Unreading Patriarchal Interpretations of the Qur’an.
Austin: University of Texas Press, 2002.

Creswell, John W. Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five Approaches.
4th ed. Thousand Oaks, CA: Sage Publications, 2018.

Ibn Kathir. Tafsir al-Qur’an al-’Azim. Riyadh: Dar Tayyibah, 1999.

Kodir, Fagihuddin Abdul. Qira’ah Mubadalah: Tafsir Progresif untuk Keadilan Gender dalam
Islam. Yogyakarta: IRCiSoD, 2019.

— — —. Mubadalah: Prinsip Kesalingan dalam Relasi Laki-Laki dan Perempuan. Yogyakarta:
IRCiSoD, 2021.

Mernissi, Fatima. Beyond the Veil: Male-Female Dynamics in Muslim Society. Bloomington:
Indiana University Press, 1987.

— — —. Women and Islam: An Historical and Theological Enquiry. Oxford: Blackwell, 1991.

Mir-Hosseini, Ziba. Islam and Gender: The Religious Debate in Contemporary Iran. Princeton:
Princeton University Press, 1999.

— — —. "Muslim Legal Tradition and the Challenge of Gender Equality.” Dalam Gender
and Equality in Muslim Family Law, disunting oleh Lena Larsen dan Kari Vogt, 23-25.
London: I.B. Tauris, 2013.

Moosa, Ebrahim. “What Is Islamic Studies?” Journal of the American Academy of Religion 89,
no. 2 (2021): 378-381.

Moser, Caroline. Gender Planning and Development: Theory, Practice and Training. London:
Routledge, 1993.

Mulia, Musdah. Islam dan Inspirasi Kesetaraan Gender. Jakarta: LKiS, 2007.

Saeed, Abdullah. Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach. London:
Routledge, 2006.

— — —. Al-Qur’an Abad 21: Tafsir Kontekstual. Disunting oleh Ervan Nur Tawab dan
Ahmad Baikuni. Bandung: Mizan, 2016.

Syamsuddin, Sahiron. Hermeneutika Al-Qur’an dan Hadis. Yogyakarta: Elsaq Press, 2009.

Umar, Nasaruddin. Arqumen Kesetaraan Gender Perspektif al-Qur’an. Jakarta: Paramadina,
2001.

United Nations. Gender Mainstreaming: An Overview. New York: UN Women, 2002.

Artikel Jurnal

Hidayati, Nur. “Hermeneutika Mubadalah: Strategi Dekonstruksi Tafsir Patriarkis.” Jurnal
Musawa 19, no. 1 (2020): 46-53.

Kholis, Nur. “Implementasi Teori Mubadalah dalam Studi Gender di Pesantren.” Jurnal
Al-Fikr 24, no. 2 (2021): 239-247.

73



Mun’im, Abdul. “Relevansi Mubadalah dalam Konteks Keluarga Muslim Modern.” Jurnal
Hukum Islam 14, no. 2 (2020): 179-184.

74



