El-Hikmah: Jurnal Ilmu Dakwah dan

Komunikasi

ISSN : 1979-4967
E-ISSN  :2656-5749

Vol. 16 No. 07, Januari 2022

DOl :

http:/ /jurnal.alhikmah.ac.id / ?journal=elhikmah

STID DI AL-HIKMg;

MEMBACA ULANG METODOLOGI TAFSIR IBNU KATSIR
DALAM MENAFSIRKAN AL-QUR’AN

Sunaryanto

Sekolah Tinggi Ilmu Dakwah Dirosat Islamiyah Al-Hikmah Jakarta

email: sunaryvanto@alhikmah.ac.id

Keywords

Methodology, Tafsir, Ibn
Kathir, Al-Qur'an,
Interpretation

ABSTRACT

Ibn Kathir's interpretation is a product of interpretation produced in pre-
contemporary times. However, this interpretation seems to be the book of Tafsir
A-Qur'an which is mostly used as a reference in the interpretation of the Al-
Qur'an. The purpose of writing this paper is to review Ibn Kathir's methodology
of interpretation in Ibn Kathir's Tafsir. The method of writing this paper is to
use library research (library research). The conclusion of this paper is that Ibn
Kathir's Tafsir in his tafsir methodology uses the bi al-ma'tsur / bi ar-riwayah
tafsir approach and also the tahlili (analytical) approach. Ibn Kathir is very
dominant in using narrations / hadiths.

Kata Kunci:

Metodologi, Tafsir, Ibnu
Katsir, Al-Qur’an,
Interpretas

ABSTRAK

Tafsir Ibnu Katsir merupakan produk penafsiran yang dihasilkan pada
zaman pra-kontemporer. Tetapi, tafsir ini, sepertinya masih menjadi
kitab Tafsir A-Qur'an yang terbanyak digunakan dipakai sebagai
rujukan dalam penafsiran Al-Qur’an. Tujuan penulisan makalah ini
adalah untuk menelaah kembali metodologi penafsiran Ibnu Katsir
dalam Tafsir Ibnu Katsir. Metode penulisan makalah ini adalah
menggunakan studi pustaka (library research). Kesimpulan makalah ini
adalah Tafsir Ibnu Katsir dalam metodologi tafsirnya menggunakan
pendekatan tafsir bi al-ma’tsur/bi ar-riwayah dan jujga dengan
pendekatan tahlili (analitis). Ibnu Katsir sangat dominan dalam
menggunakan riwayat/hadis.

57


http://jurnal.alhikmah.ac.id/?journal=elhikmah
mailto:sunaryanto@alhikmah.ac.id

Pendahuluan

Fokus penelitian adalah menganalisis metodologi penafsiran Al-Qur'an yang
dilakukan oleh Ibnu Katsir. Penelitian ini dianggap penting sebab Tafsir Ibnu Katsir
merupakan tafsir klasik yang banyak digunakan oleh umat Islam. Tafsir ulama klasik ini
sudah menginspirasi umat Islam dalam menghasilkan karya akademik. Pada tataran
praktik tafsir ini juga digunakan sebagai pedoman umat Islam dalam menghasilkan
pandangan keislaman. Masalahnya terdapat beberapa sarjana yang menganggap tafsir
klasik mislanya Ibnu Katsir ini sudah tidak relevan dengan problem masyarakat
kontemporer.! Beberapa pemikiran orientalis Barat memiliki gagasan ulang bahwa tafsir
klasik (misalnya Ibnu Katsir) sudah kuno sehingga perlu meninggalkannya dan beralih
pada tafsir modern.2

Sampai saat ini, dapat dikatakan bahwa interpretasi atau penafsiran Al-Qur’an
merupakan produk dari manusia.? Meskipun Al-Qur’an sendiri merupakan wahyu yang
diturunkan oleh Allah SWT kepada Nabi Muhammad SAW.4 Maka, sampai saat ini telah

banyak lahir bermacam-macam model penafsiran atau interpretasi Al-Qur’an.> Muncul

I Misalnya terdapat anggapan satu kelemahan metode tafsir klasik adalah kurangnya perhatian mufasir
terhadap konteks sebuah ayat, sehingga melahirkan tafsir yang cenderung asosial atau ahistoris Irsyadunnas
Irsyadunnas dan Nurmahni Nurmahni, “Rekonstruksi Tafsir Al-Quran Kontemporer (Studi Analisis Sumber
dan Metode Tafsir),” Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin Vol. 22, no. 1 (2020), h. 21,
https:/ /doi.org/10.22373 / substantia.v22i1.6119.

2M. Anwar Syarifuddin, ed., “Barat dan Metodologi Penafsiran Kitab Suci,” in Kajian Orientalis Terhadap
al-Qur’an dan Hadis (Jakarta: Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah, 2012); Hasani Ahmad Said, “Potret
Studi Alquran di Mata Orientalis,” At-Tibyan: Jurnal llmu Alquran dan Tafsir Vol. 3, no. 1, Juni 2018 (2018): 27,
https:/ /doi.org/10.32505/ tibyan.v3il.474.

3 Anwar Taufik Rakhmat dan Ari Farizal Rasyid, “Word Exploration and The Meaning of Evaluation in
The Holy Quran (Thematic Intepretation of Education Evaluation),” Religio Education Vol. 1, no. 1 (2021): 43-
55, https:/ / pdfs.semanticscholar.org.

4 Penafsiran Al-Qur’an dalam berbagai bahasa di seluruh dunia tidak dapat dilepaskan dari unsur
budaya lokal, interpretasi, ekspresi, serta pilihan kata atau tafsir tertentu. Kesimpulannya, sebaik apapun
manusia membuat penafsiran Al-Qur’an, kualitasnya tidak mungkin sama dengan kualita asli kalamullah yang
dibawa Jibril dan disampaikan terhadap Muhammad SAW. Lihat di Nadirsyah Hosen, Tafsir Al-Qur’an di
Medsos: Mengkaji Makna dan Rahasia Ayat Suci Pada Era Media Sosial, 1 ed. (Mizan Digital Publishing, 2019), h.
3.

5 Menurut pendapat Bisri, Al-Qur’an merupakan mushaf tertulis yang dapat disebut sebagai fenomena
linguistik. Meskipun menurut Bisri, penamaan sudut pandang linguistik inipun masih perlu pertanyakan
kembeali validitasnya. Penafsiran Al-Qur’an kemudian menjadi fenomena yang tidak dapat dilepaskan dari
aktivifas yang multi-intepretasi. Karena itu, sampai saat ini, dari masa klasik hingga modern, sangat banyak
menghasilkan produk penafsiran yang bermacam-macam. Pada akhirnya, penafsiran Al-Qur’an sendiri tidak
akan pernah selesai dilakukan. Di setiap zaman, kemungkinan akan lahir sebuah produk penafsiran Al-
Qur’an sesuai dengan konteks zaman tersebut. Hal ini tentu saja, tidak terlepas dari banyaknya perdebatan
mengenai benar atau tidaknya penafsiran yang telah dilakukan. Lihat di Hasan Bisri, Model Penafsiran Hukum
Ibnu Katsir (Bandung: Lembaga Penelitian dan Pengabdian Kepada Masyarakat, Universitas Islam Negeri
(UIN) Sunan Gunung Djati, Bandung, 2020), h. 1.

58



mazhab yang membenarkan interpretasi hanya dari sudut pandang tekstual.® Tetapi ada
juga, mazhab atau kelompok yang menginginkan interpretasi secara kontekstual.”
Semestinya interpretasi terhadap Al-Qur’an memang harus sesuai dengan konteks zaman
yang berkembang. Penafsiran dapat dimungkinkan dengan menggabungkan dari sudut
pandang teksktual dan kontekstual.®

Jika tidak ada kaidah yang mengatur, bisa saja di kemudian hari akan ada orang yang
membuat interpretasi Al-Qur’an tanpa menggunakan metodologi yang benar dan tepat.’
Jika, mereka membuat interpretasi terhadap Al-Qur’an tanpa menggunakan keilmuwan
yang benar dan tepat, maka akan banyak terjadi subjektivitas pemaknaan. Subjektifitas
penafsiran Al-Qur’an memang tidak bisa dihindari, tetapi jika cara penafsiran Al-Qur’an
dengan menggunakan ilmu yang benar dan tepat subjektivitas ini dapat dikurangi
sebanyak mungkin. Mengelaborasi gagasan Ghazipour dkk bahwa Al-Qur’an merupakan
lautan ilmu pengetahuan yang tidak terbatas sehingga sejalan dengan ilmu pengetahuan.
Al-Qurn ini tidak hanya akan menjadi teks, sebaliknya interpretasi dan penjelasannya

membuka berbagai bab sains, kebijaksanaan, dan pengetahuan kepada manusia.l®

¢ Jika melihat secara literal, sepertinya tafsir tekstual tidak dikenal dalam istilah tafsir dalam bahasa
Arab maupun bahasa Indonesia. Tetapi secara esensial, tafsir dengan pendekatan tekstual ini sudah
dipopulerkan pada awal saat munculnya tafsir itu sendiri. Baik yang terkandung dalam tafsir mujmal, tahlili,
mugqaran, dan bahkan dalam tafsir maw’dui. Kondisi ini bergantung dari mana seorang mufassir tersebut
menemukan makna teks ayat, tekstual atau makna kontekstualnya. Jika dari melihat dari sudut pandang
istilah fighiyah, tafsir tekstual ini artinya memaknai Al-Qur’an secara lahiriah. Dalam sejarah figh tafsir tekstual
ini dikembangkan oleh aliran zahiriyah. Lihat di Sriwayuti, “Paradigma Penafsiran Al-Qur’an (Studi Buku
Tafsir al-Qur’an di Medsos Karya Nadirsyah Hosen)” (Tesis S2, Progam Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir,
Pasca Sarjana Universitas Islam Negeri Sunan Ampel, Surabaya, 2019), h. 38.

7 Tafsir kontekstual merupakan pekerjaan dalam ruang lingkup eksplanasi Al-Qur'an dengan
memperhatikan berbagai indikasi berdasarkan susunan bahasa dan keterkaitan kata demi kata yang tersusun
dalam kalimat serta memperhatikan juga penggunan susunan bahasa tersebut oleh masyarakat, sesuai dengan
konteks waktu dan ruang. Tafsir ini kemudian sangat dipengaruhi oleh berbagai konteks bahasa, waktu,
tempat, dan konteks sosial budaya. Karakeristik tafsir kontekstual yaitu terletak pada penekanan konteks
sosio-historis dalam metode intepretasinya (penafsirannya). Sisi lain yang tidak kalah penting adalah tafsir
kontekstual ini berusaha melihat nilai etis dari ketetapan legal (the ethico-legal content) Al-Qur’an dibandingkan
dengan pentingnya pemaknaan secara literal. Lihat di Muhammad Hasbiyallah, “Paradigma Tafsir
Kontekstual: Upaya Membumikan Nilai-Nilai Al-Qur’an,” Al-Dzikra: Jurnal Studi Ilmu Al-Qur’an dan Al-Hadits
Vol. 12, no. 1, Juni (2018): h. 46.

8 Abdul Hanis Embong dan Mohd Shukri Hanapi, “The Application Methods of the Holy Quran’s
Interpretations in Islamic-Related Research,” International Journal of Academic Research in Business and Social
Sciences Vol. 7, no. 2 (2017): 521-35, https:/ /doi.org/10.6007 /IJARBSS/v7-i2/2661.

9 Jamal Abdulhakeem Abdullah, “The term (&) in the Holy Quran Between Translation and
interpretation,” Al-Adab Journal Vol. 1, no. 136 (2021): 21-42, https:/ /doi.org/10.31973/aj.v1i136.1103.

10 Saeed Ghazipour, Mohammad Reza Shirazi, dan Seyedeh Fatemeh Hosseini Mirsafi, “The Necessity
of Redefining and Presenting a New Perception on the Comprehensive Interpretation of the Holy Quran,”
Propésitos y Representaciones Vol. 9, no. SPE (2), €966 (2021), https:/ /doi.org/10.20511/pyr2021.v9nspe2.966.

59



Ibnu Katsir saat menafsirkan ayat-ayat mutasyabihat, justru banyak menggunakan
kaidah tafsir bi al-ma’tsur. Penafsiran yang baik serta tidak melenceng dalam menafsirkan
ayat-ayat mutasyabih, serta dia tidak banyak mengunakan ra’y dan lebih mengutamakan
pemahaman dari Al-Qur’an itu sendiri serta menggunakan riwayat yang Sahih dari
Rasulullah SAW. Hipotesasnya, pemahaman penulis Ibnu Katsir lebih banyak
menggunakan hadits dalam tiap-tiap penafsirannya, maka jika dibaca dalam penafsirannya
ayat-ayat mutasyabih ia juga mengikut kepada ulama salaf.!!

Berdasarkan pandangan ini, baiknya kita menelaah kembali penafsiran Ibnu Katsir.
Telaah ini sangat penting setidaknya, kita bisa mencoba menggali kembali model
penafsiran tersebut.1? Tafsir yang cukup populer di Indonesia adalah Tafsir Al-Qur’an Al-
Azim yang dikarang oleh Ibnu Katsir. Tafsir ini bahkan sering menjadi rujukan primer bagi
kalangan mufassir kontemporer di Indonesia misalnya Buya Hamka.!® Pertanyaan yang
mungkin belum akan terjawab dalam makalah ini adalah bagaimana relevansi Tafsir Ibnu
Katsir terhadap konteks sosial budaya dan politik zaman ini. Selain itu, saat ini sudah
berkembang model penafsiran dengan analisis tekstual misalnya hermeneutik!4,

semiotikal®, dan berbagai analisis wacana kritis teks.1®’Kehadiran berbagai model penelitian

" Hasban Ardiansyah Ritonga, “Pemikiran Imam Ibnu Katsir dalam Menafsirkan Ayat-Ayat
Mutasybihat” (Skripsi S1, Progam Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin dan Studi Islam,
Universitas Islam Negeri Sumatra Utara, Medan, 2018), h. 71.

12 Nourah Hady Mohammad, “The Interpretation of Holy Quran by Sunnah in Hafiz Ibn Kathir’s
Interpretation: Applied Study for Surat Al-Kamar,” Journal of Humanities and Social Science Studies Vol. 3, no.
11 (2021): 9-27, https:/ /doi.org/10.32996/jhsss.2021.3.11.2 KEYWORDS.

13 Abd Haris Nasution dan Muhammad Mansur, “Studi Kitab Tafsir Al-Qur’an Al-Azim Karya Ibnu
Kasir,”  Jurnal ~ Ushuluddin  Adab dan Dakwah Vol. 1, no. 1, Agustus (2018): h. 2,
https://doi.org/10.5281/zenodo.1324972.

14 M. Nurdin Zuhdi, “Hermeneutika Al-Qur’an: Tipologi Tafsir Sebagai Solusi dalam Memecahkan Isu-
Isu Budaya Lokal Keindonesiaan,” Jurnal Esensia Vol. XIII, no. 2 Juli (2012); Rif'atul Khoiriah Malik,
“Hermeneutika Al-Qur’an dan Debat Tafsir Modern: Implementasinya dengan Masa Kini,” AT-Turas: Jurnal
Studi Keislaman Vol. 6, no. 1, Januari-Juni (2019): 56-76, https:/ /doi.org/10.33650/ at-turas.v6il.583.

15 Akhmad Muzakki, “Kontribusi Semiotika dalam Memahami Bahasa al-Qur’an,” Islamica: Jurnal Studi
Keislaman Vol. 4, no. 1, September (2014): 35, https://doi.org/10.15642/islamica.2009.4.1.35-48; Wahyu
Hanafi, “Semiotika Al-Qur’an: Representasi Makna Verba Reflektif Perilaku Manusia dalam Surat Al-Ma'un
dan Bias Sosial Keagamaan,” Jurnal Dialoga Vol. 15, no. 1, Juni (2017): 1-22.

16 Tafsir wacana kritis yaitu memosisikan bahasa dalam teks dianalisis bukan dengan menggambarkan
semata-mata dari aspek kebahasaan, tetapi jugamenghubungkannya dengan konteks. Konteks di sini berarti
bahasa dipakai untuk tujuan dan praktik tertentu. Analisis wacana kritis ini menekankan pada konstelasi
kekuatan yang terjadi pada proses produksi dan reproduksi makna. Individu tidak dipandang sebagai subjek
yang netral yang bisa menafsirkan secara bebas, sesuai dengan pikirannya, sebab berkaitan dan dipengaruhi
oleh kekuatan sosial yang ada dalam masyarakat. Bahasa dalam konteks ini, dipahami sebagai representasi
yang berperan dalam membentuk subjek tertentu, tema-tema wacana tertentu, maupun strategi di dalamnya.
Lihat penjelasan lebih panjang di Islah Gusmian, “Paradigma Penelitian Tafsir Al-Qur’an Di Indonesia,” Jurnal
Empirisma Vol. 24, no. 1, Januari (2015): h. 4-5.

60



ini tentu saja memunculkan berbagai perdebatan yang setuju dan tidak setuju. Apakah ada
kemungkinan kehadiran model penafsiran Al-Qur’an kontemporer ini pada masa
mendatang akan mendekonstruksi tafsir klasik misalnya adalah Tafsir Ibnu Katsir.

Metode Penelitian

Dalam menjawab permasalahan yang diajukan penelitian ini menggunakan penelitian
kualitatif. Jenis penelitian kualiatif merupakan cara menganalisis fenomena dengan
pendekatan interpetasi subjektif. Hasil penelitian ini tidak dapat digeneralisasi sehingga
sifatnya subjektif. Penelitian diselesaikan dengan pendekatan studi pustaka (library
research). Studi pustaka, saat ini bisa dilakukan dengan mencari data melalui internet. Jurnal
dan buku mudah didapatkan di belantara internet. Menggunakan gagasan Thomas Manan,
apa yang tidak bisa didapatkan di internet. Pendapat Thomas Mann ini menjadi kabar baik
untuk studi pustaka yang dilakukan di zaman digital ini.” Penulis mengetikkan kata kunci

‘tafsir, Ibnu Katsir’ di www.google.com. Selain secara online peneliti juga mencari beberapa

pustaka yang tidak diterbitkan secara online. Data seluruhnya berdasarkan hasil dari
penelurusan jurnal, buku, kitab tafsir, dan website yang dianggap bisa menjadi bahan studi.
Setelah mendapatkan data tersebut kemudian penulis berusaha membuat intepretasi untuk
membuat kesimpulan

Hasil Penelitian dan Pembahasan

Biografi Singkat Ibnu Katsir

Telah terhadap kondisi sosial, budaya, dan khususnya politik ini penting untuk
dituliskan sebab sangat terkait dengan produk penafsiran yang dihasilkan. Penafsir Al-
Qur’an tentu akan sangat dipengaruhi oleh kondisi sosial, budaya dan politik saat dia
tumbuh dan berkembang.'® Ibnu Katsir lahir di Majdal menjadi bagian perkampungan di
bagian timur Bushra (Basrah) yang masuk dalam kekuasaan wilayah Damaskus, pada
tahun 701 Hijriyah. Ayahnya merupakan seorang penceramah agama di Majdal. Ibnu Katsir
kemudian berpindah (hijrah) ke Damaskus tahun 707 Hijiriyah bersama saudaranya

Kamaluddin setelah ayahnya meninggal.?®

17 Thomas Mann, The Oxford Guide to Library Research (New York: Oxford University Press, 2015), h.
1-14.

18 Imam Fachruddin, “Pengaruh Politik Terhadap Tafsir: Meretas Sejarah Tafsir dalam Perspektif Politik
Pada Masa Sahabat,” Jurnal Al-Tasyree Vol. 4, no. 4, Juli-Desember (2017).

19 Al Hafizh Ibnu Kastir, Al Bidayah wa An-Nihayah:, ed. oleh Ahmad Nur Hidayat dan Mukhlis Abu Al-
Mughni (Jakarta: Pustaka Azzam, 2013), h. 13.

61


http://www.google.com/

Nama lengkap mufassir ini adalah Imad al-Din Abu al-Fida Ismail bin Umar bin
Khatir. Penafsir Al-Qur’an ini merupakan ulama yang menguasai banyak bidang ilmu yaitu
tafsir, hadith, tarikh dan figih. Dia merupakan murid dari Ibnu Taimiyah dan hampir
seluruh pendapatnya mengikuti gagasan gurunya, termasuk dalam berbagai prinsip
penafsiran Al-Qur’an. Ibnu Katsir hanya berusia 74 tahun yang wafat pada tahun 700 H/
1300 M bulan Sha’ban 774 H.20

Ayah Ibnu Katsir dari Bushra, sementara ibunya berasal dari Mijdal. Ayahnya
bernama Syihabuddin Abu Hafsh Umar Ibnu Katsir. lalah adalah ulama yang faqih serta
berpengaruh di daerahnya. Ia juga dikenal ahli ceramah. Hal ini diungkapan Ibnu Katsir
dalam kitab tarihknya (al- Bidayah wa al-Nihayah). Ayahnya lahir sekitar tahun 640 H, dan
ia wafat pada bulan Jumadil ula 703 H di daerah Mijdal, dan dimakamkan di sana. Menurut

Solah Abu Fatah Al-khalidi dalam bukunya ta’rifu al-Darisin bi Manahijil mufassir.?!
Genealogi Keilmuwan Ibnu Katsir

Ibnu Katsir hidup di masa pemerintahan Dinasti Mamluk yang saat itu merupakan
pusat studi Islam misalnya madrasah-madrasah dan masjid-masjid mengalami
perkembangan pesat. Historis ini memberikan keuntungan terhadap tumbu kembang
keilmuwan Ibnu Katsir. Terlebih lagi, pemerintahan di Mesir dan Damaskus memberikan
perhatian tinggi terhadap studi Islam. Pada masa inilah telah lahir ulama-ulama yang
populur yang nantinya menjadi guru Ibnu Katsir.??

Genealogi keilmuwan Ibnu Katsir dapat dikaitkan dengan banyak ulama misalnya
adalah Syaikh Burhanuddin Al-Fazari dan Kamaluddin bin Qadhy Suhbah. Selanjutnya,
Ibnu Katsir menikahi anak dari gurunya dalam bidang hadits yaitu Al-Hafidz Abu Al-Hajjaj
Al-Muzzi. Telah sedikit dijelaskan di atas bahwa Ibnu Katsir banyak berguru ilmu dari Ibnu
Taimiyah. Tidak kalang penting adalah pembacaan Ushul Hadis dilakukan dengan berguru
kepada Al-Ashfahani.??

20 A. Fahrur Rozi dan Niswatur Rokhmah, “Tafsir Klasik: Analisis Terhadap Kitab Tafsir Era Klasik,”
Jurnal KCA Jurusan Ushuluddin STAI Al-Fithrah Vol. 9, no. 2, Agustus (2019): h. 164.

2l Desi Ratna Juita, “Kebahagiaan dalam Tafsir Al-Qur'an Al-Azhim Karya Ibnu Katsir ((Analisis
Tematik Tentang Teori Kebahagiaan)” (Skripsi S1, Progam Studi Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir, Fakultas
Ushuluddin Adab dan Dakwabh, Institutut Agama Islam Negeri Bengkulu, 2019), h. 39-40.

22 Auliaur Rahmah, “Interpretasi Ibnu Katsir dan Sayyid Qutbh Terhadap Anjuran Wanita Menetap di
Rumah (Studi Komparatif Dalam Qs. Al-Ahzab (33): 33)” (Skripsi S1, Progam Studi [Imu Al-Qur’an dan Tafsir,
Fakultas Ushuluddin dan Filsafat, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, 2019), h. 36-37.

23 Arif Iman Mauliddin, “Telaah Kritis Makna Hujan dalam Al-Qur’an,” Al-Quds : Jurnal Studi Alquran
dan Hadis Vol. 2, no. 1 (2018): h. 90, https:/ /doi.org/10.29240/alquds.v2i1.382.

62



Pada sekitar abad ketujuh merupakan saat datang masa kejayaan Islam, sehingga
berbagai disiplin ilmu sudah populer di kalangan umat Islam. Pada saat itu, Ibnu Katsir
dikenal sebagai seorang ulama yang banyak mempelajari berbagai disiplin ilmu misalnya
tfigh, hadits, serta beberapa ilmu lainnya. Pada tahun 707 H Ibnu Katsir memulia karir
keilmuwannya bersama kakaknya Kalam ad-Din Abd Al-Wahhab ke Damaskus. Kegiatan
keilmuwan selanjutnya berguru kepada ulama yang mahsyur pada zaman itu ibnu

Taimiyah.?
Tentang Tafsir Ibnu Katsir

Kitab tafsir ini muncul pada abad ke 8 H/14 M. kitab ini pertama kali diterbitkan di
kairo pada tahun 1342 H/ 1923 M, yang terdiri dari empat jilid berbagai percetakan dan
penerbitan lainnya, pada umumnya format penulisannya hampir sama, hanya saja, dengan
berkembang nya tekhnologi, naskah cetakan kitab tafsir ini menjadi lebih bagus. Bahakan
sudah banyak kitab ini beredar dalam bentuk CD, sehingga kajian kitab pada masa
sekarang ini relative lebih cepat dan akurat.

Tafsir ini disusun oleh ibnu katsir berdasarkan pada tertib susunan baik ayat maupun
surah sesuai dengan mushaf al-Qur’an, yang lazim disebut tartib mushafi, adapun urutan
ke empat jilid kitab ini sebagai berikut: jilid 1 berisi tafsir surah alfatihah s.d. surah an-nisa’,
jilid 2 berisi tafsir surat al-maidah s.d. surah an-nahl, jilid 3 berisi tafsir surah al-isra” s.d.
yasin, dan jilid 4 mencakup tafsir surah al-saffat s.d. al-nass.

Dalam hal ini rasyid ridha berkomentar, “tafsir ini merupakan tafsir paling masyhur
yang memeberikan perhatian besar terhadap riwayat-riwayat dari pada mufassir salaf,
menjelaskan makana ayat dan hukumnya, menjauhi pembahasan masalah I'rab dan
cabang-cabang balaghah yang pada umumnya dibicarakan secara panjang dan lebar oleh
kebanyakan para mufassir, menghindar dari pembicaraan yang lebar pada ilmu-ilmu lain
yang tidak diperlukan dalam memahami al-qur’an secara umum atau hukum dan nasehat-
nasehatnya secara khusus.

Diantara ciri khusus tafsirnya adalah perhatiannya yang besar kepada masalah tafsir
alqur’an bil qur’an (menafsirkan ayat dengan ayat). tafsir ini merupakan tafsir yang paling

banyak memuat atau memaparkan ayat-ayat mutasyabihat, kemudian diikuti dengan

2 Achmad Zayadi, Menuju Islam Moderat, ed. oleh Khalilullah (Yogyakarta: Cantrik Pustaka, 2018), h.
83.

63



penafsiran ayat dengan hadits-hadits marfu’ yang relevan dengan ayat yang sedang
ditafsirkan, menjelaskan apa yang menjadi dalil dari ayat tersebut. Selanjutnya diikuti
dengan atsar para sahabat, pendapat tabi’in dalam ulama salaf sesudahnya.

Keistimewaan lain dari tafsir ini adalah daya kritisnya yang tingggi terhadap cerita-
cerita israiliyat yang banyak tersebar dalam kitab-kitab tafsir bil-ma’tsur, baik secara global
maupun mendetail keistimewaannya juga terletak pada seringnya memberikan peringatan
akan riwayat yang berbau israiliyat yang banyak terdapat pada kitab tafsir bil-ma’tsur,
selain itu beliau juga sering memaparkan masalah-masalah hukum yang ada dalam

berbagsi madzhab, kemudian mendiskusikannya secara komprehensif
Metode Ibnu Katsir dalam Menafsirkan Al-Qur’an

Masyarakat lebih populer menyebutnya Tafsir Ibnu Katsir padahal judul aslinya
adalah Tafsir Al-Qur’'an Al-Adzim. Tafsir Ibnu Katsir merupakan sekian banyak tafsir yang
masuk dalam kategori tafsir bil ma’tsur yang shahih dan bisa disebut paling shahih. Dalam
tafsir ini tidak ditemukan riwayat yang dha’if sekalipun riwayat yang berasal dari sahabat
besar dan para Tabi'in. Mengutip pendapat Sarwat? dan Putra?®, Tafsir Ibnu Katsir
termasuk dalam corak Tafsir Tahlili?” karena ketebalan kitabanya.

Maka, penafsiran yang dilakukan oleh Ibnu Katsir adalah menafsirkan ayat-ayat Al
Qur'an sesuai urutan yang tersusun dalam Mushaf Uthmani dengan memaparkan segala
aspek yang terkandung di dalam ayat-ayat yang ditafsirkan, serta menerangkan makna-
makna yang tercakup di dalamnya sesuai keahlian dan kecenderungan penafsir. Ciri pola
penafsiran ini adalah para penafsir berusaha menjelaskan makna yang termuat di dalam
ayat-ayat Al-Qur'an secara komprehensif dan menyeluruh, baik yang berbentuk ma’tsur

maupun ra’yu. Ayat Al-Qur'an ditafsirkan ayat demi ayat dan surah demi surah secara

% Ahmad Sarwat, Ilmu Tafsir: Sebuah Pengantar, ed. oleh Fatih, Journal of Chemical Information and
Modeling, 2 ed., vol. 53 (Rumah Figih Publsihing, 2020), h. 61-62.

26 Aldomi Putra, “Metodologi Tafsir,” Jurnal Ulunnuha Vol. 7, no. 1, Juli (2018): h. 56.

27 Tafsir Tahlili adalah mengkaji ayat-ayat Al-Qur’an dari segala segi dan maknanya, ayat demi ayat
dan surat demi surat, sesuai dengan urutan dalam mushaf Utsmani. Untuk itu, pengkajian metode ini,
menjelaskan arti yang dikehendaki, sasaran yang dituju dan kandungan ayat, menjelaskan apa yang dapat
diistinbatkan dari ayat serta mengemukakan kaitan antara ayat-ayat dan relevansinya dengan surat sebelum
dan sesudahnya. Untuk itu semua, ia merujuk kepada sebab-sebab turun ayat, hadis-hadis Rasulullah SAW
dan diwayat dari para Shahabat dan Tabi'in. Metode Tahlili dipergunakan oleh kebanyakan ulama’ pada
masa-masa dahulu. Akan tetapi di antara mereka ada yang mengemukakan kesemua hal tersebut di atas
dengan panjang lebar (ithnab), ada yang dengan singkat (ijjaz), dan ada pula yang mengambil langkah
pertengahan (musawah). Lihat di Anhar Asyory, Pengantar Ulumul Qur’an, ed. oleh Arief Budiman, 1 ed.
(Yogyakarta: Lembaga Pengembangan Studi Islam, Universitas Ahmad Dahlan, Yogyakarta, 2012), h. 91.

64



berurutan sesuai urutan Mushaf Uthmani, dengan melibatkan asbab al-nuzul dan kadang
juga korelasi ayat (munasabah) dan surah. 2

Secara garis besar, langkah-langkah yang ditempuh Ibnu Kasir mulai dari
menyebutkan ayat yang ditafsirkannya, kemudian Beliau tafsirkan dengan bahasa yang
mudah dan ringkas. Jika dimungkinkan, Beliau menjelaskan ayat tersebut dengan ayat lain.
Kemudian membandingkannya sehingga maksudnya menjadi jelas. Seperti halnya ketika
ia menafsirkan kalimat lafadz hudan lil- muttagin. Beliau menafsirkan ayat ini dengan ayat
44 dari surat Fushilat, ayat 82 dari surat Al-Isra’ dan ayat 85 dari surat Yunus.? Menurut
hasil studi Dozan epistemologi tafsir Ibnu Katsir dalam kitabnya tafsir Al-Qur’an ul adzim
menjelaskan ayat-ayat Al-Qur'an melalui beberapa sumber pengetahuan sebagai alat
metodologi untuk mengungkapkan makna yang terkandung di dalam subtansi Al-Qur’an
tersebut.30

Metode yang diginakan Ibnu Katsir dalam menafsirkan Al-Qur'an, yakni: 1) Tafsir
yang paling benar adalah tafsir Al-Qur’an dengan Al-Qur’an sendiri. 2) Selanjutnya bila
penafsiran Al-Qur’an dengan Al-Qur'an tidak didapatkan, maka Al-Qur’an harus
ditafsirkan dengan hadis Nabi Muhammad, sebab menurut Al-Qur’an sendiri Nabi
Muhammad memang diperintahkan untuk menerangkan isi Al-Qur’an. 3) Jika yang kedua
tidak didapatkan, maka Al-Qur’an harus ditafsirkan oleh pendapat para sahabat karena
merekalah orang yang paling mengetahui konteks sosial turunnya Al-Qur’an. 4) Jika yang
ketiga juga tidak didapatkan, maka pendapat dari para tabi’in dapat diambil.3!

Tafsr Ibnu Katsir dapat dikaegorikan sebagai satu kitab tafsir dengan corak dan
orientasi (al-launwa al-ittijah) tafsir bi al-ma’sur atau tafsir bi al-riwayah. Kategori ini terbukti
karena beliau sangat dominan dalam tafsirannya memakai riwayah atau hadits, dan
pendapat sahabat dan tabi'in. Dapat dikatakan bahwa dalam tafsir ini yang paling dominan
adalah pendekatan normatif historis yang berbasis utama kepada hadits atau riwayah.
Akan tetapi Ibnu Katsir terkadang juga menggunakan rasio atau penalaran ketika

menafsirkan ayat.3?

2 Tim Penyusun MKD, Bahan Ajar Studi Al-Qur’an (Surabaya: UIN Sunan Ampel Press, 2018), h. 523.

2 Ahmad Sarwat, [lmu Tafsir: Sebuah Pengantar, ed. Fatih, 2 ed. (Rumah Figih Publsihing, 2020), h. 61-62

30 Wely Dozan, “Epistemology Tafsir Klasik: Studi Analisis Pemikiran Ibnu Katsir,” Jurnal Falasifa Vol.
10, no. 2, September (2019): 158.

31 Kampung Sunnah, Tafsir [bnu Katsir Juz 19, 1, Juli ed. (Jakarta: Kampung Sunnah, 2017).

32 Syarif Idris, “Sejarah Perkembangan Ilmu Tafsir,” Tajdid: Jurnal Pemikiran Keislaman dan Kemanusiaan
Vol. 3, no. 2, Oktober (2019): h.181.

65



Tafsir ini paling masyhur yang memberikan perhatian besar terhadap riwayat-riwayat
dari pada mufassir salaf. Coraknya adalah dengan menjelaskan makna-makna ayat dan
hukumnya, menjauhi pembahasan i'rab dan cabang-cabang balaghoh yang pada umumnya
dibicarakan secara panjang lebar oleh kebanyakan para mufassir. Penafsirannya juga
menghindar dari pembicaraan yang melebar pada ilmu-ilmu lain yang tidak diperlukan
dalam memahami Al-Qur’an secara umum dan hukum serta nasehat-nasehatnya secara
khusus. Ciri yang paling dominan atau khas adalah perhatiannya yang besar terhadap tafsir

Al-Qur’an bi Al-Qur’an (menafsirkan ayat dengan ayat).33
Perdebatan Kisah Isra’illiyat

Ada beberapa mufassir Al-Qur'an yang menisbahkan sumbernya berdasarkan
keterangan bangsa Yahudi atau Bani Israil yang disebut sebagai Isra” illiyat.3* Menurut
kesimpulan penelitian Raihanah, penyusupan Israiliyyat ke dalam tafsir melalui
periodesasi periwayatan dan pengkodifikasian kitab Tafsir, ketika para Tabi'in tidak
mengoreksi terlebih dahulu terhadap berita-berita yang mereka kutip dari para Ahli Kitab
padahal di antaranya terdapat berita yang tidak benar dan batil.3> Meskipun pendapat
Raihanah masih dapat diperdebatkan benar atau tidaknya. Apakah memang benar para
tabi'in yang tersebut sangat ceroboh dalam dalam menerima berita yang mereka dapatkan
dari ahli kitab.3¢

Meskipun tidak selamanya negatif, Nursyamu menegaskan bahwa masuknya
Israilliyat tetap saja tidak dapat dijadikan sebagai sumber hukum. Malahan, Israilliyat ini
memberikan pengaruh buruk sebab generasi-generasi setelah para sahabat kurang

memberikan perhatian terhadap riwayat Israillliyat ini. Pada akhirnya, terjadi pembelahan

33 Syarif Idris, “Sejarah Perkembangan Ilmu Tafsir,” Tajdid: Jurnal Pemikiran Keislaman dan Kemanusiaan
Vol. 3, no. 2, Oktober (2019): h.181

3 Ali Mursyid dan Zidna Khaira Amalia, “Benarkah Yusuf dan Zulaikha Menikah? Analisa Riwayat
Isra “illiyyat dalam Kitab Tafsir,” Wawasan: Jurnal Ilmiah Agama dan Sosial Budaya Vol. 1, no. 1, Januari (2016):
h. 94.

% Raihanah, “Israiliyat dan Pengaruhnya Terhadap Tafsir Al-Qur’an,” Jurnal Tarbiyah Islamiyah Vol. 5,
no. 1, Januari-Juni 2015 (2015): h. 115.

% Mengenai perbedaan pandangan atau sikap para ulama terhadap kisah-kisah Israilliyat dalam tafsir
Al-Qur’an dapat dibaca pada pendapat Ahmad Zarnuji, “Israilliyat dalam Menceritakan Kisah-Kisah Al-
Qur’an,” Jurnal Fikri Vol. 1, no. 2, Desember (2016): h. 458-462,
http:/ /journal iaimnumetrolampung.ac.id/index.php/jf/article/ view/22.

66



antara pihak yang setuju dengan masuknya Israilliyat dan pihak yang tidak setuju dengan
masuknya Israilliyat.3”

Afrizal Nur menggunakan contoh kitab Tafsir Al-Misbah misalnya mengganggap
Israilliyat justru menurunkan wibawa kitab tafsir karena telah bercampur antara kebaikan
dan kebatilan. Menggunakan gagasan filasafat Barat yang sekuler, maka Tafsir yang
menggunakan riwayat Israilliyat harus didekonstruksi.3® Valeria Rizki justru beranggapan
bahwa Israilliyat merupakan konsekuensi logis karena adanya akulturasi budaya antara
budaya Arab dengan budaya kaum Yahudi. Meski pada akhirnya Israillyat dapat merusak
kaidah Muslim, merusak cita Islam, menghilangkan kepercayaan kepada ulama salaf baik
di kalangan sahabat maupun tabi’in, dan dapat memalingkan manusia dari maksud yang
terkandung dakam ayat-ayat Al-Qur’an.®

Beberapa contoh kisah Israilliyat dalam Tafsir Ibnu Katsir menurut penelitian
Supriyanto misalnya#0, kisah Israiliyyat yang dikritik dan dikomentarinya sebagai contoh

Ibnu Katsir mencantumkan kisah ini ketika menafsirkan ayat 34 dari surah Shad:

wog

(\mﬁwjf&bW\/&il&uM/

“Dan sesungguhnya Kami telah menguji Sulaiman dan Kami jadikan (dia) tergeletak di atas
kursinya sebagai tubuh (yang lemah karena sakit), kemudian ia bertaubat”.

.
G

b

Definisi jasad pada ayat ini adalah setan, sebagai mana diriwayatkan Ibnu Abas yang
berkata: diceritakan ada seorang yang berkata pada Nabi Sulaiman bahwa di dasar laut
terdapat setan yang bernama Syahr al-Maridhah. Selanjutnya, menurut Supriyanto, kisah
Israiliyyat yang tidak dibenarkan dan juga disalahkannya. Kisah ini terdapat pada

penafsiran surah al-Baqarah ayat 67, tentang Nabi Musa dan bani Israil, berikut ini

penafsirannya:
kel 0 58T 3T AL 5,81 Jooish eisd a5k 1523 of 330 AT &) L3l ot JB 3y

% Nursyamu, “Masuknya Israilliyat dalam Tafsir Al-Qur’an (Dari Tokoh Hingga Penafsiran dalam Al-
Qur’an),” Jurnal Al-Irfani STAI Darul Kamal NW Kembang Karang Vol. 3, no. 1 (2015): h. 26-27.

3 Afrizal Nur, “Dekonstruksi Isra’lliyyat Dalam Tafsir Al-Mishbah,” Anida’: Jurnal Pemikiran Islam Vol.
39, no. 1, Januari-Juni (2014): h. 46-47, http:/ /ejournal.uin-
suska.ac.id/index.php/Anida/article/view /863 /819.

% Valeria Rezki, “Pengaruh Israilliyat dalam Penafsiran Surat At-Tiin Ayat Pertama” (Skripsi SI,
Progam Studi Ilmu A-Quran dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin dan Ilmu Filsafat, Universitas Islam Negeri
Sunan Ampel, Surabaya, 2018), h. iii.

40 Supriyanto, “Israilliyat dalam Tafsir Al-Qur’an Azhim Karya Ibnu Katsir,” Jurnal Pemikiran Islam dan
Filsafat Vol. XII, no. 2, Juli-Desember (2015): h. 4-8.

67



“Dan (ingatlah), ketika Musa berkata kepada kaumnya: "Sesungguhnya Allah menyuruh
kamu menyembelih seekor sapi betina'. Mereka berkata: "Apakah kamu hendak
menjadikan kami buah ejekan?" Musa menjawab: "Aku berlindung kepada Allah agar tidak
menjadi salah seorang dari orang-orang yang jahil”. (QS. al-Baqarah: 67)

Dalam menafsirkan ayat di atas, Ibnu Katsir mencantumkan riwayat dari Ibnu Abi
Hatim yang berkata; bahwa ada seorang laki-laki bani Israil yang mandul, sedangkan ia
mempunyai harta yang banyak sehingga anak saudaranya lah yang akan mewarisinya.
Kemudian orang tersebut membunuh anak ini pada malam hari dan meletakan mayatnya
di depan pintu rumah salah seorang bani Israil. Ketika pagi hari tiba, maka pihak korban
menuduh si pemilik rumah dan keluarganya lah yang melakukan pembunuhan tersebut
sehingga merekapun mengangkat senjata dan saling menyerang. Ada salah seorang yang
berfikiran bijak berkata; “Mengapa kalian saling membunuh padahal kalian mempunyai
Rasul”. Maka mereka pun menemui Nabi Musa dan menceritakan kejadian tersebut. Lalu
Musa berkata; “Sesungguhnya Allah menyerumu untuk menyembelih se ekor sapi betina.
Mereka berkata; “ Apakah engkau akan menjadikan kami bahan ejekan”. Musa menjawab;

“Aku berlindung kepada Allah sekiranya aku termasuk orang yang bodoh” .41

Adapun kisah ini dapat dilihat ketika menafsirkan surah al- Nisa” ayat 1, sebagai berikut:

C;L\m.; \Jmf‘}!bv\.».g_wwj /B/Lé_«ﬁ‘-}l?-j °J~>jw~bu‘p—<‘d~>6v\“ BM &Lﬁ‘\’\.@t

s 1Sle O AT &

5 b )‘@A
| a5
(o y £

céL;-JY‘} 44; d}j;Lw.: Ls..’j\ A‘J‘é }L’j

“Hai sekalian manusia, bertakwalah kepada Tuhan-mu yang telah menciptakan kamu dari
diri yang satu, dan daripadanya Allah menciptakan istrinya; dan daripada keduanya Allah
memperkembang biakkan laki-laki dan perempuan yang banyak. Dan bertakwalah kepada
Allah yang dengan (mempergunakan) nama-Nya kamu saling meminta satu sama lain, dan
(peliharalah) hubungan silaturahmi. Sesungguhnya Allah selalu menjaga dan mengawasi
kamu”.

Ibnu Katsir memaknai kata nafs wahidah pada ayat di atas dengan “tulang rusuk
Adam bagian kiri”. Lebih lanjut, ia menjelaskan ketika Adam sedang tidur, diambilah
tulang rusuk sebelah kirinya, kemudian waktu Adam bangun ia terkejut karena ada Hawa
di sampinganya.17 Kisah ini nampaknya diperoleh Ibnu katsir dari cerita bani israil, karena
tidak ada riwayat yang mendukung pernyataannya tersebut. Walaupun, dalam hal ini ia

sandarkan pendapatnya ini pada sebuah hadis yang diriwayatkan oleh Bukhari.

41 Nabilah Nuraini, Dinni Nazhifah, dan Eni Zulaiha, “Keunikan Metode Tafsir Al-Qur’anil Azhim Al-
Adzim Karya Ibnu Katsir,” Bayani: Jurnal Studi Islam Vol. 2, no. 1, Juli (2022): 43-63.

68



Supriyanto menyimpulkan, Ibnu katsir tidak memasukan riwayat Israilliyat begitu
saja, ia melakukan seleksi terlebih dahulu. Beliau mencantumkan beberapa riwayat
israiliyyat tetapi juga menunjukan kejanggalan kisah tersebut. Adapaun riwayat tersebut
dicantumkan tidak lain hanya sebagai pengetahuan bukan sebagai dalil. Namun demikian,
perlu diketahui juga dalam tafsir ini juga masih terdapat beberapa kisah israiliyyat yang
luput dari penilaianya, sehingga diperlukan ketelitian dan kejelian ketika merujuk riwayat
dalam kitab ini sebagai landasan dalam menafsirkan al-Qur’an.#?

Uraian di atas, sejalan dengan hasil studi Nur Alfiah yang menyimpulkan, Ibnu Katsir
dalam menggunakan referensi Israilliyat tidak hanya mengumpulkan data sejarah, tetapi
memilliki tujuan untuk memberikan kritik kualitasnya meskipun tidak setiap riwayat
dikritiks olehnya.*® Nasution dan Mansur juga menegaskan bahwa Ibnu Katsir sangat kritis
terhadap riwayat-riwayat Israiliyat, meski ada sejumlah kecil yang lolos dari kritiknya.#

Berdasarkan beberapa uraian di atas, Ibnu Katsir memang menggunakan kisah-kisah
Israilliyat dalam menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an. Tetapi perlu dipahami Ibnu Katsir masih
dominan memberikan kritikan terhadap kisah-kisah yang diambilnya dalam Israilliyat.
Terlepas dari perdebatan salah atau tidaknya penggunanaan Israilliyat dalam penafsiran
Al-Qur’an. Jika Ibnu Katsir sendiri masih menggunakan Israilliyat dalam penafsiran, maka
penafsiran sekarangpun boleh menggunakan kisah Israilliyat. Tetapi dengan catatan
mengkritisi setiap riwayat Israilliyat yang akan digunakan dalam menafsirkan Al-Qur’an.
Corak Penafsiran Tafsir Ibnu Katsir

Menurut penulusuran dari beberapa jurnal dan buku ada beberapa corak penafsiran
yang dilakukan oleh Ibnu Katsir adalah sebagai berikut:¥> Dalam tafsir ibnu katsir
ditemukan ayat-ayat al-Qur’an lainnya yang terkait dengan ayat yang sedang ditafsirkan.
Ayat-ayat itu adalah yang menurutnya dapat menopang penjelasan dan maksud ayat-ayat

yang sedang ditafsiran atau ayat-ayat yang mengandung kesesuaian arti. Sebagai contoh

42 Supriyanto, “Israilliyat dalam Tafsir Al-Qur’an Azhim Karya Ibnu Katsir,” Jurnal Pemikiran Islam
dan Filsafat Vol. XII, no. 2, Juli-Desember (2015): h. 8-9

4 Nur Alfiah, “Israillyat dalam Tafsir Ath-Thabari dan Ibnu Katsir (Sikap At-Thabari dan Ibnu Katsir
terhadap Penyusupan Israillyat dalam Tafsirnya)” (Skripsi S1, Progam Studi Tafsir Hadits, Fakultas
Ushuluddin, Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah, Jakarta, 2010), h. 107.

4 Abd Haris Nasution dan Muhammad Mansur, “Studi Kitab Tafsir Al-Qur’an Al-Azim Karya Ibnu
Kasir,” Jurnal Ushuluddin Adab dan Dakwah Vol. 1, no. 1, Agustus (2018): h. 14

4 Abd Haris Nasution dan Muhammad Mansur, “Studi Kitab Tafsir Al-Qur’an Al-Azim Karya Ibnu
Kasir,” Jurnal Ushuluddin Adab dan Dakwah Vol. 1, no. 1 (2018): h. 7-8.

69



mengenai surat Al-Faatihah yang jumlahnya tujuh ayat, ibnu Katsir menafsirkan dengan

menggunakan Al-Qur’an Surah Al-Hijr ayat 87.

405daall Sig3lly Ul o3 e i 3

Ibnu katsir, selain menafsirkan ayat dengan ayat yang lain, ia juga menafsirkan ayat
dengan hadits. Metode ini ia gunakan ketika tidak terdapat penjelasan dalam ayat lain, atau
untuk melengkapi penjelasan dari ayat tersebut. Sebagi contoh adalah penamaan Surat Al-
Fatihah artinya pembukaan kitab secara tertulis. Serta dengan al-Faatihah itu dibuka bacaan
di dalam shalat. Ibnu Katsir menyitir pendapat Anas bin Malik yang menyebutkan “Al-
Faatihah itu disebut juga Ummul Kitab menurut jumhurul ulama. Dalam hadits shahih

yang diriwayatkan oleh Al Tirmidzi dari Abu Hurairah, ia menuturkan, Rasulullah SAW

bersabda: [’,:g-g.w\ é)j 5&/ 2247 adalah ummul Qur’an, Ummul Kitab, as-Sab’ul Matsani (tujuh

ayat yang dibaca berulang-ulang), dan al Qur-anul ‘Azhim.

Surat Al-Faatihah ini disebut juga dengan sebutan al-Hamdu dan as-Shalah.
Penamaan ini didasarkan pada sabda Rasulullah SAW, dari Rabb-Nya, dia berfirman: “Aku
membagi shalat antara diriku dengan hamba-Ku menjadi dua bagian. Jika seorang hamba

mengucapkan alhamdulillahi rabbil ‘alamin Gl &5 & Zedimaka Allah berfirman: ‘Aku telah dipuji

oleh hamba-Ku 47

Ibnu Katsir mempunyai asumsi bahwa sahabat adalah orang yang lebuh mengetahui
penafsiran karena sahabatlah yang menyaksikan langsung turunnya ayat- ayat al Qur’an.
Dari sinilah kemudian ia perpendapat bahwa pendapat sahabat juga merupakan rujukan

selain al Qur’an dan Hadits. Kemudian pendapat tabi’in ia gunakan sebagai hujjah setelah

4 Dalam surat Al-Faatihah, secara sepakat, terdiri dari tujuh ayat. Hanya saja terdapat perbedaan dalam
masalah basmalah, apakah sebagai ayat yang berdiri sendiri pada awal surat alFatihah, sebagaimana menurut
kebanyakan para qurra' Kufah, dan pendapat segolongan Sahabat dan Tabi'in. Atau bukan sebagai ayat
pertama dari surat tersebut, sebagaimana yang dikatakan para qurra' dan ahli figih Madinah. Dan mengenai
hal ini terdapat tiga pendapat, yang insya Allah akan dikemukakan pada pembahasan berikutnya. Lihat di
Abdullah bin Muhammad bin "Abdurrahman bin Ishaq Alu Syaikh, Tafsir Ibnu Katsir Jilid 1, ed. M. Abdul
Ghoffar (Bogor: Pustaka Imam Asy-Syafi’i, 2004), h. 8.

47 Abdullah bin Muhammad bin ’Abdurrahman bin Ishaq Alu Syaikh, Tafsir Ibnu Katsir Jilid 1, ed. oleh
M. Abdul Ghoffar (Bogor: Pustaka Imam Asy-Syafi'i, 2004), h. 7.

70



pendapat tersebut telah menjadi kesepakatan di antara para shahabat. Pendapat yang sering
ia gunakan adalah pendapat Ibnu Abbas dan Qatadah.8

Dalam berbagai pendapat menyangkut aspek kebahasaan, teologi, hukum, kisah atau
sejarah, Ibnu katsir banyak mengutip dari pendapat para ulama atau mufassir sebelumnya,
dan yang paling banyak ia kutip adalah pendapat Ibnu Jarir at Thabari.#* Metode ini ia
gunakan setelah melakukan metode- metode yang telah disebutkan di atas (yaitu: ayat
dengan ayat, ayat dengan hadits, ayat dengan pendapat sahabat, dan ayat dengan pendapat
ulama’). Setelah menganalisis dan membandingkan penafsiran, ia kemudian menyatakan
pendapatnya sendiri di akhir penfsiran. Namun, metode ini tidak selalu ia gunakan dalam
penafsiran ayat.
Kesimpulan

Tafsir Ibnu Katsir dalam metodologi tafsirnya menggunakan pendekatan tafsir bi al-
ma’tsur/bi ar-riwayah dan jujga dengan pendekatan tahlili (analitis). Ibnu Katsir sangat
dominan dalam menggunakan riwayat/hadis. Hal ini dapat dibaca dari kepakarannya di
bidang hadis dan mazhab sejarah yang dianutnya. Ibnu Katsir terlihat kritis terhadap
riwayat-riwayat Israiliyat meskipun tetap melakukan kritik. Israilliyat dipakainya
meskipun tetap melakukan koreksi secara mendalam. Ibnu Katsir saat menafsirkan ayat-
ayat mutasyabihat, justru banyak menggunakan kaidah tafsir bi al-ma’tsur. Penafsiran yang
baik serta tidak melenceng dalam menafsirkan ayat-ayat mutasyabih, serta dia tidak banyak
mengunakan ra’y dan lebih mengutamakan pemahaman dari Al-Qur’an itu sendiri serta
menggunakan riwayat yang Sahih dari Rasulullah SAW. Hipotesasnya, pemahaman
penulis Ibnu Katsir lebih banyak menggunakan hadits dalam tiap-tiap penafsirannya, maka
jika dibaca dalam penafsirannya ayat-ayat mutasyabih ia juga mengikut kepada ulama

salaf.

4 Misalnya adalah penjelasan bahwa Surat Al-Faatihah diturunkan di Makkah (Makkiyah). Pendapat
ini menyesuaikan riwayat Ibnu ‘Abbas, Qatadah, dan Abu al-'Aliyah. Lihat di Abdullah bin Muhammad bin
"Abdurrahman bin Ishaq Alu Syaikh, Tafsir Ibnu Katsir Jilid 1, ed. M. Abdul Ghoffar (Bogor: Pustaka Imam
Asy-Syafi'i, 2004), h. 8.

49 Abd Haris Nasution dan Muhammad Mansur, “Studi Kitab Tafsir Al-Qur’an Al-Azim Karya Ibnu
Kasir,” Jurnal Ushuluddin Adab dan Dakwah Vol. 1, no. 1 (2018): h. 7-8

71



Daftar Pusaka

Abdulhakeem Abdullah, Jamal. “The term (4<K) in the Holy Quran Between Translation and
interpretation.”  Al-Adab  Journal  Vol. 1, mno. 136  (2021): 21-42.
https:/ /doi.org/10.31973 /aj.v1i136.1103.

Ahmad Said, Hasani. “Potret Studi Alquran di Mata Orientalis.” At-Tibyan: Jurnal Ilmu
Alquran  dan  Tafsir  Vol. 3, mno. 1, Juni 2018  (2018):  27.
https:/ /doi.org/10.32505/ tibyan.v3il.474.

Alfiah, Nur. “Israillyat dalam Tafsir Ath-Thabari dan Ibnu Katsir (Sikap At-Thabari dan
Ibnu Katsir terhadap Penyusupan Israillyat dalam Tafsirnya).” Skripsi S1, Progam
Studi Tafsir Hadits, Fakultas Ushuluddin, Universitas Islam Negeri Syarif
Hidayatullah, Jakarta, 2010.

Asyory, Anhar. Pengantar Ulumul Qur’an. Diedit oleh Arief Budiman. 1 ed. Yogyakarta:
Lembaga Pengembangan Studi Islam, Universitas Ahmad Dahlan, Yogyakarta, 2012.

Bisri, Hasan. Model Penafsiran Hukum Ibnu Katsir. Bandung: Lembaga Penelitian dan
Pengabdian Kepada Masyarakat, Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Gunung Djati,
Bandung, 2020.

Dozan, Wely. “Epistemology Tafsir Klasik: Studi Analisis Pemikiran Ibnu Katsir.” Jurnal
Falasifa Vol. 10, no. 2, September (2019).

Embong, Abdul Hanis, dan Mohd Shukri Hanapi. “The Application Methods of the Holy
Quran’s Interpretations in Islamic-Related Research.” International Journal of Academic
Research in  Business and Social ~Sciences Vol. 7, no. 2 (2017): 521-35.
https:/ /doi.org/10.6007 /IJJARBSS/v7-i2/2661.

Fachruddin, Imam. “Pengaruh Politik Terhadap Tafsir: Meretas Sejarah Tafsir dalam
Perspektif Politik Pada Masa Sahabat.” Jurnal Al-Tasyree Vol. 4, no. 4, Juli-Desember
(2017).

Ghazipour, Saeed, Mohammad Reza Shirazi, dan Seyedeh Fatemeh Hosseini Mirsafi. “The
Necessity of Redefining and Presenting a New Perception on the Comprehensive
Interpretation of the Holy Quran.” Propdsitos y Representaciones Vol. 9, no. SPE (2), €966
(2021). https:/ /doi.org/10.20511/ pyr2021.vInspe2.966.

Gusmian, Islah. “Paradigma Penelitian Tafsir Al-Qur’an Di Indonesia.” Jurnal Empirisma

Vol. 24, no. 1, Januari (2015): 1-10. https:/ /doi.org/10.30762 /empirisma.v24il.1.

72



Hafizh Ibnu Kastir, Al. Al Bidayah wa An-Nihayah: Diedit oleh Ahmad Nur Hidayat dan
Mukhlis Abu Al-Mughni. Jakarta: Pustaka Azzam, 2013.

Hanafi, Wahyu. “Semiotika Al-Qur’an: Representasi Makna Verba Reflektif Perilaku
Manusia dalam Surat Al-Ma"un dan Bias Sosial Keagamaan.” Jurnal Dialoga Vol. 15, no.
1, Juni (2017): 1-22.

Hasbiyallah, Muhammad. “Paradigma Tafsir Kontekstual: Upaya Membumikan Nilai-Nilai
Al-Qur’an.” Al-Dzikra: Jurnal Studi Ilmu Al-Qur’an dan Al-Hadits Vol. 12, no. 1, Juni
(2018).

Hosen, Nadirsyah. Tafsir Al-Quran di Medsos: Mengkaji Makna dan Rahasia Ayat Suci Pada Era
Media Sosial. 1 ed. Mizan Digital Publishing, 2019.

Idris, Syarif. “Sejarah Perkembangan Ilmu Tafsir.” Tajdid: Jurnal Pemikiran Keislaman dan
Kemanusiaan Vol. 3, no. 2, Oktober (2019).

Irsyadunnas, Irsyadunnas, dan Nurmahni Nurmahni. “Rekonstruksi Tafsir Al-Quran
Kontemporer (Studi Analisis Sumber dan Metode Tafsir).” Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu
Ushuluddin Vol. 22, no. 1 (2020): 21. https:/ /doi.org/10.22373 / substantia.v22i1.6119.

Juita, Desi Ratna. “Kebahagiaan dalam Tafsir Al-Qur'an Al-Azhim Karya Ibnu Katsir
((Analisis Tematik Tentang Teori Kebahagiaan).” Skripsi S1, Progam Studi Ilmu Al-
Qur’an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin Adab dan Dakwah, Institutut Agama Islam
Negeri Bengkulu, 2019.

Kampung Sunnah. Tafsir Ibnu Katsir Juz 19.1, Juli ed. Jakarta: Kampung Sunnah, 2017.

Malik, Rif’atul Khoiriah. “Hermeneutika Al-Qur'an dan Debat Tafsir Modern:
Implementasinya dengan Masa Kini.” AT-Turas: Jurnal Studi Keislaman Vol. 6, no. 1,
Januari-Juni (2019): 56-76. https:/ /doi.org/10.33650/ at-turas.v6il.583.

Mann, Thomas. The Oxford Guide to Library Research. 4 ed. Oxford dan New York: Oxford
University Press, 2015.

Mauliddin, Arif Iman. “Telaah Kritis Makna Hujan dalam Al-Qur’an.” Al-Quds : Jurnal Studi
Algquran dan Hadis Vol. 2, no. 1 (2018): 89. https:/ /doi.org/10.29240/alquds.v2i1.382.

Mohammad, Nourah Hady. “The Interpretation of Holy Quran by Sunnah in Hafiz Ibn
Kathir’s Interpretation: Applied Study for Surat Al-Kamar.” Journal of Humanities and
Social Science Studies Vol. 3, no. 11 (2021): 9-27.
https:/ /doi.org/10.32996/jhsss.2021.3.11.2 KEYWORDS.

Mursyid, Ali, dan Zidna Khaira Amalia. “Benarkah Yusuf dan Zulaikha Menikah? Analisa

73



Riwayat Isra ‘illiyyat dalam Kitab Tafsir.” Wawasan: Jurnal Ilmiah Agama dan Sosial
Budaya Vol. 1, no. 1, Januari (2016).

Muzakki, Akhmad. “Kontribusi Semiotika dalam Memahami Bahasa al-Qur’an.” Islamica:
Jurnal Studi Keislaman Vol. 4, no. 1, September (2014): 35.
https:/ /doi.org/10.15642/islamica.2009.4.1.35-48.

Nasution, Abd Haris, dan Muhammad Mansur. “Studi Kitab Tafsir Al-Qur’an Al-Azim
Karya Ibnu Kasir.” Jurnal Ushuluddin Adab dan Dakwah Vol. 1, no. 1, Agustus (2018): 1-
14. https:/ /doi.org/10.5281/ zenodo.1324972.

— — —. “Studi Kitab Tafsir Al-Qur’an Al-Azim Karya Ibnu Kasir.” Jurnal Ushuluddin Adab
dan Dakwah Vol. 1, no. 1 (2018): 1-14.

Nur, Afrizal. “Dekonstruksi Isra’lliyyat Dalam Tafsir Al-Mishbah.” Anida’: Jurnal Pemikiran
Islam  Vol. 39, mno. 1, Januari-Juni (2014): 36-48. http://ejournal.uin-
suska.ac.id/index.php/Anida/article/view/863/819.

Nuraini, Nabilah, Dinni Nazhifah, dan Eni Zulaiha. “Keunikan Metode Tafsir Al-Qur’anil
Azhim Al-Adzim Karya Ibnu Katsir.” Bayani: Jurnal Studi Islam Vol. 2, no. 1, Juli (2022):
43-63.

Nursyamu. “Masuknya Israilliyat dalam Tafsir Al-Qur’an (Dari Tokoh Hingga Penafsiran
dalam Al-Qur’an).” Jurnal Al-Irfani STAI Darul Kamal NW Kembang Karang Vol. 3, no. 1
(2015).

Putra, Aldomi. “Metodologi Tafsir.” Jurnal Ulunnuha Vol. 7, no. 1, Juli (2018): 41-66.

Rahmah, Auliaur. “Interpretasi Ibnu Katsir dan Sayyid Qutbh Terhadap Anjuran Wanita
Menetap di Rumah (Studi Komparatif Dalam Qs. Al-Ahzab (33): 33).” Skripsi S1,
Progam Studi Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin dan Filsafat,
Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, 2019.

Raihanah. “Israiliyat dan Pengaruhnya Terhadap Tafsir Al-Qur’an.” Jurnal Tarbiyah
Islamiyah Vol. 5, no. 1, Januari-Juni 2015 (2015): 96-116.

Rakhmat, Anwar Taufik, dan Ari Farizal Rasyid. “Word Exploration and The Meaning of
Evaluation in The Holy Quran (Thematic Intepretation of Education Evaluation).”
Religio Education Vol. 1, no. 1 (2021): 43-55. https:/ / pdfs.semanticscholar.org.

Rezki, Valeria. “Pengaruh Israilliyat dalam Penafsiran Surat At-Tiin Ayat Pertama.” Skripsi
S1, Progam Studi IImu A-Quran dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin dan IImu Filsafat,

Universitas Islam Negeri Sunan Ampel, Surabaya, 2018.

74



Ritonga, Hasban Ardiansyah. “Pemikiran Imam Ibnu Katsir dalam Menafsirkan Ayat-Ayat
Mutasybihat.” Skripsi S1, Progam Studi Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir, Fakultas
Ushuluddin dan Studi Islam, Universitas Islam Negeri Sumatra Utara, Medan, 2018.

Rozi, A. Fahrur, dan Niswatur Rokhmah. “Tafsir Klasik: Analisis Terhadap Kitab Tafsir Era
Klasik.” Jurnal KCA Jurusan Ushuluddin STAI Al-Fithrah Vol. 9, no. 2, Agustus (2019).

Sarwat, Ahmad. Ilmu Tafsir: Sebuah Pengantar. Diedit oleh Fatih. Journal of Chemical
Information and Modeling. 2 ed. Vol. 53. Rumah Figih Publsihing, 2020.

Sriwayuti. “Paradigma Penafsiran Al-Qur’an (Studi Buku Tafsir al-Qur’an di Medsos Karya
Nadirsyah Hosen).” Tesis S2, Progam Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Pasca Sarjana
Universitas Islam Negeri Sunan Ampel, Surabaya, 2019.

Supriyanto. “Israilliyat dalam Tafsir Al-Qur’an Azhim Karya Ibnu Katsir.” Jurnal Pemikiran
Islam dan Filsafat Vol. XII, no. 2, Juli-Desember (2015).

Syaikh, Abdullah bin Muhammad bin "Abdurrahman bin Ishaq Alu. Tafsir Ibnu Katsir Jilid
1. Diedit oleh M. Abdul Ghoffar. Bogor: Pustaka Imam Asy-Syafi’i, 2004.

Syarifuddin, M. Anwar, ed. “Barat dan Metodologi Penafsiran Kitab Suci.” In Kajian
Orientalis Terhadap al-Qur’an dan Hadis. Jakarta: Universitas Islam Negeri Syarif
Hidayatullah, 2012.

Tim Penyusun MKD. Bahan Ajar Studi Al-Qur’an. Surabaya: UIN Sunan Ampel Press, 2018.

Zarnuji, Ahmad. “Israilliyat dalam Menceritakan Kisah-Kisah Al-Qur’an.” Jurnal Fikri Vol.
1, no. 2, Desember (2016): 449-446.
http:/ /journal.iaimnumetrolampung.ac.id/index.php/jf/article/ view/22.

Zayadi, Achmad. Menuju Islam Moderat. Diedit oleh Khalilullah. Yogyakarta: Cantrik
Pustaka, 2018.

Zuhdi, M. Nurdin. “Hermeneutika Al-Qur’an: Tipologi Tafsir Sebagai Solusi dalam
Memecahkan Isu-Isu Budaya Lokal Keindonesiaan.” Jurnal Esensia Vol. XIII, no. 2 Juli

(2012).

75



