
57 
 

El-Hikmah: Jurnal Ilmu Dakwah dan 
Komunikasi 

ISSN 
E-ISSN 

: 1979-4967 
: 2656-5749 

Vol. 16 No. 07, Januari 2022 
DOI          : 
http://jurnal.alhikmah.ac.id/?journal=elhikmah 

 

MEMBACA ULANG METODOLOGI TAFSIR IBNU KATSIR 
DALAM MENAFSIRKAN AL-QUR’AN 

Sunaryanto 

Sekolah Tinggi Ilmu Dakwah Dirosat Islamiyah Al-Hikmah Jakarta  

email: sunaryanto@alhikmah.ac.id  

 
 

Keywords 

Methodology, Tafsir, Ibn 

Kathir, Al-Qur'an, 

Interpretation 

ABSTRACT 

Ibn Kathir's interpretation is a product of interpretation produced in pre-

contemporary times. However, this interpretation seems to be the book of Tafsir 

A-Qur'an which is mostly used as a reference in the interpretation of the Al-

Qur'an. The purpose of writing this paper is to review Ibn Kathir's methodology 

of interpretation in Ibn Kathir's Tafsir. The method of writing this paper is to 

use library research (library research). The conclusion of this paper is that Ibn 

Kathir's Tafsir in his tafsir methodology uses the bi al-ma'tsur / bi ar-riwayah 

tafsir approach and also the tahlili (analytical) approach. Ibn Kathir is very 

dominant in using narrations / hadiths. 

 

Kata Kunci: 

Metodologi, Tafsir, Ibnu 

Katsir, Al-Qur’an, 

Interpretas 

ABSTRAK 

Tafsir Ibnu Katsir merupakan produk penafsiran yang dihasilkan pada 
zaman pra-kontemporer. Tetapi, tafsir ini, sepertinya masih menjadi 
kitab Tafsir A-Qur’an yang terbanyak digunakan dipakai sebagai 
rujukan dalam penafsiran Al-Qur’an. Tujuan penulisan makalah ini 
adalah untuk menelaah kembali metodologi penafsiran Ibnu Katsir 
dalam Tafsir Ibnu Katsir. Metode penulisan makalah ini adalah 
menggunakan studi pustaka (library research). Kesimpulan makalah ini 
adalah Tafsir Ibnu Katsir dalam metodologi tafsirnya menggunakan 
pendekatan tafsir bi al-ma’tsur/bi ar-riwayah dan jujga dengan 
pendekatan tahlili (analitis). Ibnu Katsir sangat dominan dalam 
menggunakan riwayat/hadis. 

 

http://jurnal.alhikmah.ac.id/?journal=elhikmah
mailto:sunaryanto@alhikmah.ac.id


58 
 

Pendahuluan 

Fokus penelitian adalah menganalisis metodologi penafsiran Al-Qur’an yang 

dilakukan oleh Ibnu Katsir. Penelitian ini dianggap penting sebab Tafsir Ibnu Katsir 

merupakan tafsir klasik yang banyak digunakan oleh umat Islam. Tafsir ulama klasik ini 

sudah menginspirasi umat Islam dalam menghasilkan karya akademik. Pada tataran 

praktik tafsir ini juga digunakan sebagai pedoman umat Islam dalam menghasilkan 

pandangan keislaman. Masalahnya terdapat beberapa sarjana yang menganggap tafsir 

klasik mislanya Ibnu Katsir ini sudah tidak relevan dengan problem masyarakat 

kontemporer.1 Beberapa pemikiran orientalis Barat memiliki gagasan ulang bahwa tafsir 

klasik (misalnya Ibnu Katsir) sudah kuno sehingga perlu meninggalkannya dan beralih 

pada tafsir modern.2 

Sampai saat ini, dapat dikatakan bahwa interpretasi atau penafsiran Al-Qur’an 

merupakan produk dari manusia.3 Meskipun Al-Qur’an sendiri merupakan wahyu yang 

diturunkan oleh Allah SWT kepada Nabi Muhammad SAW.4 Maka, sampai saat ini telah 

banyak lahir bermacam-macam model penafsiran atau interpretasi Al-Qur’an.5 Muncul 

 
1 Misalnya terdapat anggapan satu kelemahan metode tafsir klasik adalah kurangnya perhatian mufasir 

terhadap konteks sebuah ayat, sehingga melahirkan tafsir yang cenderung asosial atau ahistoris Irsyadunnas 
Irsyadunnas dan Nurmahni Nurmahni, “Rekonstruksi Tafsir Al-Quran Kontemporer (Studi Analisis Sumber 
dan Metode Tafsir),” Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin Vol. 22, no. 1 (2020), h. 21, 
https://doi.org/10.22373/substantia.v22i1.6119. 

2 M. Anwar Syarifuddin, ed., “Barat dan Metodologi Penafsiran Kitab Suci,” in Kajian Orientalis Terhadap 
al-Qur’an dan Hadis (Jakarta: Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah, 2012); Hasani Ahmad Said, “Potret 
Studi Alquran di Mata Orientalis,” At-Tibyan: Jurnal Ilmu Alquran dan Tafsir Vol. 3, no. 1, Juni 2018 (2018): 27, 
https://doi.org/10.32505/tibyan.v3i1.474. 

3 Anwar Taufik Rakhmat dan Ari Farizal Rasyid, “Word Exploration and The Meaning of Evaluation in 
The Holy Quran (Thematic Intepretation of Education Evaluation),” Religio Education Vol. 1, no. 1 (2021): 43–
55, https://pdfs.semanticscholar.org. 

4 Penafsiran Al-Qur’an dalam berbagai bahasa di seluruh dunia tidak dapat dilepaskan dari unsur 
budaya lokal, interpretasi, ekspresi, serta pilihan kata atau tafsir tertentu. Kesimpulannya, sebaik apapun 
manusia membuat penafsiran Al-Qur’an, kualitasnya tidak mungkin sama dengan kualita asli kalamullah yang 
dibawa Jibril dan disampaikan terhadap Muhammad SAW. Lihat di Nadirsyah Hosen, Tafsir Al-Qur’an di 
Medsos: Mengkaji Makna dan Rahasia Ayat Suci Pada Era Media Sosial, 1 ed. (Mizan Digital Publishing, 2019), h. 
3. 

5 Menurut pendapat Bisri, Al-Qur’an merupakan mushaf tertulis yang dapat disebut sebagai fenomena 
linguistik. Meskipun menurut Bisri, penamaan sudut pandang linguistik inipun masih perlu pertanyakan 
kembali validitasnya. Penafsiran Al-Qur’an kemudian menjadi fenomena yang tidak dapat dilepaskan dari 
aktivifas yang multi-intepretasi. Karena itu, sampai saat ini, dari masa klasik hingga modern, sangat banyak 
menghasilkan produk penafsiran yang bermacam-macam. Pada akhirnya, penafsiran Al-Qur’an sendiri tidak 
akan pernah selesai dilakukan. Di setiap zaman, kemungkinan akan lahir sebuah produk penafsiran Al-
Qur’an sesuai dengan konteks zaman tersebut. Hal ini tentu saja, tidak terlepas dari banyaknya perdebatan 
mengenai benar atau tidaknya penafsiran yang telah dilakukan. Lihat di Hasan Bisri, Model Penafsiran Hukum 
Ibnu Katsir (Bandung: Lembaga Penelitian dan Pengabdian Kepada Masyarakat, Universitas Islam Negeri 
(UIN) Sunan Gunung Djati, Bandung, 2020), h. 1. 



59 
 

mazhab yang membenarkan interpretasi hanya dari sudut pandang tekstual.6 Tetapi ada 

juga, mazhab atau kelompok yang menginginkan interpretasi secara kontekstual.7 

Semestinya interpretasi terhadap Al-Qur’an memang harus sesuai dengan konteks zaman 

yang berkembang. Penafsiran dapat dimungkinkan dengan menggabungkan dari sudut 

pandang teksktual dan kontekstual.8 

Jika tidak ada kaidah yang mengatur, bisa saja di kemudian hari akan ada orang yang 

membuat interpretasi Al-Qur’an tanpa menggunakan metodologi yang benar dan tepat.9 

Jika, mereka membuat interpretasi terhadap Al-Qur’an tanpa menggunakan keilmuwan 

yang benar dan tepat, maka akan banyak terjadi subjektivitas pemaknaan. Subjektifitas 

penafsiran Al-Qur’an memang tidak bisa dihindari, tetapi jika cara penafsiran Al-Qur’an 

dengan menggunakan ilmu yang benar dan tepat subjektivitas ini dapat dikurangi 

sebanyak mungkin. Mengelaborasi gagasan Ghazipour dkk bahwa Al-Qur’an merupakan 

lautan ilmu pengetahuan yang tidak terbatas sehingga sejalan dengan ilmu pengetahuan. 

Al-Qurn ini tidak hanya akan menjadi teks, sebaliknya interpretasi dan penjelasannya 

membuka berbagai bab sains, kebijaksanaan, dan pengetahuan kepada manusia.10 

 
6 Jika melihat secara literal, sepertinya tafsir tekstual tidak dikenal dalam istilah tafsir dalam bahasa 

Arab maupun bahasa Indonesia. Tetapi secara esensial, tafsir dengan pendekatan tekstual ini sudah 
dipopulerkan pada awal saat munculnya tafsir itu sendiri. Baik yang terkandung dalam tafsir mujmal, tahlili, 
muqaran, dan bahkan dalam tafsir maw’dui. Kondisi ini bergantung dari mana seorang mufassir tersebut 
menemukan makna teks ayat, tekstual atau makna kontekstualnya. Jika dari melihat dari sudut pandang 
istilah fiqhiyah, tafsir tekstual ini artinya memaknai Al-Qur’an secara lahiriah. Dalam sejarah fiqh tafsir tekstual 
ini dikembangkan oleh aliran zahiriyah. Lihat di Sriwayuti, “Paradigma Penafsiran Al-Qur’an (Studi Buku 
Tafsir al-Qur’an di Medsos Karya Nadirsyah Hosen)” (Tesis S2, Progam Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, 
Pasca Sarjana Universitas Islam Negeri Sunan Ampel, Surabaya, 2019), h. 38. 

7 Tafsir kontekstual merupakan pekerjaan dalam ruang lingkup eksplanasi Al-Qur’an dengan 
memperhatikan berbagai indikasi berdasarkan susunan bahasa dan keterkaitan kata demi kata yang tersusun 
dalam kalimat serta memperhatikan juga penggunan susunan bahasa tersebut oleh masyarakat, sesuai dengan 
konteks waktu dan ruang. Tafsir ini kemudian sangat dipengaruhi oleh berbagai konteks bahasa, waktu, 
tempat, dan konteks sosial budaya. Karakeristik tafsir kontekstual yaitu terletak pada penekanan konteks 
sosio-historis dalam metode intepretasinya (penafsirannya). Sisi lain yang tidak kalah penting adalah tafsir 
kontekstual ini berusaha melihat nilai etis dari ketetapan legal (the ethico-legal content) Al-Qur’an dibandingkan 
dengan pentingnya pemaknaan secara literal. Lihat di Muhammad Hasbiyallah, “Paradigma Tafsir 
Kontekstual: Upaya Membumikan Nilai-Nilai Al-Qur’an,” Al-Dzikra: Jurnal Studi Ilmu Al-Qur’an dan Al-Hadits 
Vol. 12, no. 1, Juni (2018): h. 46. 

8 Abdul Hanis Embong dan Mohd Shukri Hanapi, “The Application Methods of the Holy Quran’s 
Interpretations in Islamic-Related Research,” International Journal of Academic Research in Business and Social 
Sciences Vol. 7, no. 2 (2017): 521–35, https://doi.org/10.6007/IJARBSS/v7-i2/2661. 

9 Jamal Abdulhakeem Abdullah, “The term (كلمة) in the Holy Quran Between Translation and 
interpretation,” Al-Adab Journal Vol. 1, no. 136 (2021): 21–42, https://doi.org/10.31973/aj.v1i136.1103. 

10 Saeed Ghazipour, Mohammad Reza Shirazi, dan Seyedeh Fatemeh Hosseini Mirsafi, “The Necessity 
of Redefining and Presenting a New Perception on the Comprehensive Interpretation of the Holy Quran,” 
Propósitos y Representaciones Vol. 9, no. SPE (2), e966 (2021), https://doi.org/10.20511/pyr2021.v9nspe2.966. 



60 
 

Ibnu Katsir saat menafsirkan ayat-ayat mutasyabihat, justru banyak menggunakan 

kaidah tafsir bi al-ma’tsur. Penafsiran yang baik serta tidak melenceng dalam menafsirkan 

ayat-ayat mutasyabih, serta dia tidak banyak mengunakan ra’y dan lebih mengutamakan 

pemahaman dari Al-Qur’an itu sendiri serta menggunakan riwayat yang Sahih dari 

Rasulullah SAW. Hipotesasnya, pemahaman penulis Ibnu Katsir lebih banyak 

menggunakan hadits dalam tiap-tiap penafsirannya, maka jika dibaca dalam penafsirannya 

ayat-ayat mutasyabih ia juga mengikut kepada ulama salaf.11 

Berdasarkan pandangan ini, baiknya kita menelaah kembali penafsiran Ibnu Katsir. 

Telaah ini sangat penting setidaknya, kita bisa mencoba menggali kembali model 

penafsiran tersebut.12 Tafsir yang cukup populer di Indonesia adalah Tafsīr Al-Qur’an Al-

Aẓīm yang dikarang oleh Ibnu Katsir. Tafsir ini bahkan sering menjadi rujukan primer bagi 

kalangan mufassir kontemporer di Indonesia misalnya Buya Hamka.13 Pertanyaan yang 

mungkin belum akan terjawab dalam makalah ini adalah bagaimana relevansi Tafsir Ibnu 

Katsir terhadap konteks sosial budaya dan politik zaman ini. Selain itu, saat ini sudah 

berkembang model penafsiran dengan analisis tekstual misalnya hermeneutik14, 

semiotika15, dan berbagai analisis wacana kritis teks.16Kehadiran berbagai model penelitian 

 
11 Hasban Ardiansyah Ritonga, “Pemikiran Imam Ibnu Katsir dalam Menafsirkan Ayat-Ayat 

Mutasybihat” (Skripsi S1, Progam Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin dan Studi Islam, 
Universitas Islam Negeri Sumatra Utara, Medan, 2018), h. 71. 

12 Nourah Hady Mohammad, “The Interpretation of Holy Quran by Sunnah in Hafiz Ibn Kathir’s 
Interpretation: Applied Study for Surat Al-Kamar,” Journal of Humanities and Social Science Studies Vol. 3, no. 
11 (2021): 9–27, https://doi.org/10.32996/jhsss.2021.3.11.2 KEYWORDS. 

13 Abd Haris Nasution dan Muhammad Mansur, “Studi Kitab Tafsir Al-Qur’an Al-Azim Karya Ibnu 
Kasir,” Jurnal Ushuluddin Adab dan Dakwah Vol. 1, no. 1, Agustus (2018): h. 2, 
https://doi.org/10.5281/zenodo.1324972. 

14 M. Nurdin Zuhdi, “Hermeneutika Al-Qur’an: Tipologi Tafsir Sebagai Solusi dalam Memecahkan Isu-
Isu Budaya Lokal Keindonesiaan,” Jurnal Esensia Vol. XIII, no. 2 Juli (2012); Rif’atul Khoiriah Malik, 
“Hermeneutika Al-Qur’an dan Debat Tafsir Modern: Implementasinya dengan Masa Kini,” AT-Turas: Jurnal 
Studi Keislaman Vol. 6, no. 1, Januari-Juni (2019): 56–76, https://doi.org/10.33650/at-turas.v6i1.583. 

15 Akhmad Muzakki, “Kontribusi Semiotika dalam Memahami Bahasa al-Qur’ân,” Islamica: Jurnal Studi 
Keislaman Vol. 4, no. 1, September (2014): 35, https://doi.org/10.15642/islamica.2009.4.1.35-48; Wahyu 
Hanafi, “Semiotika Al-Qur’an: Representasi Makna Verba Reflektif Perilaku Manusia dalam Surat Al-Ma’un 
dan Bias Sosial Keagamaan,” Jurnal Dialoga Vol. 15, no. 1, Juni (2017): 1–22. 

16 Tafsir wacana kritis yaitu memosisikan bahasa dalam teks dianalisis bukan dengan menggambarkan 
semata-mata dari aspek kebahasaan, tetapi jugamenghubungkannya dengan konteks. Konteks di sini berarti 
bahasa dipakai untuk tujuan dan praktik tertentu. Analisis wacana kritis ini menekankan pada konstelasi 
kekuatan yang terjadi pada proses produksi dan reproduksi makna. Individu tidak dipandang sebagai subjek 
yang netral yang bisa menafsirkan secara bebas, sesuai dengan pikirannya, sebab berkaitan dan dipengaruhi 
oleh kekuatan sosial yang ada dalam masyarakat. Bahasa dalam konteks ini, dipahami sebagai representasi 
yang berperan dalam membentuk subjek tertentu, tema-tema wacana tertentu, maupun strategi di dalamnya. 
Lihat penjelasan lebih panjang di Islah Gusmian, “Paradigma Penelitian Tafsir Al-Qur’an Di Indonesia,” Jurnal 
Empirisma Vol. 24, no. 1, Januari (2015): h. 4-5. 



61 
 

ini tentu saja memunculkan berbagai perdebatan yang setuju dan tidak setuju. Apakah ada 

kemungkinan kehadiran model penafsiran Al-Qur’an kontemporer ini pada masa 

mendatang akan mendekonstruksi tafsir klasik misalnya adalah Tafsir Ibnu Katsir.  

Metode Penelitian 

Dalam menjawab permasalahan yang diajukan penelitian ini menggunakan penelitian 

kualitatif. Jenis penelitian kualiatif merupakan cara menganalisis fenomena dengan 

pendekatan interpetasi subjektif. Hasil penelitian ini tidak dapat digeneralisasi sehingga 

sifatnya subjektif. Penelitian diselesaikan dengan pendekatan studi pustaka (library 

research). Studi pustaka, saat ini bisa dilakukan dengan mencari data melalui internet. Jurnal 

dan buku mudah didapatkan di belantara internet. Menggunakan gagasan Thomas Manan, 

apa yang tidak bisa didapatkan di internet. Pendapat Thomas Mann ini menjadi kabar baik 

untuk studi pustaka yang dilakukan di zaman digital ini.17 Penulis mengetikkan kata kunci 

‘tafsir, Ibnu Katsir’ di www.google.com. Selain secara online peneliti juga mencari beberapa 

pustaka yang tidak diterbitkan secara online. Data seluruhnya berdasarkan hasil dari 

penelurusan jurnal, buku, kitab tafsir, dan website yang dianggap bisa menjadi bahan studi. 

Setelah mendapatkan data tersebut kemudian penulis berusaha membuat intepretasi untuk 

membuat kesimpulan  

Hasil Penelitian dan Pembahasan 

Biografi Singkat Ibnu Katsir 

Telah terhadap kondisi sosial, budaya, dan khususnya politik ini penting untuk 

dituliskan sebab sangat terkait dengan produk penafsiran yang dihasilkan. Penafsir Al-

Qur’an tentu akan sangat dipengaruhi oleh kondisi sosial, budaya dan politik saat dia 

tumbuh dan berkembang.18 Ibnu Katsir lahir di Majdal menjadi bagian perkampungan di 

bagian timur Bushra (Basrah) yang masuk dalam kekuasaan wilayah Damaskus, pada 

tahun 701 Hijriyah. Ayahnya merupakan seorang penceramah agama di Majdal. Ibnu Katsir 

kemudian berpindah (hijrah) ke Damaskus tahun 707 Hijiriyah bersama saudaranya 

Kamaluddin setelah ayahnya meninggal.19  

 
17 Thomas Mann, The Oxford Guide to Library Research (New York: Oxford University Press, 2015), h. 

1-14. 
18 Imam Fachruddin, “Pengaruh Politik Terhadap Tafsir: Meretas Sejarah Tafsir dalam Perspektif Politik 

Pada Masa Sahabat,” Jurnal Al-Tasyree Vol. 4, no. 4, Juli-Desember (2017). 
19 Al Hafizh Ibnu Kastir, Al Bidayah wa An-Nihayah:, ed. oleh Ahmad Nur Hidayat dan Mukhlis Abu Al-

Mughni (Jakarta: Pustaka Azzam, 2013), h. 13. 

http://www.google.com/


62 
 

Nama lengkap mufassir ini adalah Imad al-Din Abu al-Fida Ismail bin Umar bin 

Khatir. Penafsir Al-Qur’an ini merupakan ulama yang menguasai banyak bidang ilmu yaitu 

tafsir, hadith, tarikh dan fiqih. Dia merupakan murid dari Ibnu Taimiyah dan hampir 

seluruh pendapatnya mengikuti gagasan gurunya, termasuk dalam berbagai prinsip 

penafsiran Al-Qur’an. Ibnu Katsir hanya berusia 74 tahun yang wafat pada tahun 700 H/ 

1300 M bulan Sha’ban 774 H.20 

Ayah Ibnu Katsir dari Bushra, sementara ibunya berasal dari Mijdal. Ayahnya 

bernama Syihabuddin Abu Hafsh Umar Ibnu Katsir. Ialah adalah ulama yang faqih serta 

berpengaruh di daerahnya. Ia juga dikenal ahli ceramah. Hal ini diungkapan Ibnu Katsir 

dalam kitab tarihknya (al- Bidayah wa al-Nihayah). Ayahnya lahir sekitar tahun 640 H, dan 

ia wafat pada bulan Jumadil ula 703 H di daerah Mijdal, dan dimakamkan di sana. Menurut 

Solah Abu Fatah Al-khalidi dalam bukunya ta’rifu al-Darisin bi Manahijil mufassir.21 

Genealogi Keilmuwan Ibnu Katsir 

Ibnu Katsir hidup di masa pemerintahan Dinasti Mamluk yang saat itu merupakan 

pusat studi Islam misalnya madrasah-madrasah dan masjid-masjid mengalami 

perkembangan pesat. Historis ini memberikan keuntungan terhadap tumbu kembang 

keilmuwan Ibnu Katsir. Terlebih lagi, pemerintahan di Mesir dan Damaskus memberikan 

perhatian tinggi terhadap studi Islam. Pada masa inilah telah lahir ulama-ulama yang 

populur yang nantinya menjadi guru Ibnu Katsir.22 

Genealogi keilmuwan Ibnu Katsir dapat dikaitkan dengan banyak ulama misalnya 

adalah Syaikh Burhanuddin Al-Fazari dan Kamaluddin bin Qadhy Suhbah. Selanjutnya, 

Ibnu Katsir menikahi anak dari gurunya dalam bidang hadits yaitu Al-Hafidz Abu Al-Hajjaj 

Al-Muzzi. Telah sedikit dijelaskan di atas bahwa Ibnu Katsir banyak berguru ilmu dari Ibnu 

Taimiyah. Tidak kalang penting adalah pembacaan Ushul Hadis dilakukan dengan berguru 

kepada Al-Ashfahani.23  

 
20 A. Fahrur Rozi dan Niswatur Rokhmah, “Tafsir Klasik: Analisis Terhadap Kitab Tafsir Era Klasik,” 

Jurnal KCA Jurusan Ushuluddin STAI Al-Fithrah Vol. 9, no. 2, Agustus (2019): h. 164. 
21 Desi Ratna Juita, “Kebahagiaan dalam Tafsir Al-Qur’an Al-Azhim Karya Ibnu Katsir ((Analisis 

Tematik Tentang Teori Kebahagiaan)” (Skripsi S1, Progam Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Fakultas 
Ushuluddin Adab dan Dakwah, Institutut Agama Islam Negeri Bengkulu, 2019), h. 39-40. 

22 Auliaur Rahmah, “Interpretasi Ibnu Katsir dan Sayyid Qutbh Terhadap Anjuran Wanita Menetap di 
Rumah (Studi Komparatif Dalam Qs. Al-Ahzab (33): 33)” (Skripsi S1, Progam Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, 
Fakultas Ushuluddin dan Filsafat, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, 2019), h. 36-37. 

23 Arif Iman Mauliddin, “Telaah Kritis Makna Hujan dalam Al-Qur’an,” Al-Quds : Jurnal Studi Alquran 
dan Hadis Vol. 2, no. 1 (2018): h. 90, https://doi.org/10.29240/alquds.v2i1.382. 



63 
 

Pada sekitar abad ketujuh merupakan saat datang masa kejayaan Islam, sehingga 

berbagai disiplin ilmu sudah populer di kalangan umat Islam. Pada saat itu, Ibnu Katsir 

dikenal sebagai seorang ulama yang banyak mempelajari berbagai disiplin ilmu misalnya 

fiqh, hadits, serta beberapa ilmu lainnya. Pada tahun 707 H Ibnu Katsir memulia karir 

keilmuwannya bersama kakaknya Kalam ad-Din Abd Al-Wahhab ke Damaskus. Kegiatan 

keilmuwan selanjutnya berguru kepada ulama yang mahsyur pada zaman itu ibnu 

Taimiyah.24 

Tentang Tafsir Ibnu Katsir 

Kitab tafsir ini muncul pada abad ke 8 H/14 M. kitab ini pertama kali diterbitkan di 

kairo pada tahun 1342 H/ 1923 M, yang terdiri dari empat jilid berbagai percetakan dan 

penerbitan lainnya, pada umumnya format penulisannya hampir sama, hanya saja, dengan 

berkembang nya tekhnologi, naskah cetakan kitab tafsir ini menjadi lebih bagus. Bahakan 

sudah banyak kitab ini beredar dalam bentuk CD, sehingga kajian kitab pada masa 

sekarang ini relative lebih cepat dan akurat. 

Tafsir ini disusun oleh ibnu katsir berdasarkan pada tertib susunan baik ayat maupun 

surah sesuai dengan mushaf al-Qur’an, yang lazim disebut tartib mushafi, adapun urutan 

ke empat jilid kitab ini sebagai berikut: jilid 1 berisi tafsir surah alfatihah s.d. surah an-nisa’, 

jilid 2 berisi tafsir surat al-maidah s.d. surah an-nahl, jilid 3 berisi tafsir surah al-isra’ s.d. 

yasin, dan jilid 4 mencakup tafsir surah al-saffat s.d. al-nass. 

Dalam hal ini rasyid ridha berkomentar, “tafsir ini merupakan tafsir paling masyhur 

yang memeberikan perhatian besar terhadap riwayat-riwayat dari pada mufassir salaf, 

menjelaskan makana ayat dan hukumnya, menjauhi pembahasan masalah I’rab dan 

cabang-cabang balaghah yang pada umumnya dibicarakan secara panjang dan lebar oleh 

kebanyakan para mufassir, menghindar dari pembicaraan yang lebar pada ilmu-ilmu lain 

yang tidak diperlukan dalam memahami al-qur’an secara umum atau hukum dan nasehat-

nasehatnya secara khusus. 

Diantara ciri khusus tafsirnya adalah perhatiannya yang besar kepada masalah tafsir 

alqur’an bil qur’an (menafsirkan ayat dengan ayat). tafsir ini merupakan tafsir yang paling 

banyak memuat atau memaparkan ayat-ayat mutasyabihat, kemudian diikuti dengan 

 
24 Achmad Zayadi, Menuju Islam Moderat, ed. oleh Khalilullah (Yogyakarta: Cantrik Pustaka, 2018), h. 

83. 



64 
 

penafsiran ayat dengan hadits-hadits marfu’ yang relevan dengan ayat yang sedang 

ditafsirkan, menjelaskan apa yang menjadi dalil dari ayat tersebut. Selanjutnya diikuti 

dengan atsar para sahabat, pendapat tabi’in dalam ulama salaf sesudahnya. 

Keistimewaan lain dari tafsir ini adalah daya kritisnya yang tingggi terhadap cerita-

cerita israiliyat yang banyak tersebar dalam kitab-kitab tafsir bil-ma’tsur, baik secara global 

maupun mendetail,keistimewaannya juga terletak pada seringnya memberikan peringatan 

akan riwayat yang berbau israiliyat yang banyak terdapat pada kitab tafsir bil-ma’tsur, 

selain itu beliau juga sering memaparkan masalah-masalah hukum yang ada dalam 

berbagsi madzhab, kemudian mendiskusikannya secara komprehensif 

Metode Ibnu Katsir dalam Menafsirkan Al-Qur’an 

Masyarakat lebih populer menyebutnya Tafsir Ibnu Katsir padahal judul aslinya 

adalah Tafsir Al-Qur’an Al-Adzim. Tafsir Ibnu Katsir merupakan sekian banyak tafsir yang 

masuk dalam kategori tafsir bil ma’tsur yang shahih dan bisa disebut paling shahih. Dalam 

tafsir ini tidak ditemukan riwayat yang dha’if sekalipun riwayat yang berasal dari sahabat 

besar dan para Tabi’in. Mengutip pendapat Sarwat25 dan Putra26, Tafsir Ibnu Katsir 

termasuk dalam corak Tafsir Tahlili27 karena ketebalan kitabanya. 

Maka, penafsiran yang dilakukan oleh Ibnu Katsir adalah menafsirkan ayat-ayat Al 

Qur'an sesuai urutan yang tersusun dalam Mushaf Uthmani dengan memaparkan segala 

aspek yang terkandung di dalam ayat-ayat yang ditafsirkan, serta menerangkan makna-

makna yang tercakup di dalamnya sesuai keahlian dan kecenderungan penafsir. Ciri pola 

penafsiran ini adalah para penafsir berusaha menjelaskan makna yang termuat di dalam 

ayat-ayat Al-Qur'an secara komprehensif dan menyeluruh, baik yang berbentuk ma’tsur 

maupun ra’yu. Ayat Al-Qur'an ditafsirkan ayat demi ayat dan surah demi surah secara 

 
25 Ahmad Sarwat, Ilmu Tafsir: Sebuah Pengantar, ed. oleh Fatih, Journal of Chemical Information and 

Modeling, 2 ed., vol. 53 (Rumah Fiqih Publsihing, 2020), h. 61-62. 
26 Aldomi Putra, “Metodologi Tafsir,” Jurnal Ulunnuha Vol. 7, no. 1, Juli (2018): h. 56. 
27 Tafsir Tahlili adalah mengkaji ayat-ayat Al-Qur’an dari segala segi dan maknanya, ayat demi ayat 

dan surat demi surat, sesuai dengan urutan dalam mushaf Utsmani. Untuk itu, pengkajian metode ini, 
menjelaskan arti yang dikehendaki, sasaran yang dituju dan kandungan ayat, menjelaskan apa yang dapat 
diistinbatkan dari ayat serta mengemukakan kaitan antara ayat-ayat dan relevansinya dengan surat sebelum 
dan sesudahnya. Untuk itu semua, ia merujuk kepada sebab-sebab turun ayat, hadis-hadis Rasulullah SAW 
dan diwayat dari para Shahabat dan Tabi’in. Metode Tahlili dipergunakan oleh kebanyakan ulama’ pada 
masa-masa dahulu. Akan tetapi di antara mereka ada yang mengemukakan kesemua hal tersebut di atas 
dengan panjang lebar (ithnab), ada yang dengan singkat (ijaz), dan ada pula yang mengambil langkah 
pertengahan (musawah). Lihat di Anhar Asyory, Pengantar Ulumul Qur’an, ed. oleh Arief Budiman, 1 ed. 
(Yogyakarta: Lembaga Pengembangan Studi Islam, Universitas Ahmad Dahlan, Yogyakarta, 2012), h. 91. 



65 
 

berurutan sesuai urutan Mushaf Uthmani, dengan melibatkan asbab al-nuzul dan kadang 

juga korelasi ayat (munasabah) dan surah. 28 

Secara garis besar, langkah-langkah yang  ditempuh Ibnu Kasir mulai dari 

menyebutkan ayat yang ditafsirkannya, kemudian Beliau tafsirkan dengan bahasa yang 

mudah dan ringkas. Jika dimungkinkan, Beliau menjelaskan ayat tersebut dengan ayat lain. 

Kemudian membandingkannya sehingga maksudnya menjadi jelas. Seperti halnya ketika 

ia menafsirkan kalimat lafadz hudan lil- muttaqin. Beliau menafsirkan ayat ini dengan ayat 

44 dari surat Fushilat, ayat 82 dari surat Al-Isra’ dan ayat 85 dari surat Yunus.29 Menurut 

hasil studi Dozan epistemologi tafsir Ibnu Katsir dalam kitabnya tafsir Al-Qur’an ul adzim 

menjelaskan ayat-ayat Al-Qur’an melalui beberapa sumber pengetahuan sebagai alat 

metodologi untuk mengungkapkan makna yang terkandung di dalam subtansi Al-Qur’an 

tersebut.30 

Metode yang diginakan Ibnu Katsir dalam menafsirkan Al-Qur'an, yakni: 1) Tafsir 

yang paling benar adalah tafsir Al-Qur’an dengan Al-Qur’an sendiri. 2) Selanjutnya bila 

penafsiran Al-Qur’an dengan Al-Qur’an tidak didapatkan, maka Al-Qur’an harus 

ditafsirkan dengan hadis Nabi Muhammad, sebab menurut Al-Qur’an sendiri Nabi 

Muhammad memang diperintahkan untuk menerangkan isi Al-Qur’an. 3) Jika yang kedua 

tidak didapatkan, maka Al-Qur’an harus ditafsirkan oleh pendapat para sahabat karena 

merekalah orang yang paling mengetahui konteks sosial turunnya Al-Qur’an. 4) Jika yang 

ketiga juga tidak didapatkan, maka pendapat dari para tabi’in dapat diambil.31 

Tafsr Ibnu Katsir dapat dikaegorikan sebagai satu kitab tafsir dengan corak dan 

orientasi (al-launwa al-ittijah) tafsir bi al-ma’sur atau tafsir bi al-riwayah. Kategori ini terbukti 

karena beliau sangat dominan dalam tafsirannya memakai riwayah atau hadits, dan 

pendapat sahabat dan tabi’in. Dapat dikatakan bahwa dalam tafsir ini yang paling dominan 

adalah pendekatan normatif historis yang berbasis utama kepada hadits atau riwayah. 

Akan tetapi Ibnu Katsir terkadang juga menggunakan rasio atau penalaran ketika 

menafsirkan ayat.32 

 
28 Tim Penyusun MKD, Bahan Ajar Studi Al-Qur’an (Surabaya: UIN Sunan Ampel Press, 2018), h. 523. 
29 Ahmad Sarwat, Ilmu Tafsir: Sebuah Pengantar, ed. Fatih, 2 ed. (Rumah Fiqih Publsihing, 2020), h. 61-62 
30 Wely Dozan, “Epistemology Tafsir Klasik: Studi Analisis Pemikiran Ibnu Katsir,” Jurnal Falasifa Vol. 

10, no. 2, September (2019): 158. 
31 Kampung Sunnah, Tafsir Ibnu Katsir Juz 19, 1, Juli ed. (Jakarta: Kampung Sunnah, 2017). 
32 Syarif Idris, “Sejarah Perkembangan Ilmu Tafsir,” Tajdid: Jurnal Pemikiran Keislaman dan Kemanusiaan 

Vol. 3, no. 2, Oktober (2019): h.181. 



66 
 

Tafsir ini paling masyhur yang memberikan perhatian besar terhadap riwayat-riwayat 

dari pada mufassir salaf. Coraknya adalah dengan menjelaskan makna-makna ayat dan 

hukumnya, menjauhi pembahasan i’rab dan cabang-cabang balaghoh yang pada umumnya 

dibicarakan secara panjang lebar oleh kebanyakan para mufassir. Penafsirannya juga 

menghindar dari pembicaraan yang melebar pada ilmu-ilmu lain yang tidak diperlukan 

dalam memahami Al-Qur’an secara umum dan hukum serta nasehat-nasehatnya secara 

khusus. Ciri yang paling dominan atau khas adalah perhatiannya yang besar terhadap tafsir 

Al-Qur’an bi Al-Qur’an (menafsirkan ayat dengan ayat).33 

Perdebatan Kisah Isra’illiyat 

Ada beberapa mufassir Al-Qur’an yang menisbahkan sumbernya berdasarkan 

keterangan bangsa Yahudi atau Bani Israil yang disebut sebagai Isra’ illiyat.34 Menurut 

kesimpulan penelitian Raihanah, penyusupan Israiliyyat ke dalam tafsir melalui 

periodesasi periwayatan dan pengkodifikasian kitab Tafsir, ketika para Tabi’in tidak 

mengoreksi terlebih dahulu terhadap berita-berita yang mereka kutip dari para Ahli Kitab 

padahal di antaranya terdapat berita yang tidak benar dan batil.35 Meskipun pendapat 

Raihanah  masih dapat diperdebatkan benar atau tidaknya. Apakah memang benar para 

tabi’in yang tersebut sangat ceroboh dalam dalam menerima berita yang mereka dapatkan 

dari ahli kitab.36 

Meskipun tidak selamanya negatif, Nursyamu menegaskan bahwa masuknya 

Israilliyat tetap saja tidak dapat dijadikan sebagai sumber hukum. Malahan, Israilliyat ini 

memberikan pengaruh buruk sebab generasi-generasi setelah para sahabat kurang 

memberikan perhatian terhadap riwayat Israillliyat ini. Pada akhirnya, terjadi pembelahan 

 
33 Syarif Idris, “Sejarah Perkembangan Ilmu Tafsir,” Tajdid: Jurnal Pemikiran Keislaman dan Kemanusiaan 

Vol. 3, no. 2, Oktober (2019): h.181 
34 Ali Mursyid dan Zidna Khaira Amalia, “Benarkah Yusuf dan Zulaikha Menikah? Analisa Riwayat 

Isra ’illiyyat dalam Kitab Tafsir,” Wawasan: Jurnal Ilmiah Agama dan Sosial Budaya Vol. 1, no. 1, Januari (2016): 
h. 94. 

35 Raihanah, “Israiliyat dan Pengaruhnya Terhadap Tafsir Al-Qur’an,” Jurnal Tarbiyah Islamiyah Vol. 5, 
no. 1, Januari-Juni 2015 (2015): h. 115. 

36 Mengenai perbedaan pandangan atau sikap para ulama terhadap kisah-kisah Israilliyat dalam tafsir 
Al-Qur’an dapat dibaca pada pendapat Ahmad Zarnuji, “Israilliyat dalam Menceritakan Kisah-Kisah Al-
Qur’an,” Jurnal Fikri Vol. 1, no. 2, Desember (2016): h. 458-462, 
http://journal.iaimnumetrolampung.ac.id/index.php/jf/article/view/22. 



67 
 

antara pihak yang setuju dengan masuknya Israilliyat dan pihak yang tidak setuju dengan 

masuknya Israilliyat.37 

Afrizal Nur menggunakan contoh kitab Tafsir Al-Misbah misalnya mengganggap 

Israilliyat justru menurunkan wibawa kitab tafsir karena telah bercampur antara kebaikan 

dan kebatilan. Menggunakan gagasan filasafat Barat yang sekuler, maka Tafsir yang 

menggunakan riwayat Israilliyat harus didekonstruksi.38 Valeria Rizki justru beranggapan 

bahwa Israilliyat merupakan konsekuensi logis karena adanya akulturasi budaya antara 

budaya Arab dengan budaya kaum Yahudi. Meski pada akhirnya Israillyat dapat merusak 

kaidah Muslim, merusak cita Islam, menghilangkan kepercayaan kepada ulama salaf baik 

di kalangan sahabat maupun tabi’in, dan dapat memalingkan manusia dari maksud yang 

terkandung dakam ayat-ayat Al-Qur’an.39 

Beberapa contoh kisah Israilliyat dalam Tafsir Ibnu Katsir menurut penelitian 

Supriyanto misalnya40, kisah Isrâiliyyât yang dikritik dan dikomentarinya sebagai contoh 

Ibnu Katsir mencantumkan kisah ini ketika menafsirkan ayat 34 dari surah Shad: 

نَا عَلَىَٰ كُرْسِيِ هِۦ جَسَدًا ثَُُّ أَنََبَ  نَ وَألَْقَي ْ لَقَدْ فَ تَ نَّا سُلَيْمََٰ ََ  و
“Dan sesungguhnya Kami telah menguji Sulaiman dan Kami jadikan (dia) tergeletak di atas 
kursinya sebagai tubuh (yang lemah karena sakit), kemudian ia bertaubat”. 

Definisi jasad pada ayat ini adalah setan, sebagai mana diriwayatkan Ibnu Abas yang 

berkata: diceritakan ada seorang yang berkata pada Nabi Sulaiman bahwa di dasar laut 

terdapat setan yang bernama Syahr al-Maridhah. Selanjutnya, menurut Supriyanto, kisah 

Isrâiliyyât yang tidak dibenarkan dan juga disalahkannya. Kisah ini terdapat pada 

penafsiran surah al-Baqarah ayat 67, tentang Nabi Musa dan bani Israil, berikut ini 

penafsirannya: 

 وَإِذْ قاَلَ مُوسَىَٰ لقَِوْمِهِۦٓ إِنَّ ٱللَََّّ يََْمُركُُمْ أَن تَذْبََُوا۟ بَ قَرَةً ۖ قاَلُوٓا۟ أتََ تَّخِذُنََ هُزُوًا ۖ قَ الَ أعَُوذُ بٱِللََِّّ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلََْٰهِلِيَ 

 
37 Nursyamu, “Masuknya Israilliyat dalam Tafsir Al-Qur’an (Dari Tokoh Hingga Penafsiran dalam Al-

Qur’an),” Jurnal Al-Irfani STAI Darul Kamal NW Kembang Karang Vol. 3, no. 1 (2015): h. 26-27. 
38 Afrizal Nur, “Dekonstruksi Isra’Iliyyat Dalam Tafsir Al-Mishbah,” Anida’: Jurnal Pemikiran Islam Vol. 

39, no. 1, Januari-Juni (2014): h. 46-47, http://ejournal.uin-
suska.ac.id/index.php/Anida/article/view/863/819. 

39 Valeria Rezki, “Pengaruh Israilliyat dalam Penafsiran Surat At-Tiin Ayat Pertama” (Skripsi S1, 
Progam Studi Ilmu A-Quran dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin dan Ilmu Filsafat, Universitas Islam Negeri 
Sunan Ampel, Surabaya, 2018), h. iii. 

40 Supriyanto, “Israilliyat dalam Tafsir Al-Qur’an Azhim Karya Ibnu Katsir,” Jurnal Pemikiran Islam dan 
Filsafat Vol. XII, no. 2, Juli-Desember (2015): h. 4-8. 



68 
 

 “Dan (ingatlah), ketika Musa berkata kepada kaumnya: "Sesungguhnya Allah menyuruh 
kamu menyembelih seekor sapi betina". Mereka berkata: "Apakah kamu hendak 
menjadikan kami buah ejekan?" Musa menjawab: "Aku berlindung kepada Allah agar tidak 
menjadi salah seorang dari orang-orang yang jahil”. (QS. al-Baqarah: 67) 

Dalam menafsirkan ayat di atas, Ibnu Katsir mencantumkan riwayat dari Ibnu Abi 

Hatim yang berkata; bahwa ada seorang laki-laki bani Israil yang mandul, sedangkan ia 

mempunyai harta yang banyak sehingga anak saudaranya lah yang akan mewarisinya. 

Kemudian orang tersebut membunuh anak ini pada malam hari dan meletakan mayatnya 

di depan pintu rumah salah seorang bani Israil. Ketika pagi hari tiba, maka pihak korban 

menuduh si pemilik rumah dan keluarganya lah yang melakukan pembunuhan tersebut 

sehingga merekapun mengangkat senjata dan saling menyerang. Ada salah seorang yang 

berfikiran bijak berkata; “Mengapa kalian saling membunuh padahal kalian mempunyai 

Rasul”. Maka mereka pun menemui Nabi Musa dan menceritakan kejadian tersebut. Lalu 

Musa berkata; “Sesungguhnya Allah menyerumu untuk menyembelih se ekor sapi betina. 

Mereka berkata; “Apakah engkau akan menjadikan kami bahan ejekan”. Musa menjawab; 

“Aku berlindung kepada Allah sekiranya aku termasuk orang yang bodoh”.41 

Adapun kisah ini dapat dilihat ketika menafsirkan surah al- Nisa’ ayat 1, sebagai berikut: 

هُمَ ا رجَِالًً كَثِيراً وَنِسَاءًٓ ۚ   هَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِن ْ يَ ُّهَا ٱلنَّاسُ ٱت َّقُوا۟ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِ ن ن َّفْسٍ وََٰحِدَةٍ وَخَلَقَ مِن ْ يَََٰٓ
 وَٱت َّقُوا۟ ٱللَََّّ  ٱلَّذِى تَسَاءَٓلُونَ بِهِۦ وَٱلَْْرْحَ امَ ۚ إِنَّ ٱللَََّّ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا

“Hai sekalian manusia, bertakwalah kepada Tuhan-mu yang telah menciptakan kamu dari 
diri yang satu, dan daripadanya Allah menciptakan istrinya; dan daripada keduanya Allah 
memperkembang biakkan laki-laki dan perempuan yang banyak. Dan bertakwalah kepada 
Allah yang dengan (mempergunakan) nama-Nya kamu saling meminta satu sama lain, dan 
(peliharalah) hubungan silaturahmi. Sesungguhnya Allah selalu menjaga dan mengawasi 
kamu”. 

Ibnu Katsir memaknai kata nafs wahidah pada ayat di atas dengan “tulang rusuk 

Adam bagian kiri”. Lebih lanjut, ia menjelaskan ketika Adam sedang tidur, diambilah 

tulang rusuk sebelah kirinya, kemudian waktu Adam bangun ia terkejut karena ada Hawa 

di sampinganya.17 Kisah ini nampaknya diperoleh Ibnu katsir dari cerita bani israil, karena 

tidak ada riwayat yang mendukung pernyataannya tersebut. Walaupun, dalam hal ini ia 

sandarkan pendapatnya ini pada sebuah hadis yang diriwayatkan oleh Bukhari. 

 
41 Nabilah Nuraini, Dinni Nazhifah, dan Eni Zulaiha, “Keunikan Metode Tafsir Al-Qur’anil Azhim Al-

Adzim Karya Ibnu Katsir,” Bayani: Jurnal Studi Islam Vol. 2, no. 1, Juli (2022): 43–63. 



69 
 

Supriyanto menyimpulkan, Ibnu katsir tidak memasukan riwayat Israilliyat begitu 

saja, ia melakukan seleksi terlebih dahulu. Beliau mencantumkan beberapa riwayat 

isrâiliyyât tetapi juga menunjukan kejanggalan kisah tersebut. Adapaun riwayat tersebut 

dicantumkan tidak lain hanya sebagai pengetahuan bukan sebagai dalil. Namun demikian, 

perlu diketahui juga dalam tafsir ini juga masih terdapat beberapa kisah isrâiliyyât yang 

luput dari penilaianya, sehingga diperlukan ketelitian dan kejelian ketika merujuk riwayat 

dalam kitab ini sebagai landasan dalam menafsirkan al-Qur’an.42 

Uraian di atas, sejalan dengan hasil studi Nur Alfiah yang menyimpulkan, Ibnu Katsir 

dalam menggunakan referensi Israilliyat tidak hanya mengumpulkan data sejarah, tetapi 

memilliki tujuan untuk memberikan kritik kualitasnya meskipun tidak setiap riwayat 

dikritiks olehnya.43 Nasution dan Mansur juga menegaskan bahwa Ibnu Katsir sangat kritis 

terhadap riwayat-riwayat Israiliyat, meski ada sejumlah kecil yang lolos dari kritiknya.44 

Berdasarkan beberapa uraian di atas, Ibnu Katsir memang menggunakan kisah-kisah 

Israilliyat dalam menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an. Tetapi perlu dipahami Ibnu Katsir masih 

dominan memberikan kritikan terhadap kisah-kisah yang diambilnya dalam Israilliyat. 

Terlepas dari perdebatan salah atau tidaknya penggunanaan Israilliyat dalam penafsiran 

Al-Qur’an. Jika Ibnu Katsir sendiri masih menggunakan Israilliyat dalam penafsiran, maka 

penafsiran sekarangpun boleh menggunakan kisah Israilliyat. Tetapi dengan catatan 

mengkritisi setiap riwayat Israilliyat yang akan digunakan dalam menafsirkan Al-Qur’an. 

Corak Penafsiran Tafsir Ibnu Katsir 

Menurut penulusuran dari beberapa jurnal dan buku ada beberapa corak penafsiran 

yang dilakukan oleh Ibnu Katsir adalah sebagai berikut:45 Dalam tafsir ibnu katsir 

ditemukan ayat-ayat al-Qur’an lainnya yang terkait dengan ayat yang sedang ditafsirkan. 

Ayat-ayat itu adalah yang menurutnya dapat menopang penjelasan dan maksud ayat-ayat 

yang sedang ditafsiran atau ayat-ayat yang mengandung kesesuaian arti. Sebagai contoh 

 
42 Supriyanto, “Israilliyat dalam Tafsir Al-Qur’an Azhim Karya Ibnu Katsir,” Jurnal Pemikiran Islam 

dan Filsafat Vol. XII, no. 2, Juli-Desember (2015): h. 8-9 
43 Nur Alfiah, “Israillyat dalam Tafsir Ath-Thabari dan Ibnu Katsir (Sikap At-Thabari dan Ibnu Katsir 

terhadap Penyusupan Israillyat dalam Tafsirnya)” (Skripsi S1, Progam Studi Tafsir Hadits, Fakultas 
Ushuluddin, Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah, Jakarta, 2010), h. 107. 

44 Abd Haris Nasution dan Muhammad Mansur, “Studi Kitab Tafsir Al-Qur’an Al-Azim Karya Ibnu 
Kasir,” Jurnal Ushuluddin Adab dan Dakwah Vol. 1, no. 1, Agustus (2018): h. 14 

45 Abd Haris Nasution dan Muhammad Mansur, “Studi Kitab Tafsīr Al-Qur’ān Al-Aẓīm Karya Ibnu 
Kaṡīr,” Jurnal Ushuluddin Adab dan Dakwah Vol. 1, no. 1 (2018): h. 7-8. 



70 
 

mengenai surat Al-Faatihah yang jumlahnya tujuh ayat, ibnu Katsir menafsirkan dengan 

menggunakan Al-Qur’an Surah Al-Hijr ayat 87. 

عًا مِ نَ ٱلْمَثاَنِِ وَٱلْقُرْءَانَ ٱلْعَظِيمَ 46 نََٰكَ سَب ْ  وَلَقَدْ ءَاتَ ي ْ
Ibnu katsir, selain menafsirkan ayat dengan ayat yang lain, ia juga menafsirkan ayat 

dengan hadits. Metode ini ia gunakan ketika tidak terdapat penjelasan dalam ayat lain, atau 

untuk melengkapi penjelasan dari ayat tersebut. Sebagi contoh adalah penamaan Surat Al-

Fatihah artinya pembukaan kitab secara tertulis. Serta dengan al-Faatihah itu dibuka bacaan 

di dalam shalat. Ibnu Katsir menyitir pendapat Anas bin Malik yang menyebutkan “Al-

Faatihah itu disebut juga Ummul Kitab menurut jumhurul ulama. Dalam hadits shahih 

yang diriwayatkan oleh Al Tirmidzi dari Abu Hurairah, ia menuturkan, Rasulullah SAW 

bersabda:  َْلَمِي  adalah ummul Qur’an, Ummul Kitab, as-Sab’ul Matsani (tujuh اَلْْمَْدُ للَِّ َِٰ رَبِ  الْعَٰ

ayat yang dibaca berulang-ulang), dan al Qur-anul ‘Azhim. 

Surat Al-Faatihah ini disebut juga dengan sebutan al-Hamdu dan as-Shalah. 

Penamaan ini didasarkan pada sabda Rasulullah SAW, dari Rabb-Nya, dia berfirman: “Aku 

membagi shalat antara diriku dengan hamba-Ku menjadi dua bagian. Jika seorang hamba 

mengucapkan alhamdulillahi rabbil ‘alamin  َْلَمِي  maka Allah berfirman: ‘Aku telah dipuji  اَلْْمَْدُ للَِّ َِٰ رَبِ  الْعَٰ

oleh hamba-Ku”47 

Ibnu Katsir mempunyai asumsi bahwa sahabat adalah orang yang lebuh mengetahui 

penafsiran karena sahabatlah yang menyaksikan langsung turunnya ayat- ayat al Qur’an. 

Dari sinilah kemudian ia perpendapat bahwa pendapat sahabat juga merupakan rujukan 

selain al Qur’an dan Hadits. Kemudian pendapat tabi’in ia gunakan sebagai hujjah setelah 

 
46 Dalam surat Al-Faatihah, secara sepakat, terdiri dari tujuh ayat. Hanya saja terdapat perbedaan dalam 

masalah basmalah, apakah sebagai ayat yang berdiri sendiri pada awal surat alFatihah, sebagaimana menurut 
kebanyakan para qurra' Kufah, dan pendapat segolongan Sahabat dan Tabi'in. Atau bukan sebagai ayat 
pertama dari surat tersebut, sebagaimana yang dikatakan para qurra' dan ahli fiqih Madinah. Dan mengenai 
hal ini terdapat tiga pendapat, yang insya Allah akan dikemukakan pada pembahasan berikutnya. Lihat di 
Abdullah bin Muhammad bin ’Abdurrahman bin Ishaq Alu Syaikh, Tafsir Ibnu Katsir Jilid 1, ed. M. Abdul 
Ghoffar (Bogor: Pustaka Imam Asy-Syafi’i, 2004), h. 8. 

47 Abdullah bin Muhammad bin ’Abdurrahman bin Ishaq Alu Syaikh, Tafsir Ibnu Katsir Jilid 1, ed. oleh 
M. Abdul Ghoffar (Bogor: Pustaka Imam Asy-Syafi’i, 2004), h. 7. 



71 
 

pendapat tersebut telah menjadi kesepakatan di antara para shahabat. Pendapat yang sering 

ia gunakan adalah pendapat Ibnu Abbas dan Qatadah.48 

Dalam berbagai pendapat menyangkut aspek kebahasaan, teologi, hukum, kisah atau 

sejarah, Ibnu katsir banyak mengutip dari pendapat para ulama atau mufassir sebelumnya, 

dan yang paling banyak ia kutip adalah pendapat Ibnu Jarir at Thabari.49 Metode ini ia 

gunakan setelah melakukan metode- metode yang telah disebutkan di atas (yaitu: ayat 

dengan ayat, ayat dengan hadits, ayat dengan pendapat sahabat, dan ayat dengan pendapat 

ulama’). Setelah menganalisis dan membandingkan penafsiran, ia kemudian menyatakan 

pendapatnya sendiri di akhir penfsiran. Namun, metode ini tidak selalu ia gunakan dalam 

penafsiran ayat. 

Kesimpulan 

Tafsir Ibnu Katsir dalam metodologi tafsirnya menggunakan pendekatan tafsir bi al-

ma’tsur/bi ar-riwayah dan jujga dengan pendekatan tahlili (analitis). Ibnu Katsir sangat 

dominan dalam menggunakan riwayat/hadis. Hal ini dapat dibaca dari kepakarannya di 

bidang hadis dan mazhab sejarah yang dianutnya. Ibnu Katsir terlihat kritis terhadap 

riwayat-riwayat Israiliyat meskipun tetap melakukan kritik. Israilliyat dipakainya 

meskipun tetap melakukan koreksi secara mendalam. Ibnu Katsir saat menafsirkan ayat-

ayat mutasyabihat, justru banyak menggunakan kaidah tafsir bi al-ma’tsur. Penafsiran yang 

baik serta tidak melenceng dalam menafsirkan ayat-ayat mutasyabih, serta dia tidak banyak 

mengunakan ra’y dan lebih mengutamakan pemahaman dari Al-Qur’an itu sendiri serta 

menggunakan riwayat yang Sahih dari Rasulullah SAW. Hipotesasnya, pemahaman 

penulis Ibnu Katsir lebih banyak menggunakan hadits dalam tiap-tiap penafsirannya, maka 

jika dibaca dalam penafsirannya ayat-ayat mutasyabih ia juga mengikut kepada ulama 

salaf. 

 

 

 
48 Misalnya adalah penjelasan bahwa Surat Al-Faatihah diturunkan di Makkah (Makkiyah). Pendapat 

ini menyesuaikan riwayat Ibnu ‘Abbas, Qatadah, dan Abu al-‘Aliyah. Lihat di Abdullah bin Muhammad bin 
’Abdurrahman bin Ishaq Alu Syaikh, Tafsir Ibnu Katsir Jilid 1, ed. M. Abdul Ghoffar (Bogor: Pustaka Imam 
Asy-Syafi’i, 2004), h. 8.  

49 Abd Haris Nasution dan Muhammad Mansur, “Studi Kitab Tafsīr Al-Qur’ān Al-Aẓīm Karya Ibnu 
Kaṡīr,” Jurnal Ushuluddin Adab dan Dakwah Vol. 1, no. 1 (2018): h. 7-8 



72 
 

Daftar Pusaka 

Abdulhakeem Abdullah, Jamal. “The term (كلمة) in the Holy Quran Between Translation and 

interpretation.” Al-Adab Journal Vol. 1, no. 136 (2021): 21–42. 

https://doi.org/10.31973/aj.v1i136.1103. 

Ahmad Said, Hasani. “Potret Studi Alquran di Mata Orientalis.” At-Tibyan: Jurnal Ilmu 

Alquran dan Tafsir Vol. 3, no. 1, Juni 2018 (2018): 27. 

https://doi.org/10.32505/tibyan.v3i1.474. 

Alfiah, Nur. “Israillyat dalam Tafsir Ath-Thabari dan Ibnu Katsir (Sikap At-Thabari dan 

Ibnu Katsir terhadap Penyusupan Israillyat dalam Tafsirnya).” Skripsi S1, Progam 

Studi Tafsir Hadits, Fakultas Ushuluddin, Universitas Islam Negeri Syarif 

Hidayatullah, Jakarta, 2010. 

Asyory, Anhar. Pengantar Ulumul Qur’an. Diedit oleh Arief Budiman. 1 ed. Yogyakarta: 

Lembaga Pengembangan Studi Islam, Universitas Ahmad Dahlan, Yogyakarta, 2012. 

Bisri, Hasan. Model Penafsiran Hukum Ibnu Katsir. Bandung: Lembaga Penelitian dan 

Pengabdian Kepada Masyarakat, Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Gunung Djati, 

Bandung, 2020. 

Dozan, Wely. “Epistemology Tafsir Klasik: Studi Analisis Pemikiran Ibnu Katsir.” Jurnal 

Falasifa Vol. 10, no. 2, September (2019). 

Embong, Abdul Hanis, dan Mohd Shukri Hanapi. “The Application Methods of the Holy 

Quran’s Interpretations in Islamic-Related Research.” International Journal of Academic 

Research in Business and Social Sciences Vol. 7, no. 2 (2017): 521–35. 

https://doi.org/10.6007/IJARBSS/v7-i2/2661. 

Fachruddin, Imam. “Pengaruh Politik Terhadap Tafsir: Meretas Sejarah Tafsir dalam 

Perspektif Politik Pada Masa Sahabat.” Jurnal Al-Tasyree Vol. 4, no. 4, Juli-Desember 

(2017). 

Ghazipour, Saeed, Mohammad Reza Shirazi, dan Seyedeh Fatemeh Hosseini Mirsafi. “The 

Necessity of Redefining and Presenting a New Perception on the Comprehensive 

Interpretation of the Holy Quran.” Propósitos y Representaciones Vol. 9, no. SPE (2), e966 

(2021). https://doi.org/10.20511/pyr2021.v9nspe2.966. 

Gusmian, Islah. “Paradigma Penelitian Tafsir Al-Qur’an Di Indonesia.” Jurnal Empirisma 

Vol. 24, no. 1, Januari (2015): 1–10. https://doi.org/10.30762/empirisma.v24i1.1. 



73 
 

Hafizh Ibnu Kastir, Al. Al Bidayah wa An-Nihayah: Diedit oleh Ahmad Nur Hidayat dan 

Mukhlis Abu Al-Mughni. Jakarta: Pustaka Azzam, 2013. 

Hanafi, Wahyu. “Semiotika Al-Qur’an: Representasi Makna Verba Reflektif Perilaku 

Manusia dalam Surat Al-Ma’un dan Bias Sosial Keagamaan.” Jurnal Dialoga Vol. 15, no. 

1, Juni (2017): 1–22. 

Hasbiyallah, Muhammad. “Paradigma Tafsir Kontekstual: Upaya Membumikan Nilai-Nilai 

Al-Qur’an.” Al-Dzikra: Jurnal Studi Ilmu Al-Qur’an dan Al-Hadits Vol. 12, no. 1, Juni 

(2018). 

Hosen, Nadirsyah. Tafsir Al-Quran di Medsos: Mengkaji Makna dan Rahasia Ayat Suci Pada Era 

Media Sosial. 1 ed. Mizan Digital Publishing, 2019. 

Idris, Syarif. “Sejarah Perkembangan Ilmu Tafsir.” Tajdid: Jurnal Pemikiran Keislaman dan 

Kemanusiaan Vol. 3, no. 2, Oktober (2019). 

Irsyadunnas, Irsyadunnas, dan Nurmahni Nurmahni. “Rekonstruksi Tafsir Al-Quran 

Kontemporer (Studi Analisis Sumber dan Metode Tafsir).” Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu 

Ushuluddin Vol. 22, no. 1 (2020): 21. https://doi.org/10.22373/substantia.v22i1.6119. 

Juita, Desi Ratna. “Kebahagiaan dalam Tafsir Al-Qur’an Al-Azhim Karya Ibnu Katsir 

((Analisis Tematik Tentang Teori Kebahagiaan).” Skripsi S1, Progam Studi Ilmu Al-

Qur’an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin Adab dan Dakwah, Institutut Agama Islam 

Negeri Bengkulu, 2019. 

Kampung Sunnah. Tafsir Ibnu Katsir Juz 19. 1, Juli ed. Jakarta: Kampung Sunnah, 2017. 

Malik, Rif’atul Khoiriah. “Hermeneutika Al-Qur’an dan Debat Tafsir Modern: 

Implementasinya dengan Masa Kini.” AT-Turas: Jurnal Studi Keislaman Vol. 6, no. 1, 

Januari-Juni (2019): 56–76. https://doi.org/10.33650/at-turas.v6i1.583. 

Mann, Thomas. The Oxford Guide to Library Research. 4 ed. Oxford dan New York: Oxford 

University Press, 2015. 

Mauliddin, Arif Iman. “Telaah Kritis Makna Hujan dalam Al-Qur’an.” Al-Quds : Jurnal Studi 

Alquran dan Hadis Vol. 2, no. 1 (2018): 89. https://doi.org/10.29240/alquds.v2i1.382. 

Mohammad, Nourah Hady. “The Interpretation of Holy Quran by Sunnah in Hafiz Ibn 

Kathir’s Interpretation: Applied Study for Surat Al-Kamar.” Journal of Humanities and 

Social Science Studies Vol. 3, no. 11 (2021): 9–27. 

https://doi.org/10.32996/jhsss.2021.3.11.2 KEYWORDS. 

Mursyid, Ali, dan Zidna Khaira Amalia. “Benarkah Yusuf dan Zulaikha Menikah? Analisa 



74 
 

Riwayat Isra ’illiyyat dalam Kitab Tafsir.” Wawasan: Jurnal Ilmiah Agama dan Sosial 

Budaya Vol. 1, no. 1, Januari (2016). 

Muzakki, Akhmad. “Kontribusi Semiotika dalam Memahami Bahasa al-Qur’ân.” Islamica: 

Jurnal Studi Keislaman Vol. 4, no. 1, September (2014): 35. 

https://doi.org/10.15642/islamica.2009.4.1.35-48. 

Nasution, Abd Haris, dan Muhammad Mansur. “Studi Kitab Tafsir Al-Qur’an Al-Azim 

Karya Ibnu Kasir.” Jurnal Ushuluddin Adab dan Dakwah Vol. 1, no. 1, Agustus (2018): 1–

14. https://doi.org/10.5281/zenodo.1324972. 

———. “Studi Kitab Tafsīr Al-Qur’ān Al-Aẓīm Karya Ibnu Kaṡīr.” Jurnal Ushuluddin Adab 

dan Dakwah Vol. 1, no. 1 (2018): 1–14. 

Nur, Afrizal. “Dekonstruksi Isra’Iliyyat Dalam Tafsir Al-Mishbah.” Anida’: Jurnal Pemikiran 

Islam Vol. 39, no. 1, Januari-Juni (2014): 36–48. http://ejournal.uin-

suska.ac.id/index.php/Anida/article/view/863/819. 

Nuraini, Nabilah, Dinni Nazhifah, dan Eni Zulaiha. “Keunikan Metode Tafsir Al-Qur’anil 

Azhim Al-Adzim Karya Ibnu Katsir.” Bayani: Jurnal Studi Islam Vol. 2, no. 1, Juli (2022): 

43–63. 

Nursyamu. “Masuknya Israilliyat dalam Tafsir Al-Qur’an (Dari Tokoh Hingga Penafsiran 

dalam Al-Qur’an).” Jurnal Al-Irfani STAI Darul Kamal NW Kembang Karang Vol. 3, no. 1 

(2015). 

Putra, Aldomi. “Metodologi Tafsir.” Jurnal Ulunnuha Vol. 7, no. 1, Juli (2018): 41–66. 

Rahmah, Auliaur. “Interpretasi Ibnu Katsir dan Sayyid Qutbh Terhadap Anjuran Wanita 

Menetap di Rumah (Studi Komparatif Dalam Qs. Al-Ahzab (33): 33).” Skripsi S1, 

Progam Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin dan Filsafat, 

Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, 2019. 

Raihanah. “Israiliyat dan Pengaruhnya Terhadap Tafsir Al-Qur’an.” Jurnal Tarbiyah 

Islamiyah Vol. 5, no. 1, Januari-Juni 2015 (2015): 96–116. 

Rakhmat, Anwar Taufik, dan Ari Farizal Rasyid. “Word Exploration and The Meaning of 

Evaluation in The Holy Quran (Thematic Intepretation of Education Evaluation).” 

Religio Education Vol. 1, no. 1 (2021): 43–55. https://pdfs.semanticscholar.org. 

Rezki, Valeria. “Pengaruh Israilliyat dalam Penafsiran Surat At-Tiin Ayat Pertama.” Skripsi 

S1, Progam Studi Ilmu A-Quran dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin dan Ilmu Filsafat, 

Universitas Islam Negeri Sunan Ampel, Surabaya, 2018. 



75 
 

Ritonga, Hasban Ardiansyah. “Pemikiran Imam Ibnu Katsir dalam Menafsirkan Ayat-Ayat 

Mutasybihat.” Skripsi S1, Progam Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Fakultas 

Ushuluddin dan Studi Islam, Universitas Islam Negeri Sumatra Utara, Medan, 2018. 

Rozi, A. Fahrur, dan Niswatur Rokhmah. “Tafsir Klasik: Analisis Terhadap Kitab Tafsir Era 

Klasik.” Jurnal KCA Jurusan Ushuluddin STAI Al-Fithrah Vol. 9, no. 2, Agustus (2019). 

Sarwat, Ahmad. Ilmu Tafsir: Sebuah Pengantar. Diedit oleh Fatih. Journal of Chemical 

Information and Modeling. 2 ed. Vol. 53. Rumah Fiqih Publsihing, 2020. 

Sriwayuti. “Paradigma Penafsiran Al-Qur’an (Studi Buku Tafsir al-Qur’an di Medsos Karya 

Nadirsyah Hosen).” Tesis S2, Progam Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Pasca Sarjana 

Universitas Islam Negeri Sunan Ampel, Surabaya, 2019. 

Supriyanto. “Israilliyat dalam Tafsir Al-Qur’an Azhim Karya Ibnu Katsir.” Jurnal Pemikiran 

Islam dan Filsafat Vol. XII, no. 2, Juli-Desember (2015). 

Syaikh, Abdullah bin Muhammad bin ’Abdurrahman bin Ishaq Alu. Tafsir Ibnu Katsir Jilid 

1. Diedit oleh M. Abdul Ghoffar. Bogor: Pustaka Imam Asy-Syafi’i, 2004. 

Syarifuddin, M. Anwar, ed. “Barat dan Metodologi Penafsiran Kitab Suci.” In Kajian 

Orientalis Terhadap al-Qur’an dan Hadis. Jakarta: Universitas Islam Negeri Syarif 

Hidayatullah, 2012. 

Tim Penyusun MKD. Bahan Ajar Studi Al-Qur’an. Surabaya: UIN Sunan Ampel Press, 2018. 

Zarnuji, Ahmad. “Israilliyat dalam Menceritakan Kisah-Kisah Al-Qur’an.” Jurnal Fikri Vol. 

1, no. 2, Desember (2016): 449–446. 

http://journal.iaimnumetrolampung.ac.id/index.php/jf/article/view/22. 

Zayadi, Achmad. Menuju Islam Moderat. Diedit oleh Khalilullah. Yogyakarta: Cantrik 

Pustaka, 2018. 

Zuhdi, M. Nurdin. “Hermeneutika Al-Qur’an: Tipologi Tafsir Sebagai Solusi dalam 

Memecahkan Isu-Isu Budaya Lokal Keindonesiaan.” Jurnal Esensia Vol. XIII, no. 2 Juli 

(2012). 

 

 

 

 


