El-Hikmah: Jurnal Ilmu Dakwah dan

Komunikasi

ISSN : 1979-4967
E-ISSN  :2656-5749

Vol. 16 No. 07, Januari 2022

DOl

http:/ /jurnal.alhikmah.ac.id / ?journal=elhikmah

STID DI AL-HIKMg;

MANHA] TAFSIR ISHARI IBNU AJIBAH
DALAM KITAB TAFSIRNYA AL-BAHRUL MADID

Hermansyah

Sekolah Tinggi Ilmu Dakwah Dirosat Islamiyah Al-Hikmah Jakarta

Email: hms6746@¢gmail.com

Keywords

Manhaj fo Ibn Ajibah,
teachings of Sufism,
interpretasion fo ishari

ABSTRACT

This paper examines the manhaj of Ibn Ajibah, a Sufi from
Morocco. Of course, the teachings of Sufism that he was involved
in had an influence on the interpretation of the Qur'an. But Ibn
Ajibah has a commitment to unify the interpretation of the zhahiri
and ishari. He does not want to be trapped in the inner
interpretation which is more concerned with the inner meaning
and ignores the outer interpretation in language. For this reason,
the study of Ibn Ajibah's manhaj in his interpretation becomes
significant to determine the extent to which Ibn Ajibah interprets
the Qur'an in the ishari interpretation style.

Kata Kunci:

Manhaj Ibnu Ajibah,
ajaran tasawuf,
penafsiran Ishari

ABSTRAK

Tulisan ini mengkaji manhaj Ibnu Ajibah seorang sufi dari Maroko.
Tentu saja ajaran tasawuf yang beliau geluti memberikan
pengaruh terhadapan corak penafsirannya terhadap Al-Qur’an.
Tetapi Ibnu Ajibah memiliki komitment menyatukan penafsiran
secara makna zhahiri dan makna ishari. Beliau tidak mau terjebak
kepada penafsiran batini yang lebih mementingkan makna batin
dari tafsir Al-Qur’an lalu mengabaikan penafsiran zhahirnya
secara bahasa. Untuk itu maka pengkajian manhaj Ibnu Ajibah
dalam tafsirnya menjadi signifikan untuk mengetahui sejauh mana
Ibnu Ajibah menafsirkan Al Qur’an dalam corak tafsir ishari.

113


http://jurnal.alhikmah.ac.id/?journal=elhikmah
mailto:hms6746@gmail.com

Pendahuluan

Al-Qur'an sebagai petunjuk bagi manusia, tidak pernah selesai untuk dipelajari dan
dikaji. Para peneliti menggunakan berbagai pendekatan dalam mengkaji al-Qur'an,
sehingga melahirkan beragam corak (genre) penafsiran. Pluralitas corak tafsir ini
bergantung pada pluralitas penafsir yang mengkaji al-Qur'an dengan sudut pandang yang
berbeda-beda. Pendekatan bahasa dalam mengkaji makna al-Qur'an akan melahirkan tafsir
linguistik, pendekatan fikih akan melahirkan tafsir fighi, dan pendekatan tasawwuf akan
melahirkan tafsir sufistik. Begitu juga dengan pendekatan-pendekatan lainnya yang
digunakan akan melahirkan corak tafsir tertentu sesuai dengan perspektif yang menjadi
kacamata pembacaan al-Qur'an.Tafsir sufistik merupakan salah satu corak tafsir yang
diakui eksistensinya secara utuh.

Corak tafsir sufistik ini lahir dari kandungan ajaran tasawuf yang awalnya bermula
dari usaha meniru pola hidup Nabi dan para sahabatnya, kemudian berkembang secara
konseptual, hingga akhirnya terbentuk polarisasi corak penafsiran tafsir sufistik menjadi
dua macam, yaitu tafsir sufi falsafi dan tafsir sufi ‘amali. Dua macam tafsir sufistik ini yang
kemudian disebut dengan tafsir sufinazari dan tafsir sufi ishari oleh Imam al-Dhahabi.
Tafsir sufi nazari merupakan corak tafsir sufi yang menitikberatkan penafsirannya
berdasarkan penelitian dan pengkajian atas ideologi dan ajaran tasawuf. Ulama tafsir yang
dianggap representatif dalam tafsir sufi nazari yaitu Imam Muhyiddin Ibnu ‘Arabi. Di
antara karya tafsirnya yaitu al-Futuhat al-Makkiyyah. Sedangkan tafsir sufi ishari
merupakan corak tafsir yang mentakwilkan ayat al-Qur’an dengan penjelasan yang berbeda
terhadap makna tekstual ayat, berdasarkan isyarat-isyarat yang dipahami oleh mereka
yang menjalani sulu>k (perjalanan menuju Allah), namun bisa juga menggabungkan antara
penafsiran tekstual dan penafsiran isyarat. Di antara mufassir yang menggunakan corak
penafsiran sufi ishari yaitu Imam al-Tustari dalam kitab tafsirnya Haqaiq al-Qur’an al-
‘Azim, dan Imam Ibnu “Ajibah dalam karyanya al-Bahr al-Madid fiTafsir al-Qur’an al-
Majid.

Metode Penelitian

Dalam penelitian ini, peneliti menggunakan metode penelitian kualitatif. Penelitian
kualitatif menurut Lexi J. Moleong dalam bukunya “Metodologi Penelitian Kualitatif”
menjelaskan bahwa penelitian kualitatif bertujuan untuk memahami fenomena atau situasi

kejadian yang dialami oleh sebuah subjek dari suatu penelitian. Dalam hal ini meliputi

114



perilaku, persepsi, tindakan, motivasi, secara holistik dan dengan cara dinarasikan dalam
bentuk kalimat dan bahasa yang sederhana, pada suatu kondisi tertentu yang secara
alamiah dan dengan menggunakan berbagai metode ilmiah dan alamiah.!
Pembahasan
Biograpi Ibn Ajibah

Nama lengkapnya adalah Ahmad bin Muhammad bin Al-Mahdi bin Husein bin
Muhammad bin “Ajibah bin Al-Hujui Al-Hasani, namun lebih dikenal dengan Ibnu ‘Ajibah.
Beberapa gelar atau nama yang dinisbahkan kepadanya seperti, Ibn ‘Ajibah Al-Anjari, Al-
Tautani, Al-Hujuji.?

Ia dilahirkan pada tahun 661 atau bertepatan dengan tahun 1174 M di desa Ajabasyi
dari kabilah Al-Anjari Teotani. Dan wafat karena wabah ta ‘un pada saat berkunjung ke
makam gurunya yakni Al-Buzidi pada tanggal 7 Syawwal 1224 H. 3 Ibn ‘Ajibah
bersambung Nasabnya sampai kepada keturunan nabi Muhammad saw dari jalur Hasan
bin “Ali bin Abi Talib dan Sayyidah Fathimah radiyallahu ‘anha.*

Beberapa peneliti membagi fase riwayat hidup Ibn “Ajibah ke dalam 3 periode sebagai
berikut:

1) Periode masa kecil dimulai semenjak lahir tahun 1747-1765 masehi yang bertepatan
dengan 1160-1178 hijriyah.

2) Periode Kedua, yaitu masa remaja, fase dimana Ibnu “Ajibah dimuliakan oleh Allah
dengan mulia menuntut ilmu dari tahun1765-1794 masehi yang bertepatan dengan 1178-
1208 hijriyah.

3) Periode Ketiga, dimana periode ini merupakan periode puncak riwayat intelektual
Ibn “Ajibah, yang hidup sebagai seorang guru hakekat yang produktif dan menempati
kedudukan ihsan, yaitu tahun 1794-1809 masehi yang bertepatan dengan tahun 1208-1224
Hijriyah. 5

'Lexy J. Moleong, "Metodologi penelitian kualitatif ; edisi revisi" (Bandung: Remadja Karya, 2005), hal. 45

2 Nama ini merupakan salah satu kota yang ada di Maroko, yang tidak lain adalah tempat kelahiran
Ibnu ‘“Ajibah, sementara Al-Hujuji adalah nama seorang wali Syaikh Sayyid Husain Al Hujuji, Zubair, Ibnu
‘Ajibah Wa Al-Majaz Fi Tafsirihi Al-Bahru al-Madid: Surah Yasin Namudzajan, Thesis University of Abu Bakr
Belkaid Tlemcen, Algeria, 2015, hal. 8.

3 Pengantar Ahmad Abdullah al-Qarsi Rasulani dalam Ibnu ‘Ajibah, al-Bahr al-Madid Fi Tafsir al-
Qur’an al-Majid, (al-Qahirah, Thiba’ah Al-Nafagahu Hasan ‘Abbas Zaki, 1999), Jilid 1, h. 32.

4 Ibnu “Ajibah, al-Bahr al-Madid Fi Tafsir al-Qur’an al-Majid, (Beirut: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah, 2015),
Jilid 1, hal. 5.

*> Nuruddin Nas al-Faqih, Ibnu “Ajibah Sya ‘ir al-tas}awwuf al-Magribi, (Beirut: Kitab Nasyirun, 2013), h.
20.

115



Ibn ‘Ajibah tumbuh dari keluarga yang terkenal dengan kesalehannya serta
menghormati ilmu dan para ulama. Adapun pendidikan formal Ibn “Ajibah dimulai ketika
ia berumur 19 tahun, Ia belajar kepada banyak ulama yang berada di lokasi tempat
tinggalnya. Segudang ilmu agama ia peroleh dengan giat dengan menghadiri berbagai
majlis ilmu di masjid dan beliau berguru seputar ilmu fiqih, tafsir, hadits dan ilmu bahasa
seperti nahwu dan sharaf serta ilmu mantiq. ¢ Kegigihan terhadap ilmu menyebabkan Ibn
‘Ajibah berprinsip untuk tidak berhenti menimba ilmu kepada siapapun. Ibn “Ajibah
berkata: “Kita dapat mendapatkan ilmu dari orang yang berada di bawah kita, dan dapat
mengambil ilmu dari orang yang berada di atas kita.”. Hal ini tentu menunjukkan sikap
rendah hati dari seorang Ibnu “Ajibah. Baginya belajar tidak memiliki batas dan akhir.”

Ketika menginjak usia 40 tahun, Ibn “Ajibah pergi ke Fas dan belajar berbagai cabang
ilmu dari para ulama yang ada di kota itu. Disana pula ia belajar khusus ilmu hadits dari
pakar hadits ternama yaitu Tawadi bin Saudah. Tidak lupa pula Ibn ‘Ajibah belajar ilmu
tafsir, ilmu fara’id dan bahasa. Setelah itu ia bersama gurunya kembali ke kampung
halamannya untuk menulis dan mencetak karya-karyanya. Ketika beliau telah menguasai
berbagai disiplin ilmu, maka Ibn “Ajibah tertarik untuk mempelajari ilmu tasawuf, yang
mulai berkembang di daerahnya melalui gerakan tarekat Shaiz’ilyaha al-Darqawiyyah.
Pemikiran tasawuf Ibn Ajibah kurang lebih banyak dipengaruhi oleh kedua gurunya: 1)
Syaikh Darqawi dan 2) Syaikh al-Buzidi al-Ghumari.?

Pernah suatu ketika sang guru al- Buzidi berpesan kepada Ibnu ‘Ajibah “Wahai
anakku salah satu syarat dari tariqah kita adalah kejujuran (al-sidqu) dan cinta (al-
mahabbah). Maka ketika mendengar pesan ini Ibn ‘Ajibah meminta sang guru untuk
menuliskannya di atas kertas. Berkat mendalami tulisan gurunya ini maka Ibnu Ajibah
merasa telah menjadi seorang yang menguasai ilmu hakikat.®

Guru al- Buzidi merupakan ulama terkemuka dari kabilah Gumarah, yang juga
memiliki nasab sampai kepada Abu Hasan al-syazili yang tidak lain adalah pendiri tarekat

syaziliyah. Ibn “Ajibah berguru kepadanya kurang lebih 16 tahun. Meski syekh al- Buzidi

¢ Ibnu “Ajibah, al-Bahr al-Madid Fi Tafsir al-Qur’an al-Majid, (Beirut: Dar Al-Kutub Al-lIlmiyah, 2015),
Jilid 1, hal. 6.

7 Mohammad Azwar Hairul, Mengkaji Tafsir Sufi Karya Ibnu Ajibah, (Tanggerang Selatan: Young
Progressive Muslim, 2017), hal 49.

8 Ibnu Ajibah, al-Bahr al-Madid Fi Tafsir al-Qur’an al-Majid, al-Bahr al-Madi>d Fi> Tafsi>r al-
Qur’a>n al-Maji>d, (Beirut: Dar Al-Kutub Al-limiyah, 2015), Jilid 1, hal. 20.

° Ali Abil Hasan, Thabagat Shadhiliyah al-Kubra, (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 2005), h. 154.

116



seorang yang ummi (tidak bisa membaca dan menulis) akan tetapi Allah berkehendak
memberikan beliau pengetahuan tentang ilmu marifat. Darinya banyak lahir para ulama
ahli tas’awuf, yang salah satunya adalah Ibn ‘Ajibah sendiri. Al-Kuhan menuturkan:
“Bahwa sekalipun al-Buzidi tidak memiliki seorang murid pun, dan hanya seorang Ibn
‘Ajibah, maka cukuplah ia disebut sebagai ahli marifat yang mengetahui banyak hal tentang
Allah (Ahlullah). 10

Selain itu Ibnu ‘Ajibah belajar dari ajaran Syaikh!! Darqawi yang juga banyak
mengilhami pemikiran tasawuf al- Darqawi yang merupakan nama sebutan yang memiliki
nama asli Abu al-Ma‘ali al-“Arab bin Ahmad al-Hasani, beliau adalah penggagas cabang
tarekat asy-Syadziliyah al-Darqawiyah, yang bentuk ajarannya sederhana, yakni tidak sulit
dan tidak aneh. Seluruh ajaran dalam tarekat Al- Syad’iliyyah ini mengikuti al-Quran dan
Al-Sunnah. Mengerjakan semua perintah ajaran yang fard’u hukumnya dan berfokus pada
pembentukan akhlak seperti Rasulullah, sebagaimana Tarekat lainnya.

Ibn “Ajibah wafat tanggal 7 Syawwal 1224 H, ketika berziarah ke makam gurunya
yaitu al-Buzidi, disebabkan oleh penyakit Ta’un, dan kemudian menghembuskan nafasnya
yang terakhir di kampung gurunya tersebut dan kemudian dibawa kembali ke Tetouan

untuk dikebumikan di sana.1?

Manhaj Ibnu Ajibah Dalam Tafsir Al-Bahru Al-Madid Fi Tafsir Al-Qur’an Al-Majid

Ibn “Ajibah dalam pendahuluan kitab tafsirnya Al-Bahr al-Madid menyatakan
bahwa ilmu tafsir sebagai wadah ilmu pengetahun dan merupakan sarana terbaik untuk
menyampaikan hasil pemikiran dan pendapat yang jernih. Akan tetapi dorongan untuk
menafsirkan Al-Qur’an tidak terilhami kecuali kepada orang yang memiliki kecerdasan
tingkat tinggi, yaitu orang-orang yang telah menguasai ilmu-ilmu zhahir, pikirannya

tertuang dalam makna-makna Al-Qur’an yang mempesona. Mereka adalah orang yang

10 Ibnu Ajibah, al-Bahr al-Madid Fi Tafsir al-Qur’an al-Majid, ...... ,Jilid 1, hal. 9.

11 Syekh menurut tasawuf adalah manusia yang sempurna dalam ilmu-ilmu syariat, metode, dan
hakekatnya yang telah sampai batas kesempurnaan dalam bidang-bidang tersebut, karena ia memiliki
pengetahuan tentang penyakit hati dan obatnya, dan mengetahui tetang hati dan juga kemampuan untuk
menyembuhkan penyakit hati tersebut dengan membimbingan kepada hidayah Allah. (Lihat Mahyuddin bin
Hashim, Tafsir Sufi Ishariy in the Methods of Sufi Practice: A Critical Study on Ibn ‘Ajibah’s Tafsir al-Bahr al-
Madi, dalam Al-Abqari, Journal of Islamic Social Sciences and Humanities, Faculty of Quranic and Sunnah
Studies Universiti Sains Islam MalaysiaVol. 11 (Oct.) 2017, hal. 220.

12 Ibnu “Ajibah, al-Bahr al-Madid Fi Tafsir al-Qur’an al-Majid, (Beirut: Dar al-Kutub al-IImiyyah, 2015),
Jilid 1, hal. 8.

117



mempelajari secara mendalam ilmu zhahir, seperti penguasaan terhadap ilmu bahasa, ilmu
nahwu dan sharaf serta balaghah, fiqih, hadits dan sejarah, serta mendalami ilmu tasawuf
dan belajar kepada orang-orang yang memiliki kemampuan mengelola rasa jiwanya (ahlul

adzwaq).13

Ibn “Ajibah menaruh perhatian besar terhadap pentingnya penafsiran Al-Qur’an
dengan persyaratan ketat. Seorang mufassir harus memiliki kecakapan dalam berbagai
bidang ilmu. Pengetahuan ilmu zhahir agar dapat memahami kandungan syari’atnya
sebelum mengantarkan pemahaman terhadap makna bathin Al-Qur’an. Tidak hanya itu,
seorang yang hendak menafsirkan Al-Qur’an harus belajar kepada seorang guru spiritual

yang juga memahami sya'riat. Ibn ‘Ajibah berkata:

“Dan ketahuilah bahwa Al-Qur’an Al-Azim memiliki makna zhahir bagi orang yang
menguasai ilmu zhahir dan juga memiliki makna batin bagi orang yang menguasai ilmu
batin. Dan tafsir makna batin tidak akan difahami dan dirasakan kecuali oleh mereka
sendiri. Dan tidaklah benar ucapan mereka kecuali setelah mengakui makna z’ahir-nya,
kemudian ia menunjukkan makna batinnya dengan ungkapan yang halus dan petunjuk
yang tepat. Dan barangsiapa yang tidak mencapai pengetahuan itu maka terimalah. Dan
jangan terburu-buru untuk mengingkarinya. Sebab ilmu azwaq memang berada diluar

jangauan akal. Dan tidak dapat diketahui hanya melalui ma’rifah al-nuqul.14

Seakan mempertegas hal ini, Ibn “Ajibah kemudian mengutip ungkapan fenomenal
Ibn Athaillah Al-Sakandari, persis seperti diungkapkan dalam kitab tafsirnya “Lathaif al-
Minan” yang menyatakan bahwa penafsiran kaum sufi yang terkadang disebutkan dalam
ungkapan yang ganjil terhadap makna ayat-ayat Al Qur’an dan hadits-hadits Rasulullah
saw berarti hal itu mengabaikan makna zhahir. Makna zhahir dapat difahami secara bahasa,
namun makna batin hanya difahami oleh mereka yang telah dibukakan hatinya oleh Allah.
Akan tetapi mereka tetap mengakui adanya makna zhahir sebagaimana mestinya, dan

memahami makna batin sebagaimana Allah anugrahkan. Maka tidak ada larangan

¥ Omneya Ayad ,Ibn ‘Ajiba's ‘Oceanic Exegesis of the Qur'an": Methodology and Features, Journal of

Qur'anic Studies, Edinburg University Press, October 2021, vo. 23, No. 3, hal. 19.
14 Ibnu “Ajibah, al-Bahr al-Madid Fi Tafsir al-Qur’an al-Majid, (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 2015),
Jilid 1, hal. 16.

118


https://www.euppublishing.com/author/Ayad%2C+Omneya

mempelajari makna-makna tersebut. Larangan hanya berlaku apabila mereka mengakui

bahwa suatu ayat hanya memiliki makna batin.15

Dari ungkapan tersebut dapat kita tarik kesimpulan bahwa penafsiran batin Al-
Qur’an dalam pandangan Ibn “Ajibah sangatlah ekslusif, hanya orang-orang tertentu yang
dapat memahaminya. Ibnu ‘Ajibah mencoba memahamkan kepada para pembaca Al-
Qur’an agar tidak hanya memiliki pengetahuan tentang makna zhahir yang nampak. Akan
tetapi juga mengandung makna yang tersirat yang hanya difahami oleh orang yang khusus.
Namun menurutnya, yang perlu ditegaskan, bahwa perbedaan makna batin tersebut bukan
untuk menyalahi makna z’ahirnya. Keberadaan makna batin adalah keniscayaan yang
selalu didahului dengan pemahaman makna z’ahirnya, begitu juga makna batin hanya
dapat difahami bagi orang yang telah diibukakan oleh Allah mata hatinya. Sebagai
landasan utama para ahli tasawuf, Ibn “Ajibah tidak lupa pula mengutip sebuah hadits yang

popular di kalangan para ahli tasawuf,” sllass 4>y bby 4b 2T 7.

Sebagaimana lazimnya suatu kitab tafsir memiliki sebuah metode sebagai acuan
untuk memaparkan penjelasan ayat Al-Qur’an. Setiap mufassir memiliki metode dan
kecendrungan yang berbeda-beda dalam menafsirkan ayat Al-Qur’an. Para ahli Al-Qur’an
terdahulu telah sepakat merumuskan beberapa metode tafsir menjadi 4 cara, yakni: (1)
ljmali (Penjelasan Makna Secara Global) 2) Tahlili (Penjelasan Dengan Analisis) 3) Mugaran
(Penjelasan Dengan Membandingkan Penafsiran) 4) Maudhu'i (Menafsirkan Al-Qur’an

Berdasarkan Tema Tertentu).

Jika kita analisa, maka metode yang ditempuh oleh Ibnu ‘Ajibah dalam kitab
tafsirnya ini kita menemukan bahwa beliau menggunakan metode tahlili, yaitu suatu
metode tafsir yang mufassirnya berusaha menjelaskan kandungan ayat-ayat Al Qur’an dari
berbagai segi dengan memperhatikan urutan ayat Al Qur’an sesuai dengan yang tercantum

dalam mushhaf.16

Sementara jika dilihat dari pendekatan sumber tafsir yang digunakan Ibnu “Ajibah

beliau menggunakan kedua sumber penafsiran yaitu tafsir bil al-mathur dan tafsir bir

3 Tbnu ‘Ajibah, al-Bahr al-Madid Fi Tafsir al-Qur’an al-Majid, ....., Jilid 1, hal. 17.
16 Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu Dalam Kehidupan Masyarakat,
(Bandung: Mizan, 2009), hal. 130.

119



ra’yi.l” Kecendrungan tafsir bil matshur dapat kita ketahui dari berbagai kriteria, yaitu
seorang mufassir menafsirkan suatu ayat dengan mencantumkan ayat Al-Qur’an yang
lainnya, yaitu menggunakan tafsir al- Qur’an dengan al- Qur’an, atau menyebutkan riwayat
dari hadits Nabi Saw dan penafsiran para sahabat nabi serta asbabun nuzul'® begitu juga
dengan giraatnya. Meskipun demikian, Ibnu “Ajibah tidak terbilang konsisten menerapkan
seluruh komponen tersebut. Berikut beberapa contoh sumber tafsir bil matshur dalam tafsir

karya Ibnu Ajibah:

1. Tafsir Al-Qur'an dengan Al-Qur’an kita dapati ketika Ibnu ‘Ajibah menafsirkan
potongan ayat “Wa yuqimush sholata” pada surat Al Baqarah ayat 3 dengan surat al-
Hajj, surat Al-Isra” ayat 78 dan surat Ma'un ayat 4.

2. Tafsir Al-Qur’an dengan Hadits pada saat Ibnu “Ajibah menafsirkan surat Al Baqarah
ayat 180. Ibnu ‘Ajibah menyebutkan hadits yang menyatakan bahwa Allah akan
memberikan naungan pada hari kiamat kepada orang yang memberikan kelonggaran
kepada orang yang sedang kesulitan.

3. Asbab al-Nuzul: Salah satu contoh asbab al-nuzul ayat yang dicantumkan oleh Ibnu
‘Ajibah dalam penafsirannya adalah ketika menafsirkan ayat surat Al Bagarah ayat 98.
Ayat ini turun berkaitan dengan kaum muslimin yang merasa berdosa apabila
berdagang pada musim haji. Sebab waktu zaman Jahiliyah terkenal ada 3 pasar yaitu
pasar Ukaz, Mijnah dan Zul Majaj. Dengan turunkannya ayat ini Allah hendak
menegaskan bahwa pada musim haji seorang tidak dilarang untuk mencari karunia
Allah, seperti berdagang, bekerja dan yang lainnya, selama hal itu tidak mengganggu
tujuan yang utamanya, yaitu menunaikan ibadah haji dengan sempurna.’® Contoh
asbab al-nuzul lainnya yang disebutkan adalah ketika Ibnu “Ajibah menafsirkan surat
Al- Tahrim ayat 1. Dalam suatu riwayat disebutkan bahwa ayat ini turun berkaitan

dengan nabi yang mengatakan tidak akan minum madu lagi, hal itu disebabkan

71bnu ‘Ajibah, al-Bahr al-Madid Fi Tafsir al-Qur’an al-Majid, (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 2015),
Jilid1, hal. 54.

18 Pada dasarnya, asbab al-nuzul merupakan riwayat dari para sahabat yang mereka dapatkan dari
Rasulullah, yang tugasnya untuk memberi tahu peristiwa yang merupakan sebab turunnya surat atau ayat
Al-Qur’an. Berita atau informasi yang didasari oleh asbab al-nuzul yang diriwayatkan oleh para sahabat
bukan termasuk bab ijtihad mereka karena hukumnya marfu artinya riwayat yang mereka dapat dari
Rasulullah, sehingga dapat dikatakan bahwa asbab al-nuzul sebagai konten dan bagian dari tafsir bi al-
ma’tsur. Lihat Manna’ al-Qat}t}an, Mabahits Fi Ulum Al-Qur’an, (Kairo: Maktabah Wahbah, 2008), hal.72.

9 Muchlis Hanafi, Asbab al-nuzul: Kronologi Sebab Turunnya Wahyu Al-Qur’an, (Kementrian Agama,
2015), hal. 115.

120



karena ingin membuat hati istri-istri beliau menjadi senang. Dari ucapan tersebut
terkesan bahwa nabi mengharamkan dirinya mengharamkan sesuatu yang dihalalkan
oleh Allah. 20

Ibnu Ajibah biasanya menjelaskan jenis giraat pada suatu ayat, sebagai contohnya
adalah ketika ia menjelaskan Al-Qur’an surat Al-An‘am (6): 33, dimana ia berkata:

a7

berdasarkan qira’at Nafi’ “ya” dibaca dhommah <3539 tidak membuatmu sedih sesuai
dengan surat Al Anbiya ayat 103. Sementara para ahli giraat yang lain membaca
dengan difathahkan huruf ‘ya’ menjadi €335 ¥ la tidak mengikuti wazan hazana-
yahzunu dan nashar yanshuru. Contoh lainnya adalah ketika Ibnu ‘Ajibah
menafsirkan surat Al-Nahl: 625354 233 dimana ia menjelaskan bahwa kata mufratun
dibaca dengan kasrah sehingga menjadi &3h % maka kata tersebut sebagai menjadi fa
‘il dari kata ifrath yang berarti melampaui batas. Apabila dibaca dengan fathah maka

berfungsi sebagai O3b4 isim maf‘ul dari kata afrata. Dan apabila dibaca dengan

O3h s tasydid yaitu mufarrit'un yang berarti tergesa-gesa.?!

Adapun untuk menidentifikasi sumber tafsir bi al rayi dalam tafsir al bahrul madid

ini dapat dilihat dari upaya Ibnu ‘Ajibah untuk memahami al-Qur’an secara mendalam atas

penguasaan bahasa Arab, mengutip sya’ir-sya’ir sufi, dilalah atau mengutip pendapat

mufassir lainnya untuk memperkuatnya. Berikut contoh dari sumber bi al-ra’yi dalam tafsir

Ibnu “Ajibah:

1.

Menjelaskan kosa kata (mufradat): kesederhanaan penafsiran Ibnu ‘Ajibah terletak
pada perhatiannya ketika menafsirkan suatu kata dalam al-Qur’an. Sebelum mengurai
panjang lebar penafsirannya Ibnu ‘Ajibah menjelaskan beberapa kosa kata yang

kiranya perlua diterjemahkan, seperti pada surat Al-Nazi‘at ayat 1-4?2
st a1, W 55 ) Ay el { ooy’
B2 sl B
et ) e JU Lils e ) e g 2 Wshais 1ol {lass ol

20 Muchlis Hanafi, Asbab al-nuzul: Kronologi Sebab Turunnya Wahyu Al-Qur’an, ....... , hal. 449.
2 Ibnu “Ajibah, al-Bahr al-Madid Fi Tafsir al-Qur’an al-Majd, (Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyah, 2015),

Jilid 4, hal. 37.

22 |pnu “Aji>bah, al-Bahr al-Madi>d Fi> Tafsi>r al-Qur’a>n al-Maji>d, al-Bahr al-Madi>d Fi>

Tafsi>r al-Qur’a>n al-Maji>d, (Beirut: Dar Al-Kutub Al-l1Imiyah, 2015), Jilid 8, hal. 225.

121



il By U] Sobl (3 W8 g sl { it L
A ) sl by QW )5S g Oghnd { G Sla LG

sty Wi ol 8] T30 ol

2. Penjelasan I'rab. Perhatian Ibnu “Ajibah terhadap kaidah bahasa terlihat ketika beliau
menjelaskan beberapa ayat yang kiranya perlu di i'rab atau disebutkan kaidah
bahasanya, seperti pada surat al-Bagarah ayat 5-6 dimana beliau menjabarkan kaidah

bahasa arabnya pada penafsirannya?3:

gﬁ.k.s.ﬁj\} {;bﬁd‘
501 s Vsa 5 (3 clywr ey LY (T (st 550 Sl Tana{ 02,47
Of & dhets

ops ald Uy duxes {Balas’

3.  Menggunakan sya’ir sya’ir merupakan ciri khas penafsiran Ibnu ‘Ajibah, dimana
beliau sering mengutip sya’ir sya’ir arab setelah ia menjelaskan perkalimat ayat.
Salah satu contohnya adalah ketika Ibnu “Ajibah menafsirkan surat Al-Qalam ayat 68

dengan menggunakan bait sya’ir berikut #:

Yl skl 3 e 2 (I LR IV | el e 6

Tl G B o 6 S el o Ly Aafy

Kesimpulan

Dari penelitian yang telah penulis paparkan pada halaman yang telah lalu maka dapat
disimpulkan bahwa Ibnu Ajibah dalam tafsirnya Al Bahru Al Madid Fi Tafsir Al-Qur’an Al-
Majid komitment dengan menyatukan tafsir zhahiri dan tafsir isyari. Hal itu tampak dari
penafsirannya terhadap kumpulan-kumpulan ayat Al-Qur'an dimana beliau
menafsirkannya secara bahasa dan ilmu-ilmu Al-Qur’an lainnya seperti asbab al-nuzul,

munasabah, makki dan madani dan setelah menempubh tafsir zhahiri tersebut maka beliau

B |bnu ‘Aji>bah, Al-Bahr al-Madi>d Fi> Tafsi>r al-Qur’a>n al-Maji>d, ..... Jilid 1, hal. 55.
24 |bnu ‘Aji>bah, al-Bahr al-Madi>d Fi> Tafsi>r al-Qur’a>n al-Maji>d, ..... Jilid 7, hal. 48.
% |bnu ‘Aji>bah, Al-Bahr al-Madi>d Fi> Tafsi>r al-Qur’a>n al-Maji>d, ...., Jilid 7, hal. 49.

122



menutupnya dengan tafsir ishari dengan ungkapan beliau al isyarah yang berarti bahwa

tafsir isharinya.

Daftar Pustaka

Ahmad Abdulla>h al-Qars{i Rasula>ni>, al-Bahr al-Madi>d Fi> Tafsi>r al-Qur’a>n al-Maji>d,
(al-Qa>hirah, T{iba’ah Al-Nafagahu Hasan ‘Abba>s Zaki>, 1999).

Ali Abil Hasan, Thabagat Shadhiliyah al-Kubra, (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 2005).

Ibnu “Aji>bah, al-Bahr al-Madi>d Fi> Tafsi>r al-Qur’a>n al-Maji>d, (Beirut: Dar Al-Kutub Al-
[Imiyah, 2015).

Lexy J. Moleong,” Metodologi Penelitian Kualitatif; edisi revisi”, (Bandung: Remadja Karya,
2005)

Mahyuddin bin Hashim, Tafsir Sufi Ishariy in the Methods of Sufi Practice: A Critical Study on
Ibn “Ajibah’s Tafsir al-Bahr al-Madi, dalam Al-Abqari, Journal of Islamic Social
Sciences and Humanities, Faculty of Quranic and Sunnah Studies Universiti Sains
Islam MalaysiaVol. 11 (Oct.) 2017.

Manna’ al-Qattan, Mabahits Fi Ulum Al-Qur’an, (Kairo: Maktabah Wahbah, 2008), h.72.

Mohammad Azwar Hairul, Mengkaji Tafsir Sufi Karya Ibnu Ajibah, (Tanggerang Selatan:
Young Progressive Muslim, 2017).

Muchlis Hanafi, Asbab al-nuzul: Kronologi Sebab Turunnya Wahyu Al-Qur’an, (Kementrian
Agama, 2015).

Nuruddin Nas al-Faqih, Ibnu “Ajibah Sya “ir al-tasawwuf al-Magribi, (Beirut: Kitab Nasyirun,
2013).

Omneya Ayad ,Ibn ‘Ajiba's ‘Oceanic Exegesis of the Qur'an': Methodology and Features,
Journal of Qur'anic Studies, Edinburg University Press, October 2021, vo. 23, No. 3.

Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu Dalam Kehidupan
Masyarakat, (Bandung: Mizan, 2009).

Zubair, Ibnu “Ajibah Wa Al-Majaz Fi Tafsirihi Al-Bahru al-Madid: Surah Yasin Namudzajan,
Thesis University of Abu Bakr Belkaid Tlemcen, Algeria, 2015

123


https://www.euppublishing.com/author/Ayad%2C+Omneya

