
147 
 

 

El-Hikmah: Jurnal Ilmu Dakwah dan 
Komunikasi 

P-ISSN 
E-ISSN 

: 1979-4967 
: 2656-5749 

Vol. 20 No. 11, Januari 2024 
DOI           : 
http://jurnal.alhikmah.ac.id/?journal=elhikmah 

 

 TUJUH KARAKTERISTIK AKHLAK MUSLIM SUKSES 
DUNIA DAN AKHIRAT: TADABBUR SURAT AL-FATIHAH 

Syarifuddin 

Sekolah Tinggi Ilmu Ushuluddin Dirosat Islamiyah Al-Hikmah Jakarta 

Email: syarifuddin@stiudialhikmah.ac.id  

 
 

 

Keywords 

 Seven, Morals, 
Muslim, Al-Fatihah, 
Success 

ABSTRACT 

The purpose of this study is to explain the seven characteristics of Muslim 
morality in the perspective of Surah Al-Fatihah. This study is a literature review 
based on the book of interpretation, hadith books, and books of scholars related to 
the research theme. The conclusion of the study is as follows morality is the 
nature, character and nature that is inherent in every servant, which is 
sometimes in the form of goodness so that it is called commendable morality and 
sometimes in the form of badness so that it is called reprehensible morality. And 
for a Muslim, he should try to have a good and commendable personality, so that 
he can be noble in the sight of Allah and loved by other creatures of Allah. A 
Muslim should have 7 (sevens) commendable morals, so that he can achieve 
success in the world and in the hereafter; always start activities by reading 
bismillah, always be grateful for all the blessings of Allah, always think well of 
Allah, always orientate deeds and actions to the hereafter, always base life on 
worship to Allah and trust in Him and the last is selective in choosing friends. 

 

Kata Kunci: 

Tujuh, Akhlak, Muslim, 
Al-Fatihah, Sukses 

 

ABSTRAK 

Tujuan penelitian ini adalah untuk menjelaskan tentang tujuh 
karakteristik akhlak muslim dalam perspektif Surat Al-Fatihah. 
Penelitian ini merupakan kajian pustaka berdasarkan kitab tafsir, kitab 
hadis, dan buku ulama yang terkait denga tema penelitian. Kesimpulan 
penelitian adalah berikut akhlak adalah sifat, karakter dan tabiat yang 
melekat pada diri setiap hamba, yang kadang berupa kebaikan sehingga 
disebut dengan akhlak terpuji dan kadang berupa keburukan sehingga 
disebut akhlak tercela. Dan bagi seorang muslim, hendaknya berusaha 
untuk memiliki pribadi yang baik dan terpuji, sehingga dirinya dapat 

http://jurnal.alhikmah.ac.id/?journal=elhikmah
mailto:syarifuddin@stiudialhikmah.ac.id


148 
 

mulia disisi Allah dan dicintai oleh makhluk Allah yang lainnya. Seorang 
muslim hendaknya memiliki 7 akhlak yang terpuji, sehingga dapat 
meraih kesukesan di dunia dan di akhirat; selalu memulai aktifitas 
dengan membaca bismillah, selalu bersyukur atas seluruh nikmat Allah, 
selalu berprasangka baik kepada Allah, selalu mengorientasikan amal 
dan perbuatan pada akhirat, selalu melandasi hidup untuk ibadah 
kepada Allah dan tawakkal kepadanya dan yang terakhir selektif dalam 
memilih teman. 

A. Pendahuluan 

Bahwa Al-Qur’an adalah kitab suci sekaligus mukjizat yang dimiliki oleh Rasulullah 

saw untuk disampaikan kepada umatnya, karenanya ia akan terus ada hingga yaumil akhir 

kelak. Dan Al-Qur’an tidak hanya sekedar kalam Allah namun merupakan petunjuk, 

cahaya penerang jiwa serta sumber segala ilmu. Semakin digali kandungan ayat dan surat, 

maka semakin banyak ditemukan ilmu pengetahuan yang terdapat di dalamnya. Selain itu 

pula Al-Qur’an adalah panduan dalam pembentukan karakter manusia untuk menjadi 

hamba rabbani dan mumpuni dihadapan Allah SWT. Allah mengutus nabiNya, 

Muhammad SAW, yang kepribadiannya adalah Al-Qur’an, sebagaimana firman Allah yang 

artinya: “Dan sungguh engkau, berbudi pekerti yang agung”. (QS. Al-Qalam ayat 4). Dan Aisyah 

RA, saat ditanya tentang pribadi dan akhlak Nabi saw, beliau menjawab: “Bahwa pribadi 

dan akhlak beliau adalah Al-Qur’an”.1  

Di era modern saat ini, akhlak adalah salah titik tolak kesalihan peribadi dan kemajuan 

suatu banyak. Seseorang dianggap baik jika tampak dari zhahirnya melakukan perbuatan 

yang baik, dan pada akhirnya suatu banyak akan mengalami kemajuan yang pesat dan 

dikagumi bangsa lainnya, jika semua penduduknya memiliki akhlak yang mulia.  Karena 

itu, penulis mencoba menganalisis salah satu sisi keutamaan Al-Qur’an yaitu dari sisi 

akhlak. Dengan akhlak yang berlandaskan Al-Qur’an itulah yang sebenarnya dapat 

membentuk karakter pribadi yang salih, dan disaat Al-Qur’an sudah mendarah daging 

dalam setiap pribadi muslim maka sejatinya akan menjadi penebar kesalihan dalam segala 

lini kehidupan. Secara khusus penulis mengambil salat satu surat yang bagi semua 

kalangan sangatlah familiar yaitu surat Al-Fatihah. Di dalamnya terdapat banyak 

kandungan yang dapat memberikan inspirasi bagi setiap orang, diantaranya adalah akhlak. 

B. Metode  

                                                           
1. HR. Muslim, dalam hadits yang panjang. https://binbaz.org.sa/ 



149 
 

Penelitian ini merupakan jenis penelitian kualitatif dengan kajian pustaka. Penelitian 

kualitatif tidak dimaksudkan untuk melihat objektifitas suatu masalah tetapi memaknai 

satu masalah atau fenomena tertentu.2 Kesimpulan penelitian kualiatif tidak dilhat salah 

benar seperti pada penelitian kuantitatif yang bersifat positivistik. Penelitian kualiatif ini 

selanjutnya mendapatkan temuan penelitian yang tidak digeneraliasi seperti penelitian 

kuantiatif.3 Seluruh data primer maupun skunder penelitian bersumber dari pustaka yaitu 

Al-Qur’an, kitab tafsir, hadits, jurnal, dan penelitian yang diterbitkan secara online. Metode 

analisis data yang digunakan adalah reduksi data, display data, dan penarikan kesimpulan. 

Sifat analisis data yang digunakan adalah deskriptif analitis.4 

C. Hasil dan Pembahasan 

1. Makna Akhlak 

Kata akhlak berasal dari bahasa Arab yaitu khuluk yang artinya watak, kelakuan, tabiat, 

perangai, budi pekerti, dan tingkah laku atau kebiasaan. Akhlak dalam Islam diartikan 

sebagai perangai atau tingkah laku yang ada dalam diri seseorang yang telah melekat dan 

dilakukan serta dipertahankan secara terus menerus. 

Menurut Imam Al-Ghazali, pengertian akhlak ialah suatu sifat yang tertanam dalam 

jiwa seorang manusia yang dari sifat tersebut akan timbul suatu perbuatan yang mudah 

atau gampang dilakukan tanpa perlu adanya pemikiran dan pertimbangan lagi. Dari 

makna diatas dapat di kategorikan bahwa akhlak dalam Islam dapat dibedakan menjadi 

dua golongan, yaitu akhlak terpuji sudah seharusnya dipunyai oleh seorang muslim. 

Contoh akhlak terpuji adalah kesopanan, jujur, dermawan, rendah hati, tutur katanya 

lembut, santun, rela berkorban, sabar, adil, tawakal, bijaksana, dan lain sebagainya. 

Seseorang yang mempunyai akhlak terpuji atau akhlaqul karimah biasanya akan selalu 

menjaga sikap dan tutur katanya kepada orang lain karena selalu merasa dirinya diawasi 

oleh Allah SWT. 

Akhlak tercela atau akhlaqul mazmumah sudah seharusnya dijauhi oleh umat muslim 

karena dapat mendatangkan mudharat bagi dirinya sendiri dan juga bagi orang lain. contoh 

                                                           
2 Steven J. Taylor, Robert Bogdan, dan Majorie L. DeVault, Introduction to Qualitative Research Methods: 

A Guidebook and Resource, 4 ed. (New Jersey: John Wiley & Sons, 2016). 
3 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantiatif Kualitatif R&D (Bandung: Alfabeta, 2011). 
4 Ajat Rukajat, Pendekatan Penelitian Kualitatif (Qualitative Research Approach) (Sleman: Deepublish, 2018); 

Meinarini Utami dan Suci Ratnawati, “Asbabun Nuzul Ayat Al-Qur’an Berkaitan Produktivitas dan Media 
Pembelajaran Online,” Studia Quranika: Jurnal Studi Quran 6, No. 2 (2022): 217–39, 
https://doi.org/10.21111/studiquran.v6i2.5464. 



150 
 

akhlak tercela diantaranya adalah dusta atau berbohong, iri, dengki, sombong, ujub, fitnah, 

tamak, takabur, hasad, aniaya, ghibah, dan lain sebagainya. Akhlak tercela atau akhlak 

mazmumah ini sangat dibenci oleh Allah SWT dan tidak jarang bagi orang yang 

mempunyai akhlak ini akan dijauhi dan tidak disukai oleh masyarakat sekitar. Seorang 

muslin yang mempunyai dan memelihara akhlak tercela dalam dirinya akan menimbulkan 

penyakit hati dan dosa besar bagi dirinya sendiri. 

2. Tujuan Akhlak 

Dalam ilmu akhlak akan dipaparkan mengenai hal-hal yang baik dan buruk agar 

memberi pemahaman bagi manusia dalam bertingkah laku agar tidak salah mengambil 

langkah yang nantinya akan merugikan diri sendiri maupun orang lain dalam masyarakat. 

Setelah memahami mengenai konsep baik dan buruk, tentunya secara naluriah kita akan 

berusaha untuk meninggalkan keburukan dan selalu berusaha menuju kebaikan. Melalui 

ilmu akhlak, maka jalan yang seharusnya ditempuh dengan begitu rumit akan menjadi 

nyaman dan terasa penuh kedamaian.5 

3. Nama dan Keutamaan Surat Al-fatihah 

Al-Fatihah terdiri dari tujuh ayat dan menurut mayoritas ulama diturunkan di 

Mekkah.6 Namun menurut pendapat sebagian ulama, seperti Mujahid, surat ini diturunkan 

di Madinah. Menurut pendapat lain lagi, surat ini diturunkan dua kali, sekali di Mekkah, 

sekali di Madinah.7 Ia merupakan surat pertama dalam daftar surat Al-Qur’an. Meski 

demikian, ia bukanlah surat yang pertama kali diturunkan, karena surah yang pertama kali 

diturunkan adalah Surah al-Alaq.8 

Dalam kitab ibnu katsir –begitu masyarakat mengenal buku tafsir- yang disusun oleh 

seorang ulama kharismatik, kaya ilmu pengetahuan, imam al-jalil, imaduddin, abu alfida 

Ismail bin Umar bin Katsir Al-Qurasyi Ad-Damsyqi, berjudul “Tafsir Al-Qur’an al-Azhim, 

pada buku jilid pertama beliau menyebutkan beberapa nama-nama lain dari surat Al-

fatihah beserta alasannya yaitu sebagai berikut;  

a. Fatihatul kitab karena surat ini secara tertulis pembuka kitab Al-Qur’an dan dengannya 

pula menjadi pembuka bacaan pada setiap shalat. 

b. Ummul kitab  (Induk Al-Qur’an) 

                                                           
5. https://belajargiat.id/akhlak/ 
6. Fakhruddin Ar-Razi, Mafatih al-Ghaib, (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 2000), juz 1, hal. 17. 
7. Alauddin Ali bin Muhammad bin Ibrahim al-Baghdadi (al-Khazin), Lubab at-Ta’wil fi Ma’ani at-Tanzil, (Beirut: Dar al-Fikr, 1979), juz 1, hal. 15. 
8. Muhammad bin Bahadur bin Abdullah az-Zarkasyi, Al-Burhan fi Ulum al-Qur’an, (Beirut: Dar al-Ma’rifah, 1391 H), juz 1, hal. 206. 
 

https://belajargiat.id/akhlak/


151 
 

c. dan ummul Qur’an, (Induk Al-Qur’an) 

d. As-Sab’ul Matsana (tujuan ayat yang diulang-ulang pada setiap rakaat dalam shalat) 

e. Al-Qur’an Al-Azhim, alasan disebut dengan empat nama diatas (2, 3, 4 dan 5)  karena 

hal tersebut sesuai dengan hadits Nabi saw, sebagaimana yang diriwayatkan oleh Abu 

Hurairah beliau berkata: nabi saw bersabda: Al-hamdulillah (surat Al-Fatihah) adalah 

ummul Qur’an, dan Ummul Kitab, Sab’ul matsani dan Al-Qur’an Al-Azmim. Imam Al-

Bukhari mengatakan dalam awal kitab tafsir: “Disebut ummul Kitab, karena al-Fatihah 

ditulis pada permulaan al-Qur’an dan dibaca pada permulaan shalat. Ada juga yang 

berpendapat, disebut demikian karena seluruh makna al-Qur’an kembali kepada apa 

yang dikandungnya.” 

f. Al-Hamdu  hal tersebut sesuai dengan hadits yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah, 

bahwa Nabi saw bersabda: “Allah Ta’ala berfirman: Aku membagi shalat (maksudnya: Al 

Fatihah) menjadi dua bagian, yaitu antara diri-Ku dan hamba-Ku dua bagian dan bagi hamba-

Ku apa yang ia minta. Jika hamba mengucapkan ’alhamdulillahi robbil ‘alamin (segala puji 

hanya milik Allah)’, Allah Ta’ala berfirman: Hamba-Ku telah memuji-Ku. Ketika hamba tersebut 

mengucapkan ‘ar rahmanir rahiim (Yang Maha Pengasih lagi Maha Penyayang)’, Allah Ta’ala 

berfirman: Hamba-Ku telah menyanjung-Ku. Ketika hamba tersebut mengucapkan ‘maaliki 

yaumiddiin (Yang Menguasai hari pembalasan)’, Allah berfirman: Hamba-Ku telah 

mengagungkan-Ku. Beliau berkata sesekali: Hamba-Ku telah memberi kuasa penuh pada-Ku. 

g. As-Shalah  seperti hadits yang diatas dan karena al-Faatihah itu sebagai syarat sahnya 

shalat 

h. As-Syifa  seperti hadits yang diriwayatkan oleh Ad-Darami dari Abu Sa’id secara 

marfu’ nabi Saw bersabda: “Fatihatul kitab adalah syifa (penawar) dari setiap racun”.  

i. Ar-Ruqyah  sebagaimana yang terdapat dalam riwayat Abu Said Al-Khudriyyi dalam 

kitab shahih imam Bukhari saat beriau meruqyah seseorang lalu sembuh. Maka 

bersabda Rasulullah saw; “tidakkah engkau ketahui bahwa surat Al-Fatihah adalah 

Ruqyah”. 9 

j. Asasul Qur’an (pondasi Al-Qur’an)  dan asas surat Al-Fatihah adalah 

bismillahirrahmanirrahim 

k. Al-Waqiyah (pelindung) 

                                                           
9. Ismail bin Umar bin Katsir al-Qarsyi ad-Damsyiqi, Tafsir al-Qur’an al-Azhim, (Beirut: Dar al-Fikr, 1994), juz 1, hal. 28 



152 
 

l. Al-Kafiyah (cukup, karena surat begitu lengkap dan yang lain tidak lengkap kecuali 

dengannya). 10 

4. Keutamaan Surat Al-Fatihah 

Adapun terkait keutamaan surat Al-Faithah, sebagaimana yang diungkapkan oleh Ibnu 

Katsir dalak kitab tafsirnya menyebutkan; Paling tidak ada, ada dua  keutamaan Surah al-

Fatihah, pertama: membaca Surah Al-Fatihah  adalah salah satu rukun dalam shalat. 

Dengan demikian, ia pun selalu dibaca dalam setiap shalat. Hal ini berdasarkan sabda Nabi 

Muhammad SAW yang artinya: Tidak ada shalat bagi orang yang tidak membaca Surah al-

Fatihah.11 

 Keutamaan kedua adalah bahwa al-Fatihah merupakan surat paling agung dalam Al-

Qur’an. Hal ini berdasarkan sabda Nabi Muhammad SAW yang artinya: Dari Abu Sa’id bin 

al-Mu’alla, ia berkata, Saya sedang shalat, lantas Nabi SAW memanggilku, dan aku tidak menyahut 

panggilan beliau. (Usai shalat), aku pun menemui beliau dan berkata, “Ya, Rasulullah, saya sedang 

shalat.” Beliau lalu bersabda, “Bukankan Allah berfirman: [ Hai orang-orang yang beriman, 

penuhilah seruan Allah dan seruan Rasul apabila Rasul menyeru kamu kepada suatu yang 

memberi kehidupan kepada kamu (QS. Al-Anfal: 24)?”] Kemudian, beliau kembali bersabda, 

“Maukah kau kuajari sebuah surat yang paling agung dalam Al Quran sebelum kamu keluar dari 

masjid nanti?” Maka beliau pun berjalan sembari menggandeng tanganku. Tatkala kami sudah 

hampir keluar masjid, aku pun berkata, “Wahai Rasulullah, Anda tadi telah bersabda, ‘Aku akan 

mengajarimu sebuah surat paling agung dalam Al Quran?’” Maka beliau bersabda, “(Surat itu 

adalah) Alhamdulillaahi Rabbil ‘alamiin (surat Al Fatihah), itulah As Sab’ul Matsaani (tujuh ayat 

yang sering diulang-ulang dalam shalat) serta Al Quran Al ‘Azhim yang dikaruniakan kepadaku.”12 

 

 

5. Selalu memulai aktifitas dengan membaca bismillahirrahmanirrahim  

Ayat pertama yang termaktub pada surat Al-Fatihah adalah kata 

bismilahirrahmirrahim yang bermakna “dengan menyebut nama Allah yang Maha 

pengasih dan penyayang” 

                                                           
10. Tafsir ibnu katsir juz 1, hal. 101. 
11. Muhammad bin Hibban bin Ahmad Abu Hatim, Shahih Ibn Hibban, (Beirut: Muassasah ar-Risalah, 1993), juz 5, hal. 81. 
12. Abu Abdullah Muhammad bin Ismail bin Ibrahim bin al-Mughirah al-Ja’fi al-Bukhari, Al-Jami’ al-Musnad ash-Shahih al-Mukhtashar, (Beirut: Dar 
ath-Thauq an-Najah, 1422 H), juz 12, hal. 450. 
 



153 
 

Kata yang singkat dan simple namun menjadi penentu diterima atau tidaknya amal 

setiap hamba Allah SWT.  

Nabi SAW bersabda yang artinya: Setiap perkara penting, yang tidak dimulai dengannya 

“bismilaahirrahmaan nirrahiim” maka perkara tersebut sia-sia (kurang barokahnya)” 

Ayat ini terdiri dari 5 kata yang harus melekat dari setiap hamba saat akan melakukan 

aktifitas dan menjadi pengiring dari akhlak yang menentukan kesuksesan hidupnya.  

Karenanya, membaca basmalah sangat disunahkan pada saat mengawali setiap 

pekerjaan. Bahkan di antara ulama ada yang mewajibkannya. Bahkan yang menarik adalah 

kata ini disunnahkan pula membacanya ketika hendak berjima’ (melakukan hubungan 

badan), berdasarkan hadits dalam kitab Shahih al-Bukhari dan shahih Muslim, dari Ibnu 

‘Abbass ra. bahwa Rasulullah saw. pernah bersabda  yang artinya: “Seandainya seseorang di 

antara kalian apabila hendak mencampuri istrinya membaca: bismillaahi allaahumma janabnasy 

syaithaana, wa jannabisy syaithaana maa razaqtanaa (Dengan nama Allah, jauhkanlah kami dari 

syaitan dan jauhkanlah syaitan dari apa yang Engkau anugerahkan kepada kami), jika Allah 

menakdirkan anak melalui hubungan keduanya, maka anak itu tidak akan diganggu syaitan 

selamanya.” 

Bahwa hidup manusia terbagi pada dua sisi; ibadah wajib (amal yang terbatas pada 

waktu dan jumlah) dan ibadah sunnah (amal  yang lingkupnya luas, tidak terbatas baik 

waktu dan jumlah). 

Namun secara hitungan waktu yang disediakan Allah kepada manusia adalah banyak; 

24 jam dalam satu hari, 7 hari dapat satu pekan,  30 hari dalam satu bulan dan 364 hari 

dalam satu tahun, adalah sedikit sekali jika setiap hamba menggunakan waktunya dan 

mengisinya untuk ibadah yang wajib. 

Jika dikalkulasikan dalam hidup seorang hamba; waktu sehari untuk ibadah shalat 24 

jam, hanya 50 menit, harta yang wajib dizakatkan hanyak 2,5 % dari total yang dimiliki, dan 

ibadah puasa hanya 29/30  hari dari 365 hari, dan haji hanya sekali dalam seumur hidup. 

Sangat sedikit waktu yang digunakan untuk amal ibadah, meskipun jika setiap hamba 

melaksanakan kewajiban, menunaikan amal wajibnya dengan baik, maka Allah akan 

senang dan cinta kepadanya. Sesuai dengan yang termaktub dalam hadits qudsi. Nabi saw 

bersabda; Allah SWT berfirman yang artinya: Dan tidaklah seorang hamba mendekat kepada-

Ku; yang lebih aku cintai daripada apa-apa yang telah Aku fardhukan kepadanya.  



154 
 

Namun, Allah akan menambahkan kecintaannya kepada setiap hamba, jika disamping 

melakukan yang diwajibkan, juga melakukan yang amalan yang disunnahkan, yang jumlah 

dan waktunya tidak terbatas.13 

Lanjutan haditsnya: “Hamba-Ku terus-menerus mendekat kepada-Ku dengan ibadah-ibadah 

sunnah hingga Aku pun mencintainya. Bila Aku telah mencintainya, maka Aku pun menjadi 

pendengarannya yang ia gunakan untuk mendengar, menjadi penglihatannya yang ia pakai untuk 

melihat, menjadi tangannya yang ia gunakan untuk berbuat, dan menjadi kakinya yang ia pakai 

untuk berjalan. Bila ia meminta kepada-Ku, Aku pun pasti memberinya. Dan bila ia meminta 

perlindungan kepada-Ku, Aku pun pasti akan melindunginya.”.14 

Dengan Kalimat bismillah mampu mengubah kebiasaan menjadi ibadah, seperti makan 

dan minum yang asalnya adalah kebiasaan yang dilakukan oleh setiap orang 3 kali sehari, 

akan hanya sebagai kebiasaan yang dapat mengenyangkan atau menghilangkan lapar saja, 

jika tidak diawali dengan kalimat mulia yaitu bismillah, namun jika setiap makan atau 

minum selalu diawali dengan bismillah, maka makan dan minumnya akan menjadi ibadah, 

selain memberikan rasa kenyang dan menghilangkan rasa lapar dan haus tapi juga akan 

dicatat sebagai ibadah dan beroleh pahala dari Allah SWT. 

Paling tidak kata bismillahirrahmanirrahim mengandung 4 hal 

a) Huruf Bi, yang berarti dengan, seakan sang hamba menyampaikan pengakuannya 

bahwa tidak ada amalan dan aktifitas yang dilakukan oleh karena ada kekuatan 

yang masuk ke dalam dirinya. 

b) Ismillah, yang berarti nama Allah, pelengkap dari pengakuan sebelumnya, bahwa 

kekuatan yang masuk ke dalam dirinya sehingga mampu melakukan amalan dan 

aktifitas yaitu Allah SWT. Karena itu sangat wajar seorang hamba melontakan 

ungkatap “la haula wala quwwata illa billah” (tiada daya dan upaya kecuali karena 

kekuatan Allah SWT).  

Lafzhul jalalah yaitu kata Allah adalah al-Ismul-a’dham (nama yang paling agung), 

karena nama itu menyandang segala macam sifat. Sebagaimana firman Allah: 

Huwallaahulladzii laa ilaaha illaa huwa ‘aalimul ghaibi wasy-syaHaadati huwar 

rahmaanur rahiim “Dialah Allah yang tiada ilah [yang berhak diibadahi] selain Dia, yang 

                                                           
13. HR. Bukhari, tawadhu, jil. 20, hal. 158. Maktabah syamilah 
14. HR. Al-Bukhâri 6502 Fathul Bârî, jil. 11, hal 348. Maktabah syamilah 



155 
 

mengetahui yang ghaib dan nyata. Dialah yang Maha Pengasih lagi Maha Penyayang.” (QS. Al-

Hasyr: 22) 

Dengan demikian, semua nama-nama yang baik itu menjadi sifat-Nya. Dalam kitab 

shahih Bukhari dan Muslim diriwayatkan dari Abu Hurairah bahwa Rasulullah bersabda:  

ِ تِسْعَة  إنَِّ  ا مَنْ أحَْصَاهَا دَخَلَ الْجَنَّةَ  لِِلَّّ ا مِائةَ  إلََِّّ وَاحِد  وَتِسْعِينَ اسْم   

“Sesungguhnya Allah mempunyai 99 [sembilan puluh sembilan] nama, seratus kurang 

satu, barangsiapa yang dapat menguasainya, maka ia akan masuk surga.” 15 

 

a) Ar-rahman, yang berarti melekatkan sifat dan af’al Allah yang mulia, Allah yang 

maha penyayang, yang karena sayangnya Allah turun ketentraman, 

kenyamanan, kelapangan, harta berlimpah dan lain sebagainya 

b) Ar-Rahim,  yang berarti melekatkan sifat dan af’al Allah yang mulia yang kedua, 

Allah yang Maha pengasih, kasih Allah tiada pilih kasih. 

 

6. Selalu bersyukur atas nikmat yang Allah berikan 

Ayat kedua dari surat Al-fatihah adalah  

ِ الْعَالَمِينَ  ِ رَب   الْحَمْدُ لِِلَّّ

Artinya: Segala puji bagi Allah, Rabb semesta alam. 

Abu Ja’far bin Jarir mengatakan: “Alhamdulillah berarti syukur kepada Allah swt. 

semata, atas segala nikmat yang telah Dia anugerahkan kepada hamba-hamba-Nya yang 

tidak terhingga jumlahnya, dan tidak ada seorangpun selain Dia yang mengetahui 

jumlahnya. Berupa kemudahan berbagai sarana untuk mentaati-Nya dan anugerah 

kekuatan fisik agar dapat menunaikan kewajiban-kewajiban-Nya. Selain itu, pemberian 

rizki kepada mereka di dunia, serta pelimpahan berbagai nikmat dalam kehidupan, yang 

sama sekali mereka tidak memiliki hak atas hal itu, juga sebagai peringatan dan seruan 

kepada mereka akan sebab-sebab yang dapat membawa kepada kelanggengan hidup di 

surga tempat segala kenikmatan abadi. Hanya bagi Allah segala puji, baik di awal maupun 

di akhir.”16 

Ibnu Jarir mengatakan: “Alhamdulillaa; merupakan pujian yang disampaikan Allah 

untuk diri-Nya. Di dalamnya terkandung perintah kepada hamba-hamba-Nya supaya 

                                                           
15. HR. Bukhari, jil. 9, hal. 261, dan Muslim, Jil. 13, hal. 171. Maktabah syamilah 
16. Ibnu Jarir At-Thobari, surat Al-Fatihah, jil. 1 hal. 2, maktabah syamilah 



156 
 

mereka memuji-Nya. Seolah-olah Dia mengatakan: ‘Ucapkanlah, alhamdulillaa.’” 

Lanjut Ibnu Jarir: “Telah dikenal di kalangan para ulama muta-akhkhirin, bahwa al-hamdu 

adalah pujian melalui ucapan kepada yang berhak mendapatkan pujian disertai 

penyebutan segala sifat-sifat baik yang berkenaan dengan dirinya maupun berkenaan 

dengan pihak lain. Adapun asy-syukru tiada lain kecuali dilakukan terhadap sifat-sifat 

yang berkenaan dengan selainnya, yang disampaikan melalui hati, lisan, dan anggota 

badan. 17 

Diriwayatkan dari al-Aswad bin Sari’ beliau berkata: “Aku berkata kepada Nabi saw: 

‘Ya Rasulallah, maukah engkau aku bacakan puji-pujian yang dengannya aku memuji 

Rabb-ku, Allah Tabaaraka wa Ta’ala.’ Maka beliau bersabda: ‘Tentu saja, [sesungguhnya] 

Rabb-mu menyukai pujian [alhamdu].’” (HR Imam Ahmad dan an-Nasa-i) 

Huruf  “alif” dan “lam” pada kata “alhamdu” dimaksudkan untuk melengkapi bahwa 

segala macam jenis dan bentuk pujian itu, hanya untuk Allah semata. 

“arrabbu” adalah pemilik, penguasa dan pengendali. Menurut bahasa, kata “Rabb” 

ditujukan kepada tuan dan kepada yang berbuat untuk perbaikan. Semuanya itu benar bagi 

Allah Ta’ala. Kata “arrabb” tidak digunakan untuk selain dari Allah kecuali jika disambung 

dengan kata lain setelahnya, misalnya “rabbuddaari” (pemilik rumah). Sedangkan kata “ar-

Rabb” (secara mutlak), hanya boleh digunakan untuk Allah. 

Ada yang mengatakan bahwa “Ar-rabb” itu merupakan nama yang agung (as-Ismul 

A’zham). Sedangkan “al-‘aalamiin” adalah bentuk jamak dari kata “ ’aalimun” yang berarti 

segala sesuatu yang ada selain Allah.  

Az-Zajjaj mengatakan: “al-‘aalamu berarti semua yang diciptakan oleh Allah di dunia 

dan di akhirat.” Sedangkan al-Qurthubi mengatakan: “Apa yang dikatakan az-Zajjaj itulah 

yang benar, karena mencakup seluruh alam (dunia dan akhirat).18 

Imam an-Nawawi dalam kitab al-Adzkâr an-Nâwâwî menjelaskan beberapa hal yang 

disunnahkan untuk membaca hamdalah. "Disunnahkan memulai dengan 'alhamdulillah' 

untuk setiap muallif, orang yang belajar, orang yang mengajar, orang yang diceramahi dan 

orang yang berceramah, serta dalam perkara-perkara penting yang lain." Begitu tulis Imam 

an-Nawawi dalam al-Adzkâr an-Nâwâwî. 

                                                           
17. Ibnu Jarir At-Thobari, surat Al-Fatihah, jil. 1 hal. 3, maktabah syamilah 
18. Ibnu Jarir At-Thobari, surat Al-Fatihah, jil. 1 hal. 4, maktabah syamilah 



157 
 

Kalimat alhamdulillah bahkan menjadi salah satu rukun khutbah Jumat. Sehingga jika 

tidak dibaca, maka khutbah Jumat tersebut tidak sah. Imam as- Syafii seperti ditulis Imam 

an-Nawawi dalam al-Adzkâr an-Nâwâwî sangat menganjurkan setiap orang yang 

melakukan hal-hal penting untuk membaca alhamdulillah, termasuk saat ceramah. 

"Imam as-Syafii Rahimahullah berkata: Aku lebih suka orang yang mengawali setiap 

khutbahnya (ceramahnya) dan setiap hal yang dicari dengan memuji kepada Allah SWT 

(membaca alhamdulillah) dan membaca shalawat kepada Rasulullah SAW.19 

Masih menurut Imam an Nawawi, membaca Alhamdulillah juga disunnahkan setelah 

makan dan minum, setelah bersin, dan ketika melamar seorang perempuan, yaitu meminta 

menjadi istrinya, begitu juga ketika akad nikah, dan setelah keluar dari toilet. 

Dua ayat diatas adalah suatu pengajaran bagi setiap hamba untuk selalu melekatkan diri 

menyebut nama Allah, dan menjadikan karakter yang senantiasa hadir pada setiap awal 

kegiatan dan akhir kegiatan. Awal kegiatan dengan mengucap bismillah dan akhir kegiatan 

dengan mengucap Alhamdulillah.  

Dalam salah syair nasyid bertema “Bismillah” yang dipopulerkan oleh group nasyid 

Raihan, yang berasal dari negeri jiran, diantaranya termaktub bait 

Dimulakan Dengan Bismillah 

Disudahi Dengan Alhamdulillah 

Begitulah Sehari Dalam Hidup Kita 

Mudah Mudahan Dirahmati Allah 

7. Selalu berperasangka baik terhadap Allah 

Ayat ketiga dari surat alfatihah adalah firman Allah 

حِيمِ  حْمَنِ الرَّ  الرَّ

Artinya: Allah Mahapemurah lagi Mahapenyayang 

Al-Qurthubi mengatakan: “Allah mensifati diri-Nya dengan ar-Rahman ar-Rahiim 

setelah Rabbul ‘alamiin, untuk menyelingi anjuran (targhib) sesudah peringatan (tarhib). 

Sebagaimana difirmankan-Nya yang artinya: “Katakanlah kepada hamba-hamba-Ku, 

bahwa sesungguhnya Akulah Yang Mahapengampun lagi Mahapenyayang, dan bahwa 

sesungguhnya adzab-Ku adalah adzab yang sangat pedih.” (al-Hijr: 49-50) 

                                                           
19. An-Nawawi, Al-Adzkar 

https://www.detik.com/tag/alhamdulillah


158 
 

Juga firmannya: “Sesungghnya Rabb-mu amat cepat siksa-Nya, dan sesungguhnya Dia 

Mahapengampun lagi Mahapenyayang.” (al-An’am: 165)20 

Kata al-Qurthubi selanjutnya: “Ar-Rabb merupakan peringatan, sedangkan ar-Rahman 

ar-Rahim merupakan anjuran. Dalam shahih Muslim, disebutkan hadits yang diriwayatkan 

dari Abu Hurairah, Rasulullah saw. bersabda: “Seandainya seorang Mukmin mengetahui 

siksaan yang ada di sisi Allah, niscaya tidak seorangpun yang bersemangat untuk (meraih) 

surga-Nya. Dan seandainya orang kafir mengetahui rahmat yang ada di sisi Allah, niscaya 

tidak akan ada seorangpun yang berputus asa untuk mendapatkan rahmat-Nya.”21 

Dari dua sifat Allah juga dapat kita fahami untuk selalu berhusnudzan kepada Allah, 

bahwa Rahmad Allah sangatlah luas, bahkan rahmat Allah mengalahkan amarah-Nya. 

Pada sisi lain, dua kata diatas, meskipun telah disebutkan pada ayat pertama surat ini,  

memiliki esensi yang berbeda, terutama saat kita memahami bahwa kata Rahman Allah 

sifatnya umum, dan kata Rahim sifatnya khusus. Rahman Allah adalah nikmat yang 

diberikan kepada seluruh makhluk, tidak pandang status, wujud, dan kondisi; semunya 

Allah berikan nikmat-Nya. Sehingga bagi yang memiliki perbedaan nikmat tidak perlu 

gusar dan resah ataupun kesal. Misalnya, orang yang ahli ibadah tidak diberikan nikmat 

duniawi yang banyak, sementara yang ahli maksiat diberikan limpahan nikmat. 

Dalam surat Al-Baqarah ayat 126 disbeutkan permohonan nabi Ibrahim, agar nikmat 

Allah hanya diberikan kepada yang beriman saja, namun Allah memberikan jawaban yang 

lain akan permohonan tersebut. Yang artinya: "Ya Tuhanku, jadikanlah negeri ini, negeri yang 

aman sentosa, dan berikanlah rezeki dari buah-buahan kepada penduduknya yang beriman diantara 

mereka kepada Allah dan hari kemudian. Allah berfirman: "Dan kepada orang yang kafirpun Aku 

beri kesenangan sementara, kemudian Aku paksa ia menjalani siksa neraka dan itulah seburuk-buruk 

tempat kembali". 

Bahwa hidup manusia dan seluruh makhluk yang ada di dunia ini bukanlah kemauan 

makhluk namun merupakan maunya Allah, kehendak dan ketentuan Allah, seluruh 

makhluk termasuk manusia, hanya mengikuti kehendak dan maunya Allah saja, karena itu, 

apapun ketentuan Allah maka harus diterima dengan lapang dada. Dan semua ketentuan 

Allah adalah baik, banyak hikmah dan pelajaran di dalamnya.  

                                                           
20. Al-Qurtubi, Jami ahkamil Qur’an, tafsir surat alfatihah, jil. 1, hal. 6. Maktabah syamilah 
21. Al-Qurtubi, Jami ahkamil Qur’an, tafsir surat alfatihah, jil. 1, hal. 7. Maktabah syamilah 



159 
 

Jika ada yang bertanya; bagaimana jika orang yang kebiasaannya buruk, suka berbuat 

jahat atau bertabiat kejam. Apakah itu termasuk maunya Allah dan kehendak-Nya? 

Jawabannya; hal itu bukan maunya Allah dan kehendak-Nya. Karena setiap kehendak 

Allah pasti mengandung kebaikan, sementara jika ada yang memiliki kebiasaan buruk, 

suka berbuat jahat dan bertabiat kejam, itu semua merupakan penyimpangan dari tabiat 

asli manusia. Dan Allah telah mengutus para nabi dan Rasul untuk memberikan arahan 

kepada manusia dan menjelaskan tugas manusia di muka bumi.  

Allah juga berfirman yang artinya: “Dan apabila mereka melakukan perbuatan keji, mereka 

berkata: "Kami mendapati nenek moyang kami mengerjakan yang demikian itu, dan Allah menyuruh 

kami mengerjakannya". Katakanlah: "Sesungguhnya Allah tidak menyuruh (mengerjakan) 

perbuatan yang keji". Mengapa kamu mengada-adakan terhadap Allah apa yang tidak kamu ketahui? 

(QS. Al-A’raf:28) 

Dan mustahil Allah menciptakan makhlukNya lalu menjerumuskan mereka pada 

kenistaan, karena itu Allah maha Rahman, siapapun manusia diberikan kebaikan olehNya. 

Jika bersyukur dan beriman kepadaNya, maka dirinya akan beroleh kebaikan yang lebih 

banyak dari Allah, namun sebaliknya, jika ingkar dan kufur, maka Allah sangat pedih akan 

siksanya. 

8. Selalu mengorientasikan hidup dan amal pada akhirat 

Adapun ayat keempat  

ينِ   مَالِكِ  يوَْمِ الد ِ

Artinya: Yang menguasai hari pembalasan 

Ayat diatas sangatlah mendalam maknanya, bahkan sangat baik untuk dijadikan 

akhlak pribadi seorang muslim. Yaitu kesadaran bahwa setiap amalan pasti ada 

konsekwensinya di akhirat kelak. Tiada amalan yang sia-sia dihadapan Allah, semua pasti 

ada perhitungannya dan kelak ada balasannya. Allah SWT berfirman yang artinya: “Dan 

kami tidak menciptakan langit dan bumi dan apa yang ada di antara keduanya dengan bermain-main: 

Dan Kami tidak menciptakan keduanya melainkan dengan hak, tetapi kebanyakan mereka tidak 

mengetahui”. (QS. Ad-Dukhan: ayat 38-39)  

Allah maha pemilik hari pembalasan, baik dan buruk amal setiap hamba-Nya akan 

tercatat dan terhitung pada buku catatan amal masing-masing hamba-Nya. 



160 
 

Jika kita buka jabaran tentang ayat ini, pada surat dan ayat berikut disebutkan tentang 

hakikat amal yang kelak akan diperlihatkan dan dipersaksikan dihadapan pelaku masing-

masing. Selain Allah SWT banyak yang akan menjadi saksi seluruh amal manusia. 

a) Allah sudah pasti menjadi saksi utama atas segala perbuatan manusia, karena Allah 

sangat dekat dan lekat dengan diri manusia. Allah SWT berfirman yang srtinya: “Dan 

Kami telah menciptakan manusia dan Kami mengetahui apa yang dibisikkan oleh jiwanya 

berupa lintasan-lintasan dan pemikiran-pemikiran, dan Kami lebih dekat kepadanya daripada 

urat yang berada di lehernya yang tersambung dengan jantungnya.” (QS. Qaf ayat16) 

dan dimanapun manusia berada pasti Allah bersamanya. lihat surat Al-Mujadilah 

ayat 7. Allah SWT berfirman yang artinya: “Tidakkah kamu perhatikan, bahwa 

sesungguhnya Allah mengetahui apa yang ada di langit dan di bumi? Tiada pembicaraan 

rahasia antara tiga orang, melainkan Dialah keempatnya. Dan tiada (pembicaraan antara) lima 

orang, melainkan Dialah keenamnya. Dan tiada (pula) pembicaraan antara jumlah yang 

kurang dari itu atau lebih banyak, melainkan Dia berada bersama mereka di manapun mereka 

berada. Kemudian Dia akan memberitahukan kepada mereka pada hari kiamat apa yang telah 

mereka kerjakan. Sesungguhnya Allah Maha mengetahui segala sesuatu.  

Malaikat yang diberi tugas mencatat amal manusiam yaitu malaikat Raqib dan Atif, 

termaktub dalam surat Qaf ayat 17-18. Allah berfirman yang artinya: “(yaitu) ketika dua 

orang malaikat mencatat amal perbuatannya, seorang duduk di sebelah kanan dan yang lain 

duduk di sebelah kiri. Tiada suatu ucapanpun yang diucapkannya melainkan ada di dekatnya 

malaikat pengawas yang selalu hadir”. 

Anggota tubuh manusia, yaitu tangan dan kaki yang akan menjadi saksi perbuatan 

manusia, termaktub dalam surat Yasin ayat 65. Allah SWT berfirman yang artinya: 

“Pada hari ini, Kami menutup mulut mereka rapat-rapat, sehingga mereka menjadi bisu tidak 

berbicara untuk mengingkari kekufuran dan kemaksiatan yang mereka kerjakan di dunia, dan 

Kami menjadikan tangan mereka berbicara menyampaikan apa yang dilakukannya di dunia, 

lalu kaki mereka memberikan kesaksian atas apa yang mereka lakukan berupa kemaksiatan dan 

ia berjalan kepadanya”. 

b) Kulit yang melekat pada tubuh manusia, mulai dari ujung kaki hingga ujung kepala, 

semuanya juga akan menjadi saksi atas perbuatan manusia, termaktub dalam surat 

Fushilat ayat 21. Allah SWT berfirman yang artinya: “Dan mereka berkata kepada kulit 

mereka: "Mengapa kamu menjadi saksi terhadap kami?" Kulit mereka menjawab: "Allah yang 



161 
 

menjadikan segala sesuatu pandai berkata telah menjadikan kami pandai (pula) berkata, dan 

Dialah yang menciptakan kamu pada kali pertama dan hanya kepada-Nya lah kamu 

dikembalikan". 

c) Bumi tempat manusia tinggal dan hidup juga akan menjadi saksi atas segala tindak 

tanduk dan perbuatan manusia, termaktub dalam surat Al-Zalzalah ayat 4. Allah SWT 

berfirman yang artinya: “Pada hari itu bumi menceritakan beritanya” 

Karenanya, kelak manusia tidak ada bisa mengelak dari catatan amal perbuatan 

selama di dunia, semua tercatat secara rapi dan detail. Dan karenanya pula orang-orang 

yang tidak beriman keheranan dengan hal tersebut, sehingga mereka berkata: Catatan amal 

ibadah yang dilakukan oleh setiap hamba di dunia ini pun dapat dianalogikan seperti buku 

rapor seorang siswa. Hasil akhir dari seluruh amalan yang dikerjakan dapat diketahui pada 

saat catatan amal atau kitab tersebut diberikan kepadanya pada hari pembalasan nanti.  

Oleh karena itu, mengorientasikan seluruh kepada akhirat sangatlah penting dan 

niscaya, agar setiap insan senantiasa berhati-hati saat akan melakukan perbuatan dan 

perkataan. Rasululalh SAW sendiri pernah dinasihati oleh Jibril AS..Haditsnya adalah 

sebagai berikut yang artinya:  

Dari Sahl bin Sa’d bahwasanya Rasulullah bersabda: “Jibril mendatangiku lalu berkata, “Wahai 

Muhammad! Hiduplah sesukamu karena sesungguhnya kamu akan mati, cintailah siapa yang kamu 

suka karena sesungguhnya engkau akan berpisah dengannya dan berbuatlah sesukamu karena 

sesungguhnya engkau akan diberi balasan karenanya”.22 

Hari pembalasan berarti hari perhitungan bagi semua makhluk, disebut juga hari 

kiamat. Mereka diberi balasan sesuai dengan amalnya. Jika amalnya baik maka balasannya 

baik pula. Jika amalnya buruk, maka balasannya pun buruk kecuali bagi orang yang 

diampuni. 

9. Selalu menjadikan hidup dan amal untuk ibadah 

Adapun ayat kelima dari surat Al-fatihah adalah  

 إياك نعبد وإياك نستعين

Artinya: “Hanya Engkaulah yang kami ibadahi dan hanya kepada Engkaulah kami mohon 

pertolongan.” 

                                                           
22. Mustadrak al-hakim Jil. 5, hal. 463, hadits no. 7991, al-mundziri dalam kitabnya “At-Targhin wa tarhib”, jil. 1 hal. 485, diriwayatkan oleh Thabrani 

dalam kitab Awsat dan sanadnya Hasan, di shahihkan oleh Syaikh Al-Albani dalam kitab shahih Al-Jami Shagir, hadits no. 73 bisa dilihat  

https://www.alukah.net/sharia/0/79600/#ixzz6UVe2M4qm 

https://www.alukah.net/sharia/0/79600/#ixzz6UVe2M4qm


162 
 

Dari ayat diatas dapat difahami bahwa karakter muslim sukses adalah yang 

menjadikan seluruh amal dan aktifitasnya untuk ibadah kepada Allah dan tawakkal 

kepada-Nya.  

Makna ibadah secara bahasa adalah bersimpuh, berserah diri, tunduk dan patuh 

kepada Allah. Sedangkan secara istilah bermakna mengarahkan secara amal perbuatan 

untuk Allah dengan penuh keikhlasan dan ketundukan, sebagaimana yang disebutkan 

dalam surat Al-Bayyinah ayat 5. Allah SWT berfirman yang artinya: “Tidaklah mereka 

diperintah kecuali untuk beribadah kepada Allah dengan penuh keikhlasan dan ketundukan dan 

itulah agama yang lurus”. 

Adapun ibadah yang benar adalah yang memenuhi dua syarat yaitu ikhlas kerena 

Allah dan sesuai syariat yang telah diajarkan Allah dan Rasul-Nya.  

Bahwa perbuatan manusia terbagi pada dua hal; mahdhoh (ritual) dan ghairu mahdhoh 

(non ritual). Dan keduanya tersebut akan diterima Allah dan berpahala jika memenuhi dua 

syarat diatas. Itulah makna ayat yang termaktub dalam surat Al-Mulk ayat 2, Allah 

berfirman yang artinya: “Dialah Allah, yang telah menciptakan kematian dan kehidupan, untuk 

menguji kalian siapa diantara kalian yang terbaik amalnya”.  

Allah menciptakan makhlukNya bukanlah untuk hal sia-sia, namun ada tujuan khusus 

yaitu ibadah, meskipun ada 2 macam yang Allah perintahkan makhluknya dalam hal 

beribadah 

a) Ibadah yang wajib ditunaikan dan harus tunduk kepada Allah, meski suka atau 

tidak suka, thaw’an aw karhan, (lihat QS Fushilat ayat 11) yaitu kepada seluruh 

makhluk Allah selain manusia dan jin. Semua diperintahkan untuk tunduk sesuai 

dengan perintahnya, seperti matahari terbit dari arah timur dan terbenam di bagian 

barat, bumi berputar sesuai dengan rotasinya, bintang, bulan, pepohonan dan 

tumbuhan serta binatang serta makhluk lainnya semuanya tunduk dan patuh atas 

perintah Allah, (lihat QS. AlBaqarah ayat 164 dan QS. Al-Isra ayat 44, dan QS. An-

Nur ayat 41) 

b) Ibadah yang wajib ditunaikan namun sifatnya ikhtiyar (kebebasan memilih) yaitu 

kepada manusia dan jin, meskipun pastinya ada konsekwensi yang akan diterima 

dari ikhtiyar manusia dan jin atas amal ibadahnya tersebut. 

Dari keterangan diatas dapat difahami bahwa ada sebagian manusia yang lupa akan 

tujuan diciptakan dirinya ke muka bumi, yaitu beribadah kepada sang Khalik. Sebagaimana 



163 
 

yang termaktub dalam surat Adz-Dzariyah ayat 65. Bahkan kalau dipresentasekan maka 

secara mayoritas manusia yang keliru dalam mengorientasikan hidupnya. Ada yang 

hidupnya bergelimang dosa, berlumur maksiat, penghamba hawa nafsu dan syaitan, 

menjalani hidup di jalan kesesatan dan lain sebagainya.  

Allah SWT dalam surat Al-Insan berfirman yang artinya: “Sesungguhnya Kami 

memberikan jalan petunjuk yang lurus, ada yang bersyukur dan ada yang kufur”. (Surat Al-Insan: 

ayat 3)  

Apa konsekwensinya jika seseorang senantiasa amal perbuatannya untuk ibadah? 

Jawabnya adalah beberapa hal berikut: 

a) Bahwa orang yang melandasi hidupnya untuk ibadah maka amal perbuatannya 

akan senantiasa karena Allah 

b) Bahwa orang yang melandasi hidupnya untuk ibadah maka dirinya akan senantiasa 

tunduk dan patuh atas segala aturan Allah 

c) Bahwa orang yang melandasi hidupnya untuk ibadah maka dirinya akan senantiasa 

sesuai dengan syariat Allah 

d) Bahwa orang yang melandasi hidupnya untuk ibadah maka dirinya akan senantiasa 

merendah diri, tidak sombong dan angkuh, bahkan saat berada dipuncak 

kejayaanpun akan tetap tawadhu dihadapan Allah. 

 

Penggalan pertama, yakni “Hanya kepadamu kami beribadah.” Merupakan 

pernyataan berlepas dari kemusyrikan. Sedangkan pada penggalan kedua, yaitu “hanya 

kepada-Mu kami memohon pertolongan” merupakan sikap berlepas diri dari upaya dan 

kekuatan serta menyerahkan urusannya hanya kepada Allah. 

Dalam ayat tersebut (al-Fatihah ayat 5) terjadi perubahan bentuk dari ghaib (orang 

ketiga) kepada mukhathab (orang kedua, lawan bicara) yang ditandai dengan huruf “Kaf” 

pada kata “iyyaaka”. Yang demikian itu memang selaras karena ketika seorang hamba 

memuji kepada Allah, maka seolah-olah ia merasa dekat dan hadir di hadapan-Nya. Oleh 

karena itu, Allah berfirman: iyyaaka na’budu wa iiyaaka nasta’iin. 

10. Selalu istiqamah di jalan syariat 

Adapun ayat keenam dari surat al-fatihah adalah  

 إهدنا الصراط المستقيم

Artinya: “Tunjukilah kami jalan yang lurus.” 



164 
 

Inilah keadaan yang dapat menyempurnakan seorang hamba, yaitu berusaha untuk 

menjaga dirinya berada dalam jalan yang lurus. Tentunya istiqamah di jalan Allah atau 

jalan yang lurus adalah pemberian dan anugerah Allah. Karenanya seorang hamba agar 

selalu memohon kepada Allah untuk diberikan petunjuk pada jalan yang lurus dan 

diberikan kekuatan untuk komitmen dan konsisten pada jalan tersebut.  

Dalam kitab tafsir Al-Munir, karangan Prof. DR. Wahbah Az-Zuhaily disebutkan 

bahwa hidayah Allah terdiri pada beberapa tahap;  

a) Hidayah fitriyah  yang dimiliki bayi sejak lahir; dimana dia merasakan kebutuhan 

makan dan minum sehingga dia menherit atau menangis meminta makan dan 

minum jika kedua orang tuanya lupa 

b) Hidayah hissiyah (indra)  yang melengkapi hidayah pertama.  

c) Hidayah aqliyah (akal)  yang lebih tinggi daripada kedua hidayah diatas. 

Sehingga dengannya mampu melakukan melakukan perubahan dan membangun 

peradaban 

d) Hidayah agama  hidayah yang tidak keliru, sumber yang takkan menyesatkan. 

Terkadang akal keliru dan nafsu terbawa arus kesenangan dan syahwat sehingga 

merjerumuskan seseorang ke dalam kehancuran. Karena itu, manusia butuh suatu 

evaluator; pembimbing dan penunjuk yang tidak terpengaruh oleh hawa nafsu. 

Dengan hidayah ini, membantu dan membimbing setiap hamba ke jalan yang lurus, 

baik setelah terjebak ke dalam kesalahan maupun sebelumnya.  

e) Hidayah istiqamah  yaitu petunjuk dan bimbingan, pertolongan dan taufik untuk 

menapaki jalan kebaikan dan keselamatan dan agar selalu komitmen pada jalan 

agama yang benar, tidak menyimpang dan condong pada jalan kesesaatan.  Dan 

hidayah lebih khusus daripada hidayah agama. Hidayah inilah yang Allah 

perintahkan kepada hamba-Nyauntuk senantiasa memohon kepadanya. 23 

Secara bahasa istiqomah yang berasal dari bahasa Arab artinya lurus sedangkan 

menurut istilah istiqomah dapat diartikan sebagai perbuatan menjaga perbuatannya tetap 

pada jalan yang lurus dan tidak berubah karena sesuatu. Istiqamah dalam islam berarti 

menjaga segala iman dan taqwa dijalan Allah dengan tetap beribadah menjalani 

perintahnya dan senantiasa menjauhi larangannya.   

                                                           
23. Tafsir al-Munir, terjemah Indonesia, jil. 1, hal 37 



165 
 

Seorang muslim hendaknya selalu istiqomah kepada Allah SWT dan menjaga 

ibadahnya serta tidak berpaling dari Allah SWT dengan alasan apapun juga. Allah SWT 

sendiri menyebutkan perintah untuk beristiqomah dalam Alqur’an dan begitu juga Rasul 

yang menyebutkan perintah istiqamah tersebut dalam haditsnya.  

Dalam Alqur’an surat Fusilat ayat 30, Allah berfirman bahwa surga dijabjikan bagi 

meraka, muslim yang beristiqamah dalam ibadahnya. Firman Allah tersebut berbunyi, 

yang artinya: “Sesungguhnya orang-orang yang mengatakan: “Tuhan kami ialah Allah” kemudian 

mereka meneguhkan pendirian mereka, maka malaikat akan turun kepada mereka dengan 

mengatakan: “Janganlah kamu takut dan janganlah merasa sedih; dan gembirakanlah mereka dengan 

jannah yang telah dijanjikan Allah kepadamu”. (QS Fushilat : 30) 

Dalam suatu hadits seseorang bertanya kepada Rasulullah SAW yang artinya: “Ya 

Rasulullah SAW tolong ajarkan sesuatu kepadaku yang paling penting dalam islam dan saya tidak 

akan bertanya lagi kepada siapapun. Nabi menjawab: “Katakanlah aku beriman kepada Alah, 

kemudian istiqomah (Konsisten menjalankan perintahnya dan mejauhi larangan”. 24 

Jika ditanya: “Mengapa seorang mukmin meminta hidayah pada setiap saat, baik pada 

waktu mengerjakan shalat maupun di luar shalat, padahal ia sendiri menyandang sifat itu. 

Apakah yang demikian itu termasuk tahshilul hashil (berusaha memperoleh sesuatu yang 

sudah ada)?” jawabannya adalah tidak. Kalau bukan karena dia perlu memohon hidayah 

siang dan malam hari, niscaya Allah tidak akan membimbing ke arah itu. Sebab seorang 

hamba senantiasa membutuhkan Allah setiap saat dan situasi agar diberi keteguhan, 

kemantapan, penambahan, dan kelangsungan hidayah, karena ia tidak kuasa memberikan 

manfaat atau mudlarat kepada dirinya sendiri kecuali Allah menghendaki. Oleh karena itu 

Allah selalu membimbingnya agar ia senantiasa memohon kepada-Nya setiap saat dan 

supaya Dia memberikan pertolongan, keteguhan dan taufik. 

Allah telah memerintahkan orang-orang yang beriman untuk tetap beriman. Dan hal 

itu bukan termasuk tahshilul hashil, karena maksudnya adalah ketetapan, kelangsungan, 

dan kesinambungan amal yang dapat membantu kepada hal tersebut. Allah juga 

memerintahkan kepada hamba-Nya yang beriman agar mengucapkan do’a yang 

artinya:“Ya Rabb kami, jangan Engkau jadikan hati kami condong kepada kesesatan sesudah Engkau 

beri petunjuk kepada kami, dan karuniakanlah kepada kami rahmat dari sisi-Mu, karena 

sesungguhnya Engkau Mahapemberi [karunia].” (Ali ‘Imraan: 8) 

                                                           
24. HR. Imam Bukhari dan Muslim. Lihat https://sites.google.com/site/hadethtahleli1112/alahadyth/hdyth-ql-amnt-ballh-thm-astqm 

https://sites.google.com/site/hadethtahleli1112/alahadyth/hdyth-ql-amnt-ballh-thm-astqm


166 
 

Seorang muslim yang baik dan sukses adalah yang memiliki jiwa konsisten pada 

pendirian dan tidak plin plan dalam melaksanakan aktifitas kesehariannya, terutama dalam 

masalah keyakinan dan kehidupan beragama. Berusaha terus menjaga dan 

mempertahankannya sambil memohon kepada agar diberi keketapan dan kemantapan 

pada jalan yang lurus, agama yang benar dan akhlak yang mulia. 

 

11. Selalu selektif dalam memilih teman 

Adapun ayat terakhir dan menjadi akhlak seorang muslim yang dapat memberikan 

kesuksesan hidup di dunia dan akhirat adalah firman Allah : 

 صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين

“[Yaitu] jalan orang-orang yang telah Engkau anugerahkan nikmat kepada mereka; bukan 

[jalan] mereka yang dimurkai dan bukan [pula jalan] mereka yang sesat.”) 

Firman-Nya: Shiraathal ladziina an-‘amta ‘alaihim “Yaitu jalan orang-orang yang telah 

Engkau anugerahkan nikmat kepada mereka.” 

Hal tersebut sesuai dengan firman Allah pada surat An-Nisa yang artinya: “Dan 

Barangsiapa yang mentaati Allah dan Rasul (Nya), mereka itu akan bersama-sama dengan orang-

orang yang dianugerahi nikmat oleh Allah, Yaitu: Nabi-nabi, Para shiddiiqiin, orang-orang yang 

mati syahid, dan orang-orang saleh. dan mereka Itulah teman yang sebaik-baiknya. yang demikian 

itu adalah karunia dari Allah, dan Allah cukup mengetahui.” (an-Nisaa’: 69-70) 

Itulah sebaik-baik teman versi Al-Qur’an, mereka yang memiliki ciri ketaatan kepada 

Allah dan Rasul-Nya; yaitu Para Nabi, Orang-orang yang jujur, Orang-orang berjuang di 

jalan Allah hingga menggapai syahadah, Orang-orang yang shalih 

Mengapa seorang muslim harus selektif dalam memilih teman?  

Diriwayatkan dari Abu Musa RA, Nabi SAW bersabda yang artinya: “Seseorang yang 

duduk (berteman) dengan orang shalih dan orang yang jelek bagaikan berteman dengan pemilik 

minyak wangi dan pandai besi. Pemilik minyak wangi tidak akan merugikanmu; engkau bisa membeli 

(minyak wangi) darinya atau minimal engkau mendapat baunya. Adapun berteman dengan pandai 

besi, jika engkau tidak mendapati badan atau pakaianmu hangus terbakar, minimal engkau mendapat 

baunya yang tidak enak.” 25 

                                                           
25. HR. Bukhari, bab Al-Athar wal misk, Jil. 7, hal. 287. Maktabah Syamilah 



167 
 

Dari Abu Hurairah RA, Rasulullah SAW bersabda yang artinya: “Seseorang akan 

mencocoki kebiasaan teman karibnya. Oleh karenanya, perhatikanlah siapa yang akan menjadi teman 

karib kalian.”26 

Teman yang shalih punya pengaruh untuk menguatkan iman dan terus istiqamah 

karena kita akan terpengaruh dengan kelakuan baiknya hingga semangat untuk beramal. 

Sebagaimana kata pepatah Arab, yang artinya “Yang namanya sahabat bisa menarik 

(mempengaruhi).”27 

Ahli hikmah juga menuturkan yang artinya: “Seseorang itu bisa dinilai dari orang yang 

jadi teman dekatnya.” 

12. Manfaat Berteman dengan Orang Shalih 

 Dia akan mengingatkan kita untuk beramal shalih, juga saat terjatuh dalam 

kesalahan. 

Yang menjadi dalil teman shalih akan selalu mendukung kita dalam kebaikan dan 

mengingatkan kita dari kesalahan, lihat kisah persaudaraan Salman dan Abu Darda’ 

berikut yang artinya: Dari Aun bin Abi Juhaifah dari bapaknya berkata, “Nabi SAW pernah 

mempersaudarakan antara Salman dan Abu Darda’. Tatkala Salman bertandang (ziarah) ke rumah 

Abu Darda’, ia melihat Ummu Darda’ (istri Abu Darda’) dalam keadaan mengenakan pakaian yang 

serba kusut. Salman pun bertanya padanya, “Mengapa keadaan kamu seperti itu?” Wanita itu 

menjawab, “Saudaramu Abu Darda’ sudah tidak mempunyai hajat lagi pada keduniaan.” Kemudian 

Abu Darda’ datang dan ia membuatkan makanan untuk Salman. Setelah selesai Abu Darda’ berkata 

kepada Salman, “Makanlah, karena saya sedang berpuasa.” Salman menjawab, “Saya tidak akan 

makan sebelum engkau pun makan.” Maka Abu Darda’ pun makan. Pada malam harinya, Abu 

Darda’ bangun untuk mengerjakan shalat malam. Salman pun berkata padanya, “Tidurlah.” Abu 

Darda’ pun tidur kembali. Ketika Abu Darda’ bangun hendak mengerjakan shalat malam, Salman 

lagi berkata padanya, “Tidurlah!” Hingga pada akhir malam, Salman berkata, “Bangunlah.” Lalu 

mereka shalat bersama-sama. Setelah itu, Salman berkata kepadanya: “Sesungguhnya bagi Rabbmu 

ada hak, bagi dirimu ada hak, dan bagi keluargamu juga ada hak. Maka penuhilah masing-masing 

hak tersebut.“ Kemudian Abu Darda’ mendatangi Nabi SAW lalu menceritakan apa yang 

baru saja terjadi. Beliau lantas bersabda, “Salman itu benar.”28 

  

                                                           
26. HR. Abu Daud, no. 4833; Tirmidzi, no. 2378; dan Ahmad, 2:344. Al-Hafizh Abu Thahir mengatakan bahwa sanad hadits ini shahih 
27. https://www.alukah.net/sharia/0/106305/ 
28. HR. Bukhari, bab Shan’u tho’am wattakalluf liddhaif, jil. 7, hal. 76, maktabah syamilah 



168 
 

Dia akan mendoakan kita dalam kebaikan. 

Dalam suatu riwayat  Dari Shafwan bin ‘Abdillah bin Shafwan –istrinya adalah Ad 

Darda’ binti Abid Darda’-, beliau mengatakan, “Aku tiba di negeri Syam. Kemudian saya 

bertemu dengan Ummu Ad-Darda’ (ibu mertua Shafwan, pen) di rumah. Namun, saya 

tidak bertemu dengan Abu Ad-Darda’ (bapak mertua Shafwan, pen). Ummu Ad-Darda’ 

berkata, “Apakah engkau ingin berhaji tahun ini?” Aku (Shafwan) berkata, “Iya.” Ummu 

Darda’ pun mengatakan, “Kalau begitu do’akanlah kebaikan pada kami karena 

Nabi SAW pernah bersabda yang artinya: “Sesungguhnya do’a seorang muslim kepada 

saudaranya di saat saudaranya tidak mengetahuinya adalah doa’a yang mustajab 

(terkabulkan). Di sisi orang yang akan mendo’akan saudaranya ini ada malaikat yang 

bertugas mengaminkan do’anya. Tatkala dia mendo’akan saudaranya dengan kebaikan, 

malaikat tersebut akan berkata: Aamiin. Engkau akan mendapatkan semisal dengan 

saudaramu tadi.” Shafwan pun mengatakan, “Aku pun bertemu Abu Darda’ di pasar, lalu 

Abu Darda’ mengatakan sebagaimana istrinya tadi. Abu Darda’ mengatakan bahwa dia 

menukilnya dari Nabi SAW.”.29  

Teman dekat yang baik akan dibangkitkan bersama kita pada hari kiamat. 

Dari Abu Musa RA, ia berkata yang artinya: “Ada yang berkata pada Nabi SAW, ‘Ada 

seseorang yang mencintai suatu kaum, namun ia tak pernah berjumpa dengan mereka.’ 

Nabi SAW lantas bersabda, ‘Setiap orang akan dikumpulkan bersama orang yang ia cintai.’” 30 

Selain berusaha selektif dalam memilih teman, juga perlu mengetahui lalu menghindar 

dari sahabat dan teman yang buruk, yang cirinya disebutkan oleh Allah pada penutup surat 

Al-Fatihah ini, yaitu: ghairil maghdluubi ‘alaihim waladl-dlaal-liin (Bukan jalan mereka yang 

dimurkai dan bukan pula jalan mereka yang sesat.”)  

Jalan orang-orang yang mendapat murka, yang kehendak mereka telah rusak sehingga 

meskipun mereka mengetahui kebenaran namun menyimpang darinya. Dan jalan orang-

orang yang sesat, yaitu orang-orang yang tidak memliki ilmu pengetahuan, sehingga 

mereka berada dalam kesesatan serta tidak mendapatkan jalan menuju kebenaran, adalah 

tipe teman yang buruk yang harus senantiasa diwaspadai dan dihindari. 

Pembicaraan disini dipertegas dengan kata “laa” (bukan), guna menunjukkan bahwa 

di sana terdapat dua jalan yang rusak, yaitu jalan orang-orang Yahudi dan jalan-jalan orang 

                                                           
29. HR. Muslim, bab Fadlud du’a lil muslimin bizhahril ghaib, jil. 13, hal. 271. Maktabah syamilah 
30. HR. Bukhari, bab. Alamatu hubbillah azza wa jalla, bab 19, hal. 147 Maktabah syamilah 
 



169 
 

Nasrani. Juga untuk membedakan antara kedua jalan itu, agar setiap orang menjauhkan 

diri darinya. 

Jalan orang-orang beriman itu mencakup pengetahuan tentang kebenaran dan 

pengamalannya, sementara orang-orang Nasrani tidak memiliki ilmu (agama). Oleh karena 

itu, kemurkaan ditimpakan kepada orang-orang Yahudi, sedangkan kesesatan ditimpakan 

kepada orang-orang Nasrani. Karena orang yang berilmu tetapi tidak mengamalkannya, 

berhak mendapat kemurkaan, berbeda dengan orang yang tidak memiliki ilmu. 

D. Kesimpulan 

Dalam pemaparan singkat diatas dapat diambil kesimpulan sebagai berikut akhlak 

adalah sifat, karakter dan tabiat yang melekat pada diri setiap hamba, yang kadang berupa 

kebaikan sehingga disebut dengan akhlak terpuji dan kadang berupa keburukan sehingga 

disebut akhlak tercela. Dan bagi seorang muslim, hendaknya berusaha untuk memiliki 

pribadi yang baik dan terpuji, sehingga dirinya dapat mulia disisi Allah dan dicintai oleh 

makhluk Allah yang lainnya. Seorang muslim hendaknya memiliki 7 akhlak yang terpuji, 

sehingga dapat meraih kesukesan di dunia dan di akhirat; selalu memulai aktifitas dengan 

membaca bismillah, selalu bersyukur atas seluruh nikmat Allah, selalu berprasangka baik 

kepada Allah, selalu mengorientasikan amal dan perbuatan pada akhirat, selalu melandasi 

hidup untuk ibadah kepada Allah dan tawakkal kepadanya dan yang terakhir selektif 

dalam memilih teman. 

.  

 

Daftar Pustaka 

Abu Abdullah Muhammad bin Ismail bin Ibrahim bin al-Mughirah al-Ja’fi al-Bukhari, Al-

Jami’ al-Musnad ash-Shahih al-Mukhtashar, (Beirut: Dar ath-Thauq an-Najah, 1422 

H). 

Abu Daud, Sunan Abi Daud, Maktabah syamilah 

Ahmad ibnu Hambal, Musnad imam Ahmad, Maktabah syamilah 

Alauddin Ali bin Muhammad bin Ibrahim al-Baghdadi (al-Khazin), Lubab at-Ta’wil fi Ma’ani 

at-Tanzil, (Beirut: Dar al-Fikr, 1979). 

Al-Hakim, Mustadrak al-hakim. Maktabah syamilah 

Al-mundziri. At-Targhin wa tarhib. Maktabah syamilah 



170 
 

Al-Qurtubi, Jami ahkamil Qur’an, Maktabah syamilah 

An-Nawawi, Al-Adzkar. Maktabah syamilah 

Bukhari, Jami’ ash-shahih. Maktabah syamilah 

Fakhruddin Ar-Razi, Mafatih al-Ghaib, (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 2000). 

https://belajargiat.id/akhlak/ 

https://news.detik.com/berita/d-4738885/awali-kegiatan-baca-

bismillahirrahmanirrahim-ini-makna-dan-keutamaannya 

https://sites.google.com/site/hadethtahleli1112/alahadyth/hdyth-ql-amnt-ballh-thm-

astqm 

https://www.alukah.net/sharia/0/106305/ 

 https://www.alukah.net/sharia/0/79600/#ixzz6UVe2M4qm 

https://www.ruangmuslimah.co/28401-pertemanan-seperti-ini-akan-sangat-bermanfaat 

Ibnu Hajar Al-Asqalani, Fath Al-Bari. Maktabah syamilah 

Ibnu Majah, Sunan Ibnu Majah. Maktabah syamilah 

Ibnu Majah, sunan ibnu Majah. Maktabah syamilah 

Imam At-Tirmidzi, shahih imam Tirmidzi, maktabah syamilah 

Ismail bin Umar bin Katsir al-Qarsyi ad-Damsyiqi, Tafsir al-Qur’an al-Azhim, (Beirut: Dar al-

Fikr, 1994). 

Muhammad bin Bahadur bin Abdullah az-Zarkasyi, Al-Burhan fi Ulum al-Qur’an, (Beirut: 

Dar al-Ma’rifah, 1391 H) 

Muhammad bin Hibban bin Ahmad Abu Hatim, Shahih Ibn Hibban, (Beirut: Muassasah ar-

Risalah, 1993). 

Muhammad bin Jarir bin Yazid ath-Thabari, tafsir At-Thabarai, Maktabah syamilah 

Muslim, Al-Jami’ ash-shahih, Maktabah syamilah 

Sayyid Qutb, fi zhilalil Qur’an, Dar el syuruq, Lebanon, cet. 28, tahun 1994 

Siyar A’lam An- Nubala’,  

Ta’thir Al-Anfas min Hadits Al-Ikhlas 

Tuhfah Al-Ahwadzi 

Wahbah Az-zuhaili, Tafsir al-Munir, aqidah syariah manhaj. Beirul Lebanon 

 

 

 



171 
 

 

 

 

 

 

 


