
1 
 

 

El-Hikmah: Jurnal Ilmu Dakwah dan 
Komunikasi 

P-ISSN 
E-ISSN 

: 1979-4967 
: 2656-5749 

Vol. 21 No. 12, Juli 2024 
DOI           : 
http://jurnal.alhikmah.ac.id/?journal=elhikmah 

 

SEJARAH PERKEMBANGAN GERAKAN TARBIYAH DEWAN 

DAKWAH ISLAMIYAH INDONESIA DI INDONESIA 

Irfan Syuhudi1, Suparto2  

1Universitas Islam Negeri (UIN) Syarif Hidayatullah, Jakarta, Indonesia; email: 
irfan_syuhudi23@mhs.uinjkt.ac.id 

2Universitas Islam Negeri (UIN) Syarif Hidayatullah, Jakarta,, Indonesia; email: 
suparto@uinjkt.ac.id 

 

Keywords 

Tarbiyah Movemen, 

Dewan Da’wah 

Islamiyah Indonesia, 

Indonesia 

ABSTRACT 

The tarbiyah movement is a well-organized action or activity in the field 
of education with the main objective of educating Muslims by creating 
various formal and non-formal programs, small or large scope. Indonesia 
as one of the countries with the largest Muslim population in the world, 
has many Islamic organizations built by Muslim scholars and scholars 
who are always competing in developing tarbiyah in Indonesia, one of 
which is the Indonesian Islamic Da'wah Council (DDII) or also called the 
Da'wah Council. Dr. Mohammad Natsir as one of the founders of the 
Da'wah Council in 1967 AD as well as being the first chairman, has 
always been committed to continuing to foster and educate the ummah 
not through politics but through da'wah and tarbiyah with its 3 main 
pillars being mosques, campuses and pesantren. Therefore, the 
development of Dewan Da'wah's tarbiyah movement is considered 
important to be discussed in scientific writing. The method of writing this 
study is qualitative and the theories and information are taken from 
scientific sources such as books and journals. This study concludes that 
the role of the Da'wah Council through the Tarbiyah movement in 
Indonesia is very important because it has built many educational 
institutions and has given birth to many ulama, da'i, Muslim scholars 
and national figures who are now felt by many layers of Indonesian 
society in various regions. 

 
 
 
 

http://jurnal.alhikmah.ac.id/?journal=elhikmah
mailto:irfan_syuhudi23@mhs.uinjkt.ac.id


2 
 

Kata Kunci: 

Gerakan Tarbiyah, 

Dewan Dakwah 

Islamiyah 

Indonesia, 

Indonesia. 

ABSTRAK 

Gerakan tarbiyah merupakan aksi atau aktivitas yang tertata rapih 
di bidang pendidikan dengan tujuan utama untuk mencerdaskan 
ummat Islam dengan membuat berbagai program formal dan non-
formal, lingkup kecil ataupun besar. Indonesia sebagai salah satu 
negara dengan penduduk yang beragama Islam terbesar di dunia, 
telah memiliki banyak organisasi Islam yang dibangun oleh ulama 
dan cendekiawan muslim yang senantiasa berlomba-lomba dalam 
mengembangkan tarbiyah di Indonesia salah satunya Dewan 
Dakwah Islamiyah Indonesia (DDII) atau disebut juga Dewan 
Da’wah. Dr. Mohammad Natsir sebagai salah satu pendiri Dewan 
Da’wah di tahun 1967 M sekaligus menjadi ketua umum pertama, 
selalu berkomitmen untuk terus membina dan mendidik ummat 
bukan melalui politik tapi lewat dakwah dan tarbiyah dengan 3 
pilar utamanya adalah masjid, kampus dan pesantren. Maka 
perkembangan gerakan tarbiyah Dewan Da’wah dianggap 
penting untuk dibahas dalam penulisan ilmiah. Metode penulisan 
pada studi ini menggunakan kualitatif yang teori serta segala 
informasinya diambil dari sumber ilmiah seperti buku dan jurnal. 
Studi ini menyimpulkan bahwa peran Dewan Da’wah melalui 
gerakan Tarbiyah di Indonesia sangat penting karena telah banyak 
membangun lembaga-lembaga pendidikan dan telah melahirkan 
banyak ulama, da’i, cendekiawan muslim dan tokoh nasional yang 
sampai sekarang dirasakan oleh banyak lapisan masyarakat 
Indonesia di berbagai daerah. 

A. Pendahuluan 

Gerakan merupakan sebuah perbuatan atau aksi yang direncanakan untuk perubahan  

keadaan atau kondisi tertenti.1 Manusia sebagai makhluk yang diciptakan memiliki tubuh 

dan akal yang sehat dan sempurna dengan selalu melakukan aktivitas atau aksi yang 

bersifat dinamis karena banyak hal yang ingin dicapai baik untuk dirinya sendiri ataupun 

orang banyak. Hal tersebut diringkas menjadi sebuah pergerakan yang diharapkannya 

mengarah ke kegiatan yang positif di semua bidang. Bidang yang dirasa sangat penting 

untuk diperhatikan salah satunya adalah Tarbiyah yang memiliki sinonim Ta’lim dan Ta’dib 

yang sama-sama diartikan sebagai Pendidikan.2 

Pada sejarah Gerakan Tarbiyah yang dijalan oleh para tokoh, ulama dan cendekiawan 

muslim yang hidup di zaman pra dan pasca kemerdekaan Indonesia dilatar belakangi 

                                                           
1 KEMDIKBUD, “KBBI KEMDIKBUD,” https://kbbi.kemdikbud.go.id/, t.t. 
2 Imroatun Imroatun dan Ilzamudin Ilzamudin, “Sejarah Peristilahan Tarbiyah Dan Taklim Dalam 

Tinjauan Filsafat Pendidikan Islam,” Ulumuddin: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman 10, no. 2 (29 Desember 2020): 163–
76, https://jurnal.ucy.ac.id/index.php/agama_islam. 



3 
 

karena kondisi ummat Islam saat itu yang begitu jauh dari kata “sejahtera” baik dari sisi 

akhlak, ekonomi maupun pengetahuan. Faktor tersebut menjadikan para tokoh muslim 

nasional mulai bergerak untuk menjawab permasalahan yang sedang dihadapi dengan 

pembagian strategin atau polanya ke dalam 4 periode politik antara lain yang pertama 

Periode Pemerintahan yang Represif (1970-1980), kedua Periode Politik yang lebih 

Akomodatif (1990-1997), ketiga Periode Demokratik (1998-2003) dan yang keempat Periode 

Dominasi (2004– sekarang). 

Pada 4 periode tersebut khususnya di era pra dan pasca reformasi, Dewan Dakwah 

Islamiyah Indonesia (DDII) atau biasa disebut Dewan Dakwah yang didirikan oleh 

Mohammad Natsir pada tahun 1967 sebagai salah satu organisasi besar di Indonesia ikut 

serta berperan dalam mengimplementasikan gerakan tarbiyah di Indonesia dengan 

memposisikan sebagai kendaraan baru bagi gerakan keagamaan masyarakat khususnya di 

kalangan mahasiswa. Para aktivis dakwah termasuk dari kader Dewan Da’wah 

menggunakan masjid kampus sebagai tempat untuk melatih dan mendidik kaum muda, 

membangun dan memperkuat identitas Islam dan solidaritas kolektif mereka.3 

Kenyataan dakwah yang tidak bisa dihindari juga adalah kebutuhan dakwah di 

pelosok yang berbeda dengan masyarakat modern yang mudah dalam memiliki akses 

terhadap materi dakwah berkat kecanggihan, dan teknologi yang mendukung di daerah 

perkotaan. Dewan Dakwah Islamiyyah Indonesia menunjukkan kepeduliannya terhadap 

masyarakat terasing melalui aktivitas dakwahnya.4 Sehingga Dewan Da’wan menyiapkan 

kader da’inya melalui gerakan tarbiyah dalam bentuk pendirian serta pembinaan banyak 

lembaga pendidikan untuk semua umur, terkhusus para mahasantri di Ma’had ‘Aly yang 

fokus pembelajarannya pada perbaikan serta hafalan Al-Qur’an dan ilmu agama islam 

berbasis kitab kuning. 

 Gerakan Tarbiyah Dewan Da’wah memfokuskan pada 3 pilar utama dalam 

dakwahnya yaitu masjid, kampus dan pesantren dengan program pendidikan kepada 

semua kalangan, terkhusus pada generasi kaum muslimin ditingkat pasca SLTA/SMA 

sederajat. Mengadakan pertemuan dalam bentuk  halaqah diskusi islami di kampus-

                                                           
3 Masdar Hilmy, Islamism and democracy in Indonesia: Piety and pragmatism (Institute of Southeast Asian 

Studies, 2010). 
4 Dadang Budiman, “Dakwah pada Masyarakat Terasing Upaya Dewan Dakwah Islam Indonesia 

(DDII) terhadap Suku Akit SondeRiau,” Anida (Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah) 18, no. 2 (25 Juni 2019): 181–
94, https://doi.org/10.15575/anida.v18i2.5075. 



4 
 

kampus dan melalui pendirian Akademi Da’I Indonesia (ADI) dan Ma’had ‘Aly yang 

bertujuan untuk melahirkan ulama dan da’I yang kompeten serta memperkuat jaringan 

dakwah di Indonesia. Hal ini menjadi sangat relevan dalam menjaga keberlanjutan nilai-

nilai Islam di masyarakat yang semakin heterogen dan dinamis. Dalam makalah ini, akan 

dibahas sejarah dan dinamika gerakan tarbiyah yang dilakukan oleh Dewan Da’wah 

Islamiyah Indonesia dari masa ke masa sampai saat ini dan pencapaian tarbiyah apa saja 

yang sudah dirasakan oleh ummat Islam Indonesia. 

 

B. Metode  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif untuk menganalisis Gerakan 

Tarbiyah Dewan Dakwah Islamiyah Indonesia (DDII). Penelitian kualitatif yang digunakan 

pada tulisan ini dengan proses penyelidikan untuk memahami masalah sosial berdasarkan 

gambaran kompleks, dibentuk dengan kata, melaporkan pandangan rinci tentang informan 

dan dilakukan secara alami.5 

Semua informasi dan sumber data diambil dari berbagai sumber ilmiah dan 

terpercaya seperti jurnal, buku dan website. Pada penelitian ini bertujuan mendalami secara 

mendalam perihal sejarah perkembangan gerakan tersebut dalam pembinaan umat Islam 

di Indonesia melalui tarbiyah atau pendidikan. Metode kualitatif dipilih karena mampu 

menggali fenomena sosial dan budaya yang kompleks, serta memberikan pemahaman 

mendalam tentang sejarah dan perkembangan internal organisasi Dewan Da’wah dan 

pengalaman individu yang terlibat dalam gerakan dakwah. 

  

                                                           
5 Fita Fathurokhman, Metodologi Penelitian Komunikasi Kualitatif, Cetakan Pertama (Jakarta Timur: PT. 

Bumi Aksara, 2024). 



5 
 

C. Hasil dan Pembahasan 

I. Gerakan Tarbiyah 

a. Definisi Gerakan Tarbiyah 

Padanan akar kalimat Gerakan Tarbiyah terdapat 2 kata yang terpisah sebelum 

akhirnya menjadi 1 istilah yang penting. Kata pertama yaitu Gerakan dengan asal katanya 

itu “gerak” yang memiliki makna sebuah dorongan untuk melakukan perubahan atau 

peralihan baik dari tempat maupun kondisi.6 Zaman dan kondisi di Indonesia bersifat 

dinamis dengan selalu berubah di semua bidang. Bidang Tarbiyah yang termasuk 

merasakan perubahannya, baik modelnya, sistemnya maupun orang-orang yang 

berkecimpung di dalam Tarbiyah itu sendiri. Maka dari itu, Tarbiyah sangat dirasa perlu 

adanya gerakan untuk mencapai pada tujuan yang bermanfaat bagi seluruh lapisan 

masyarakat dan negara. 

Sedangkan kata yang kedua yaitu Tarbiyah merupakan istilah bahasa Arab yang 

secara harfiyah memiliki sinonim dengan taklim dan ta’dib yang yang mengarah artinya 

pada pendidikan. Taklim, menurut tafsir kontemporer Al-Manar, diartikan sebagai "proses 

transmisi berbagai ilmu pengetahuan ke dalam jiwa individu tanpa adanya batasan 

ketentuan tertentu." Namun, makna taklim berbeda dengan tarbiyah. Al-Attas menjelaskan 

bahwa meskipun taklim sering disinonimkan dengan tarbiyah, keduanya memiliki 

perbedaan mendasar. Taklim, dalam pandangan Al-Attas, mengacu pada pengenalan 

tempat segala sesuatu dalam sebuah sistem, dengan cakupan yang lebih umum 

dibandingkan tarbiyah. Tarbiyah lebih terbatas, karena tidak hanya berfokus pada 

pengetahuan tetapi juga pada kondisi eksistensial yang melibatkan aspek fisik dan mental. 

Berbeda dengan pandangan tersebut, Al-Abrasy menyatakan bahwa taklim justru lebih 

khusus daripada tarbiyah, karena taklim hanya berfokus pada upaya membekali individu 

dalam aspek-aspek tertentu saja, sedangkan tarbiyah mencakup keseluruhan aspek 

pendidikan.7 

                                                           
6 KEMDIKBUD, “KBBI KEMDIKBUD.” 
7 Ma’zumi, Syihabudin, dan Najmudin, “PENDIDIKAN DALAM PERSPEKTIF AL-QUR’AN DAN AL-

SUNNAH : Kajian Atas Istilah Tarbiyah, Taklim, Tadris, Ta’dib dan Tazkiyah,” TARBAWY : Indonesian Journal 
of Islamic Education 6, no. 2 (30 November 2019): 193–209, https://doi.org/10.17509/t.v6i2.21273. 



6 
 

Istilah tarbiyah dalam Agama Islam biasa disebut juga dengan At-Tarbiyah Al-

Islaamiyyah yang jika diteliti secara etimologi terdapat 3 akar kata :8 

1. Akar kata dari يربو ربا  dengan wazan (pola kata) ( يَفْعلَُُ - فَعلَََ )yang artinya bertambah dan 

berkembang, sebagaimana dalam QS. Ar- Ruum (30): 39, 

تُمْ مِنْ ربًا لِيََبُْ وَ فِ أَمْوَالِ النَّاسِ   }اللَِّّ عِنْدَ فَلََ يَ رْبوُ }وَمَا آَتَ ي ْ

“Riba yang kamu berikan agar berkembang pada harta orang lain, tidaklah berkembang 

dalam pandangan Allah.” 

2. Berasal dari يربى ربى  Rabiya - Yarba memiliki wazan (pola kata) yang sama dengan خفي 

) khafīya – yakhfā يخفى يفَْعلََُ - فَعِلََ ), dan maknanya adalah: tumbuh dan berkembang, 

sebagaimana sya’ir Imam Ibnul ‘Araby : 

  ربَيِتُ  وَبِِاَ مَنْزِلِ  بَِكَّةَ  … فإَِنِّ  عَنِّ  سَائِلَا  يَكُ  فَمَنْ 

 “Barangsiapa yang bertanya tentangku, maka sesungguhnya …  

di Makkah tempat tinggalku, dan di sanalah aku tumbuh (berkembang)” 

3. Akar kata yang ketiga ini dari  َيربَ  رب  rabba - yarubbu memiliki wazan (pola kata) 

yang sama dengan  َيمدَ  مد  madda - yamuddu ( يفَْعلَُُ - فَعلَََ ), yang berarti memperbaiki, 

menangani urusannya, mengaturnya, memimpin, dan mengawasinya. Dari makna 

ini, Hassa ̄n ibn Tha ̄bit berkata sebagaimana disebutkan oleh Ibn Mand ̣ūr dalam 

Lisān al-‘Arab:9 

 البَحْرِ  رَ حَائِ  تَ رُبُّبُ  مَِّا … صَافِيَة   بَ يْضَاءَ  دُرَّة   مِنْ  #  القَصْرِ  بِسَاحَةِ  الخرُُوجِ  يَ وْمَ  … لنََا بَ رَزْتَ  إِذْ  أَحْسَنُ  وَلََنَْتَ 

“Engkau lebih tampak menawan ketika muncul di hadapan kami … pada hari keluar 

di halaman istana, #  dari mutiara putih yang jernih … dihasilkan dari pengaturan 

arus lautan yang berputar.” 

 

Perihal 3 akar kata dari kata Tarbiyah tersebut, terlihat adanya perbedaan pada 

padanan kata tersebut, baik di huruf maupun harakat. Secara Zhohir dalam bahasa arab 

bahwa sering kali ketika beda huruf atau beda harakat maka akan berbeda juga artinya, 

                                                           
8 Abd al-Raḥmān al-Naḥlāwī, Uṣūl al-Tarbiyah al-Islāmiyyah wa Asālībuhā fī al-Bayt wa al-Madrasah wa al-

Mujtama‘, 25 ed. (Damaskus: Dār al-Fikr Al-Ṭab‘ah, 2007). 
9 Abu al-Fadl Muhammad ibn Mukarram ibn Ali Ibn Manzur al-Ansari, Lisan al-’Arab, Ketiga (Beirut: 

Dar Sader, 1414). 



7 
 

akan tetapi jika diperhatikan ketiga maknanya hampir sama yaitu tumbuh atau 

berkembang. Pada hakikatnya bahwa Tarbiyah yang diartikan ke bahasa Indonesia 

Pendidikan, bersifat dinamis yakni terus tumbuh dan bergerak menuju kepada kebaikan 

hingga kesempurnaan karena dorongan dari faktor-faktor yang didapati.  

Adapun pengertian secara terminologi, bahwa sebagian ulama banyak menjabarkan 

seperti : 

1. Imam al-Baydhawi (wafat 685 H) dalam tafsirnya Anwar al-Tanzil wa Asrar al-Ta’wil 

mengatakan bahwa Tarbiyah adalah  

ئاا ئاا فَشَي ْ  تَ بْلِيغُ الشَّيْءِ إِلََ كَمَالِهِ شَي ْ

“Menyampaikan sesuatu (pendidikan) menuju kesempurnaan secara bertahap”.10  

2. Imam Al-Raghib al-Isfahani (wafat 502 H) dalam kitab Mufradat mengatakan :   

 التَّمَامِ  حَدِّ  إِلََ  فَحَالا  حَالا  الشَّيْءِ  إِنْشَاءُ 

“Membentuk sesuatu tahap demi tahap hingga mencapai kesempurnaan.”11 

  

Pemahaman tentang tarbiyah terungkap perihal kesimpulan dasarnya yang 

disebutkan oleh Syaikh Abd al-Raḥmān al-Naḥlāwī dalam kitabnya Uṣūl al-Tarbiyah al-

Islāmiyyah bahwa Tarbiyah atau Tarbiyah Islamiyah adalah 

، وَالجْتِمَاعِيُّ الَّذِي يُ ؤَدِّي إِلََ اِعْتِنَاقِ الِإسْلََمِ   .ا فِ حَيَاةِ الفَرْدِ وَاجَمََاعَةِ ، وَتَطْبِيقِهِ كُلِّي  الت َّنْظِيمُ الن َّفْسِيُّ

“pengaturan psikologis dan sosial yang membawa seseorang untuk menerima Islam dan 

menerapkannya secara penuh dalam kehidupan individu dan masyarakat.”12 Kemudian 

beliau mencantumkan 4 Poin penting perihal Tarbiyah secara keseluruhan : 

بْيَِةَ عَمَلِيَّةٌ هَادِفَةٌ، لََاَ أَغْرَاضُهَا وَأَهْدَافُ هَا وَغَايَ تُهَ  أُولَهَا:   أَنَّ التََّّ

َ الحقََّ عَلَى الِإطْلََقِ هُوَ اللهُ الخاَلِقُ  الثَّانيَِةُ:   أَنَّ المرَُبِّّ

بْوَِيَّةُ وَالت َّعْلِيمِيَّةُ وَفْقَ ت َ  الثَّالثِةَُ:  بْيَِةَ تَ قْتَضِي خُطَطاا مُتَدَرجَِّةا تَسِيَُ فِيهَا الََعْمَالُ التََّّ  تيِب  رْ أَنَّ التََّّ

                                                           
10 Nasir al-Din Abu Sa’id Abdullah ibn ’Umar ibn Muhammad al-Shirazi al-Baydawi, Anwar al-Tanzil 

wa Asrar al-Ta’wil, 1 ed. (Beirut: Dar Ihya al-Turath al-Arabi, 1418). 
11 Abu al-Qasim al-Husayn ibn Muhammad al-Raghib al-Asfahani, Al-Mufradat fi Gharib al-Quran, 

Pertama (Beirut: Dar al-Qalam, al-Dar al-Shamiyyah, 1412). 
12 al-Naḥlāwī, Uṣūl al-Tarbiyah al-Islāmiyyah wa Asālībuhā fī al-Bayt wa al-Madrasah wa al-Mujtama‘. 



8 
 

تَقِلُ مَعَ النَّاشِئِ مِنْ طَوْر  إِلََ طَوْر ، وَمِنْ مَرْحَلَة  إِلََ مَرْحَلَة    مُنَظَّم  صَاعِد ، يَ ن ْ

، وَتََبِعٌ لِخلَْقِ اِلله وَإِيَجادِهِ، كَمَا أَنَّهُ تََبِعٌ لِشَرْعِ اِلله وَدِينِهِ الرَّابعَِةُ: أَ   .نَّ عَمَلَ المرَُبِّّ تََل 

1. Tarbiyah adalah proses yang bertujuan, yang memiliki maksud, tujuan, dan sasaran 

yang jelas.   

2. Pendidik yang sesungguhnya secara mutlak adalah Allah, Sang Pencipta.   

3. Tarbiyah memerlukan rencana bertahap, di mana kegiatan pendidikan dan 

pengajaran berjalan menurut urutan yang teratur dan berkelanjutan, membawa 

peserta didik dari satu tahap ke tahap berikutnya.   

4. Pekerjaan pendidik mengikuti penciptaan dan pengaturan Allah, serta sejalan 

dengan syariat dan agama-Nya.13 

 

Kesimpulan definisi dan pemahaman Gerakan Tarbiyah adalah sebuah aktivitas 

yang mendorong peralihan yang terstruktur pada lingkup dakwah dan pendidikan Islam 

yang berbasis di Indonesia untuk menyiapkan generasi manusia yang berkarakter dan 

beradab dengan menerima Islam dan menerapkannya secara penuh dalam kehidupan 

individu dan masyarakat. 

  

b. Sejarah Gerakan Tarbiyah di Indonesia 

Negara Kesatuan Replubik Indonesia (NKRI) merupakan negara yang memiliki 

banyak penduduk yang menganut agama Islam. Pada saat awal kemerdekaan, kondisi 

kesejahteraan di semua bidang masih dibilang memprihatinkan disebabkan pasca 

perlawawan dengan para penjajah. Hal ini membuat para ulama dan tokoh nasional 

berempati yang kemudian mengambil peran dengan membangkitkan dan menguatkan 

Tarbiyah di seluruh pelosok NKRI dalam bentuk “Gerakan” agar lebih terkordinasi dan 

tercapai tujuan yang sudah direncanakan khususnya mencerdaskan kaum muslimin. 

Sebagai sebuah gerakan, Tarbiyah harus berpikir tentang bagaimana 

mempertahankan aspek formal, non formal dan informal dalam gerakannya. Beberapa 

langkah dari Gerakan Tarbiyah yang dicanangkan oleh sebagian ulama dan tokoh nasional 

pada awal kemerdekaan Indonesia pada kenyataannya ada sebagian dari mereka yang 

                                                           
13 al-Naḥlāwī. 



9 
 

memonopoli gerakan ini dengan faham dan konsep khusus hingga menjadi sebuah 

organisasi tertentu yang berawal pada komunitas kecil yang dalam hal ini menuju pada 

DDII, PKS dan PTI/PERTI. 

Sejarah Gerakan Tarbiyah dalam skala kecil yang bermula di Sumatera Barat yang 

sudah dijalankan sejak pada awal abad 20 oleh para tokoh yang kemudian membentuk 

organisasi dengan nama Persatuan Tarbiyah Islamiyah (PTI) dan kemudian berubah 

menjadi PERTI. Secara singkat, organisasi Persatuan Tarbiyah Islamiyah (PERTI) 

merupakan organisasi sosial keagamaan dan pendidikan Islam yang muncul dari latar 

belakang perkembangan pesat Madrasah Tarbiyah Islamiyah di berbagai daerah yang 

tersebar dan berjauhan, namun memiliki metode dan kurikulum yang serupa. Para ulama 

pendiri menyadari perlunya sebuah badan atau organisasi yang mengelola dan 

mengembangkan madrasah-madrasah tersebut. Maka, mereka bermusyawarah di 

Minangkabau dan sepakat membentuk organisasi yang diberi nama Persatuan Tarbiyah 

Islamiyah pada tanggal 20 Mei 1930. Organisasi PERTI hadir untuk mewakili kelompok 

tradisionalis yang berakar di lingkungan pedesaan, agraris, dan pesantren. Tujuan 

utamanya adalah mencerdaskan umat dengan mendirikan madrasah-madrasah yang 

didirikan oleh para ulama. Lulusan madrasah-madrasah ini diharapkan dapat menjadi da'i 

yang akan menyebarkan dakwah Islam di berbagai tempat.14 

Adapun Gerakan Tarbiyah dalam skala nasional, muncul pada eksplorasi 

perkembangan dakwah yang dijalankan dalam bentuk gerakan Tarbiyah yang muncul di 

Indonesia pada tahun 1983. Dalam hal ini, gerakan tarbiyah yang dimaksud lebih mengarah 

pada pendirian partai politik yaitu Partai Kesejahteraan Sosial (PKS). Gerakan ini masih 

dapat dianggap sebagai gerakan nonformal dalam beberapa hal karena dibentuk oleh 

jaringan yang memulai keberadaan mereka di luar parameter organisasi politik formal yang 

berawal hanya sejumlah kecil orang yang mirip dengan struktur dasar dari 'prototipikal' 

gerakan Islamis yaitu Ikhwanul Muslimin di Mesir. Dan aspek dakwah ‘privat’ (fokus 

kepada kesalehan individu) sangat penting sejak kemunculan gerakan ini di awal 1980-an 

hingga saat ini. Sekiranya terdapat 3 tahap proses dakwah yang diartikulasikan oleh 

Ikhwanul Muslimin Mesir (sebagai embrio dari Gerakan Tarbiyah) yaitu pribadi, sosial dan 

                                                           
14 Afriyanda Putra, “TRANSLITERASI DAN ANALISIS TEKS NASKAH ‘SEJARAH BERDIRINYA 

TARBIYAH ISLAMIYAH’ KARYA ABDUL MANAF,” Jurnal Elektronik WACANA ETNIK 2, no. 2 (2011): 191–
224. 



10 
 

politik, yang kemudian sekarang berjalan berdampingan (co-exist) dalam kegiatan 

dakwah/politik gerakan Tarbiyah yang kemudian berubah menjadi PKS.15 

Selain Partai Keadilan Sejahtera (PKS) yang berkontribusi dalam gerakan tarbiyah di 

Indonesia, Dewan Dakwah Islamiyah Indonesia (DDII) juga memainkan peran penting 

sebagai katalisator utama munculnya gerakan mahasiswa Islam di Indonesia. Dalam 

sejarahnya, DDII terus memotori gerakan mahasiswa Islam, yang kemudian melahirkan 

berbagai gerakan lain di belakangnya. Peran DDII dalam mendorong kebangkitan 

pergerakan ini memberikan pengaruh signifikan terhadap dinamika gerakan Islam di 

kalangan mahasiswa, membentuk pola baru dalam dakwah dan aktivisme keagamaan di 

Indonesia. 

 

c. Periode Dalam Alur Sejarah Gerakan Tarbiyah 

Terdapat 4 periode dalam alur sejarah Gerakan Tarbiyah yang menjadi embrio PKS 

dan DDII di Indoensia :16 

1. PERIODE PEMERINTAHAN YANG REPRESIF (1970-1980)  

Tahun 1970-an dan 1980-an adalah era di mana pemerintah Indonesia mengeluarkan 

kebijakan ketat untuk mengendalikan politik Islam. Itu adalah era yang sulit dan 

menantang bagi kelompok Islamis di Indonesia untuk melakukan kegiatan dakwah 

terbuka. 

Banyak pemimpin Islam, dan terutama mereka yang terlibat dalam Masyumi, 

berusaha untuk membangun gerakan keagamaan baru yang tidak memiliki orientasi politik 

dengan karakter dakwah yang secara diam-diam.17 Maka pada periode ini, awal 

kemunculan Gerakan Tarbiyah yang berasaskan gerakan Islam ini hanya sebatas komunitas 

yang tanpa memiliki nama. Kemudian, gerakan ini secara bertahap dikenal di kalangan 

anggota internal sebagai komunitas usrah (keluarga) yang kemudian diistilahkan sebagai 

Liqo atau Halaqah. 

Pada awal 1980-an, jamaah Tarbiyah dianggap sebagai organisasi bawah tanah yang 

disebut OTB (Organisasi Tanpa Bentuk) atau OBT (Organisasi Bawah Tanah). Walaupun 

                                                           
15 Ai Fatimah Nur Fuad, “Kajian Literatur tentang Perkembangan Historis dan Transformasi Dakwah 

Gerakan Tarbiyah di Indonesia,” Jurnal Lektur Keagamaan 17, no. 2 (20 Februari 2020): 349–82, 
https://doi.org/10.31291/jlk.v17i2.744. 

16 Fuad. 
17 Yudi Latif, Indonesian Muslim intelligentsia and power (Institute of Southeast Asian Studies, 2008). 



11 
 

tahun 1983 sering disebut sebagai tahun berdirinya gerakan Tarbiyah, namun sejarah 

gerakan ini sebetulnya bisa dilacak ke tahun 1968. Tahun 1968 adalah tahun ketika Dewan 

Dakwah Islamiyah Indonesia (DDII), yang dipimpin oleh Muhammad Natsir,18 

menginisiasi program dakwah di kampus-kampus melalui program Bina Masjid Kampus 

(BMK) dan mengadakan kegiatan Latihan Mujahid Dakwah (LMD) yang kemudian dari 

latihan ini lahirlah alumninya 2 tokoh kunci dan pendiri gerakan Tarbiyah yaitu Abu Ridho 

dan Mashadi.19 

Hubungan antara DDII dan kemunculan gerakan Tarbiyah dapat dilihat tidak hanya 

melalui adanya pelatihan LMD tetapi juga terlihat melalui berbagai cara lain seperti 

mengirim siswa untuk belajar di universitas Arab Saudi dan Mesir, kemudian memfasilitasi 

lulusannya untuk menjadi mentor yang terlibat dalam pengajaran Islam dan menyebarkan 

ide-ide Islam di masjid-masjid universitas, dan menerjemahkan, menerbitkan, dan 

mengedarkan buku-buku ideologi dakwah Islam. 

 

2. PERIODE POLITIK YANG LEBIH AKOMODATIF (1990-1997)  

Tidak seperti pada dekade sebelumnya, dari akhir 1980-an, pemerintah Orde Baru 

(1986-1997) mulai mengakomodasi gerakan Islam. Pada periode ini, pemerintah 

mendukung organisasi Islam dengan cara mendirikan masjid-masjid.20 Dan Fenomena 

seperti ini tidak terjadi selama tahun 1970-an dan paruh pertama 1980-an.21 

Pada titik ini, maka gerakan Tarbiyah mengalami pergeseran dari gerakan ‘bawah 

tanah’ yang melakukan kegiatan dakwah di tempat-tempat kecil dan marjinal ke gerakan 

yang lebih terbuka mempromosikan ide-idenya di tempat yang lebih besar dan bersifat 

umum. Pergeseran ini terjadi dikarenakan kondisi politik yang lebih kondusif, sehingga 

ruang lingkup dakwah bisa menjangkau masyarakat yang lebih luas.22 

Hasilnya, pada awal dan pertengahan 1990-an ini gerakan Tarbiyah memiliki jaringan 

yang cukup baik selain di banyak universitas di kota-kota besar di seluruh negeri, dan 

                                                           
18 Audrey R Kahin, Islam, nationalism and democracy: A political biography of Mohammad Natsir (NUS Press, 

2012). 
19 A. Luthfi, Gerakan Dakwah di Indonesia (Solo: Gema Insani Press, 2002). 
20 Bahtiar Effendy, Islam and the State in Indonesia, vol. 109 (Institute of Southeast Asian Studies, 2003). 
21 Robert W Hefner, Civil islam: Muslims and democratization in indonesia (Princeton University Press, 

2011). 
22 Quintan Wiktorowicz, “Islamic activism and social movement theory: A new direction for research,” 

Mediterranean Politics 7, no. 3 (2002): 187–211. 



12 
 

“mulai ‘mengambil alih’ organisasi mahasiswa intra kurikuler dan ekstra Kajian Literatur 

tentang Perkembangan Historis dan Transformasi Dakwah.23 

 

3. PERIODE DEMOKRATIK (1998-2003) 

Dengan demikian, 1998 dianggap oleh gerakan Tarbiyah sebagai tanda dimulainya 

fase dakwah baru yang disebut mihwar mu'assasi (fase penetrasi politik) atau al-‘am al-

intikhabi (periode pemilihan). Dan pada akhir 1998, karena political opportunity dan 

kondisi politik berubah, maka wacana tentang perlunya sebuah partai politik muncul 

dikemukan oleh para pemimpin Tarbiyah. 

Bahkan ada proses pemungutan suara untuk melihat suara dan pendapat para aktivis 

Tarbiyah tentang pendirian partai politik. Hasil pemungutan suara menunjukkan bahwa 

sekitar 76% ingin berjuang melalui politik, sedangkan sisanya ingin tetap dengan gerakan 

dakwah mereka. 

Mereka yang tetap dalam gerakan dakwah dan tarbiyah tanpa ikut campur dalam 

perpolitikan Indonesia saat itu dengan pembuatan partai yang kemudian tetap konsisten 

dakwah dan tarbiyahnya dengan tanpa mengurangi manajemen, maka berinisiatif ikut 

DDII dan organisasi lainnya. 

 

4. PERIODE DOMINASI PKS (2004– sekarang)  

Sebagaimana sejarah perjalan Gerakan Tarbiyah yang dalam alurnya itu terus 

berkembang, maka tanpa dipungkiri bahwa pada hakikatnya Gerakan Tarbiyah ini masih 

memfokuskan dakwahnya pada peningkatan kesalehan individu dan masyarakat.  

Berjalannya waktu, kondisi politik demokrasi Indonesia makin kuat untuk 

mendukung pembuatan partai, maka para pimpinan gerakan Tarbiyah yang juga pimpinan 

PKS menyebut fase dakwah ini sebagai al-mihwar al-dauli (fase kelembagaan negara). Fase 

ini merupakan ‘mobilitas vertikal’, yang bertujuan untuk secara bertahap menembus 

institusi negara dan organisasi publik lainnya.24 

Kondisi seperti itu menjadikan kefokusan dakwahnya bertambah kepada dakwah ke 

politik dengan menempatkan kader mereka di lembaga-lembaga negara dengan selalu 

                                                           
23 Musyaffa Abdurrahim, “Membangun ruh baru: taujih pergerakan untuk para kader dakwah,” (No 

Title), 2005. 
24 Tim Departemen Kaderisasi D P P PK-Sejahtera, “Manajemen tarbiyah anggota pemula,” (No Title), 

2005. 



13 
 

berfikir pada gagasan tetap menyatukan agama dan politik yang berimplementasikan 

konsep ‘Islam total’ (Islam kaafah). 

 

II. Dewan Dakwah Islamiyah Indonesia (DDII) 

a. Sejarah Dewan Dakwah Islamiyah Indonesia dan Mohammad Natsir  

Dewan Da’wah Islamiyah Indonesia (DDII) atau biasa disebut Dewan Da’wah 

merupakan organisasi Islam yang bergerak di bidang sosial, keagamaan dan kemanusiaan 

dengan kantor pusatnya beralamat di Jalan Kramat Raya No. 45, Senen Jakarta Pusat 

dengan icon Masjid Al-Furqan Dewan Dakwah. Organisasi Dewan Da’wah sudah berbadan 

hukum Yayasan yang Anggaran Dasarnya disesuaikan dengan Undang-Undang Nomor 16 

Tahun 2001 tentang Yayasan juncto, Undang-Undang Nomor 28 Tahun 2004 tentang 

Perubahan Atas Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2001 Tentang Yayasan.  

Pada Anggaran Dasar tersebut, penyebutan Dewan Da’wah Islamiyah Indonesia 

disingkat menjadi Dewan Da’wah, yang dalam Bahasa Arab adalah  

سْلََمِيَّةِ اَلمجَْلِسُ الََْعْلَى اَلِإنْدُوْنيِسِى للِدَّعْوَةِ   الْإِ

(Al Majlis al-’A’la al-Indunisy Lid-da’wah al-Islamiyah) dan dalam Bahasa Inggris 

adalah “Indonesian Supreme Council for Da’wah Islamiyah”. Pengukuhan Organisasi 

Dewan Da’wah ini berada melalui Akte Notaris Syahrim Abdul Manan No. 4, tertanggal 9 

Mei 1967.25 

 Dewan Da’wah didirikan pada tanggal 17 Dzulqo’dah 1386 H bertepatan 26 Februari 

1967 M, bertempat di Masjid Al Munawwarah, Kampung Bali, Tanah Abang Jakarta Pusat 

oleh para tokoh dan pemimpin ummat yang juga pendiri Negara Kesatuan Republik 

Indonesia (NKRI), antara lain Dr. Mohammad Natsir (1908-1993) yang pernah menjabat 

sebagai Perdana Menteri Pertama NKRI (1950-1951), Ketua Umum Masyumi (1949- 1958) 

yang sekaligus menjadi Ketua Umum Pertama Dewan Da’wah hingga wafat (1967-1993).  

 Ketua Umum Pertama Dewan Da’wah tersebut memiliki nama lengkap Mohammad 

Natsir Datuk Sinaro Panjang, lahir pada tanggal 17 Juli 1908 di kampung Jambatan Baukia, 

Alahan Panjang, Kabupaten Solok wilayah Provinsi Sumatera Barat. Beliau anak ketiga dari 

empat bersaudara. Ayahnya bernama Idris Sutan Saripado, seorang pegawai pemerintah 

                                                           
25 Dewan Da’wah Islamiyah Indonesia, Anggaran Rumah Tangga Perubahan, 1 ed. (Jakarta: PT. Sinar 

Media Abadi, 2019). 



14 
 

Belanda yang bekerja sebagai juru tulis kontrolir. Ibunya, Khadijah, dikenal sebagai sosok 

yang sangat taat terhadap aturan-aturan agama yang dianutnya.  

Pada tahun 1934, ia menikahi Puti Nur Nahar, yang 

lahir di Bukittinggi pada 28 Mei 1905, dan wafat di Jakarta 

pada 22 Juli 1991. Mereka dikaruniai enam orang anak, 

yaitu Siti Mukhlisah (1936), Abu Hanifah (1937), Asma 

Faridah (1939), Hasnah Faizah (1941), Aisyatul Asriyah 

(1942), dan Ahmad Fauzi (1944). M. Natsir wafat pada 7 

Februari 1993 di Jakarta dan dimakamkan di TPU Karet, 

Tanah Abang. Kepergiannya tidak hanya mengundang duka dari para simpatisan dalam 

negeri, tetapi juga dari luar negeri. Mantan Perdana Menteri Jepang, Takeo Fukuda, turut 

menyampaikan belasungkawa melalui surat yang ditujukan kepada keluarganya dan 

bangsa Indonesia. Atas jasa-jasanya kepada rakyat Indonesia, pada era reformasi, tepatnya 

pada 10 November 1998, Presiden BJ Habibie menganugerahkan kepadanya penghargaan 

"Bintang Republik Indonesia." Sepuluh tahun kemudian, pada 10 November 2008, 

pemerintah Indonesia memberikan gelar Pahlawan Nasional kepada M. Natsir.26 

Latar belakang pembentukan organisasi yang sudah berumur 57 tahun per-2024 ini, 

Dewan Da’wah merasakan adanya kelesuan pada dakwah Islam akibat pemberontakan 

Gerakan 30 September/Partai Komunis Indonesia (G 30 S/PKI) yang situasi politik 

Indonesia tidak mendukung umat Islam dan berdampak pada berbagai aspek kehidupan, 

terutama kehidupan keagamaan. 

Menanggapi kondisi tersebut, para 'alim-'ulama se-Jakarta, bersama sejumlah tokoh 

umat lainnya, sepakat untuk mendirikan Dewan Da'wah sebagai wadah musyawarah bagi 

para ulama dan tokoh umat, guna berdiskusi dan mencari solusi untuk mengatasi kelesuan 

dakwah yang terjadi. 

Para pendiri Dewan Da’wah lainnya adalah Prof. Dr. H.M. Rasjidi (1915-2001) Menteri 

Agama RI Pertama (1946), H. Mansoer Daoed Dt. Palimo Kayo (1905-1985), Duta Besar Luar 

Biasa dan Berkuasa Penuh Republik Indonesia untuk negara Irak (1956-1960), K.H. 

Taufiqurrahman (1903-1977) Ulama Betawi, KH. Hasan Basri (1920-1998) Ketua MUI ke-3 

(1983-1990), Prawoto Mangkusasmito (1910-1970) Wakil Perdana Menteri RI ke-7 (1952-

                                                           
26 Edi Sumanto, “Pemikiran Dakwah M Natsir,” DAWUH: Islamic Communication Journal 2, no. 1 (2021): 

1–7. 



15 
 

1953) sekaligus sebagai Ketua Umum Umum Masyumi (1959 –1960), H. Nawawi Duski 

(1920-1988) Pejuang Pers Islam, Abdul Hamid (Pengurus Masjid Al Munawarah/Ulama 

Betawi), H. Abdul Malik Ahmad (1912- 1993) Wakil Ketua PP Muhammadiyah (1971-1985), 

H. Buchari Tamam (1922-1994), tokoh Gerakan Pemuda Islam Indonesia (GPII) yang 

sekaligus menjadi Sekretaris Umum Pertama Dewan Da’wah Islamiyah Indonesia sampai 

wafat.27 

Dewan Da’wah dapat dikatakan sebagai bentuk transformasi dari Partai Masyumi, 

yang melepaskan diri dari arena politik praktis. Namun, hal ini tidak berarti bahwa DDII 

sepenuhnya menghindari ranah politik. Seperti yang diungkapkan oleh pendirinya, 

Mohammad Natsir, terkait pendirian DDII, Natsir menyatakan, "Sebelumnya kita 

melakukan dakwah melalui politik, tapi sekarang kita menjalankan politik melalui 

dakwah." Hal ini menunjukkan bahwa meskipun tidak terlibat langsung dalam politik 

praktis, DDII tetap mempertahankan misi politiknya melalui pendekatan dakwah.28 

Dewan Da’wah menerapkan strategi dengan menyebarkan ajaran Islam secara 

komprehensif dan membina umat agar memahami Islam dengan benar, baik dalam aspek 

akidah, ibadah, maupun sosial. Organisasi ini juga aktif memperkuat jaringan dakwah di 

berbagai daerah di Indonesia, terutama di kawasan-kawasan terpencil yang kurang 

mendapatkan perhatian dari lembaga dakwah lainnya.”29 Dan agar tetap menjaga keutuhan 

pemikiran para kadernya, dibuatlah Khittah Da’wah yang merupakan sebutan dari Khittah 

Da’wah Islam Indonesia (KDII) yang merupakan rumusan dan pedoman tentang garis 

besar persoalan ummat serta solusinya. 

b. Kedudukan, Lambang/Logo dan Atribut Dewan Da’wah 

Pada Anggaran Rumah Tangga (ART) Bab II Pasal 3, tertulis Kedudukan Dewan 

Da’wah berada di Jakarta dengan Cabang/ Perwakilan di seluruh Provinsi, 

Kabupaten/Kota dan Kecamatan di wilayah Negara Kesatuan Republik Indonesia serta 

perwakilan di Luar Negeri. 

                                                           
27 Dewan Da’wah Islamiyah Indonesia, Anggaran Rumah Tangga Perubahan. 
28 Musonif Fadli dan Dewandaru Ibrahim Senjahaji, “DEWAN DAKWAH ISLAMIYAH INDONESIA 

(DDII) DAN EKSPANSI GARAKAN SALAFISME DI INDONESIA,” ORASI: Jurnal Dakwah dan Komunikasi 13, 
no. 2 (29 Desember 2022): 214–27. 

29 Fadli dan Senjahaji. 



16 
 

Perihal Lambang/Logo dan Atribut, dijelaskan 

dalam ART Pasal 4 : 

1) Lambang/Logo Dewan Da’wah berupa gambar 

bulan sabit berwarna kuning keemasan (simbol 

kemuliaan) di atas lingkaran berwarna hijau (simbol 

keislaman); di tengah gambar bulan sabit terdapat 

gambar bintang bersudut delapan berwarna putih 

(simbol kesucian); di dalam gambar bintang terdapat 

tulisan dalam Bahasa Arab :  

سْلََمِيَّةِ   اَلمجَْلِسُ الََْعْلَى اَلِإنْدُوْنيِسِى للِدَّعْوَةِ الْإِ

yang berbunyi “Al Majlis al-’A’la al-Indunisiy li-ad-da’wah al-Islamiyah”, dilingkari 

kalimat “DEWAN DA’WAH ISLAMIYAH INDONESIA” dengan huruf kapital 

berwarna hitam (simbol ketegasan). Logo tersebut mencerminkan sifat, nilai dan norma 

yang dijalankan dan diperjuangkan oleh Dewan Da’wah. 

1) Atribut Dewan Da’wah terdiri dari Bendera, Panji, Papan Nama, Kepala Surat (Kop 

Surat) dan Stempel; 

2) Perbandingan ukuran panjang dan lebar Bendera serta Papan Nama Dewan Da’wah 

adalah 3:2 (tiga berbanding dua), 3 panjang dan 2 lebar;  

3) Penggunaan atribut Dewan Da’wah di semua tingkat kepengurusan adalah sama; 

4) Badan-badan Sosial, Komersial, dan Badan Khusus diberi wewenang untuk 

membuat logo sendiri dengan ciri khas masing-masing dengan tetap menyertakan 

logo atau kalimat “Dewan Da’wah” berdasarkan persetujuan Pengurus.30 

 

c. Visi, Misi dan Bidang Program Dewan Da’wah 

 Visi (Pasal 5)  

“Terwujudnya tatanan kehidupan masyarakat Indonesia yang Islami berdasarkan 

taqwa dan keridhaan Allah Subhanahu wa Ta’ala” 

 

 

 

                                                           
30 Dewan Da’wah Islamiyah Indonesia, Anggaran Rumah Tangga Perubahan. 



17 
 

 Misi (Pasal 6)  

1) Menggiatkan dan meningkatkan mutu da’wah;  

2) Melaksanakan Khittah Da’wah, Anggaran Dasar dan Anggaran Rumah Tangga 

Dewan Da’wah dan peraturan-peraturan lain yang berlaku;  

3) Menanamkan aqidah dan menyebarkan pemikiran Islam yang bersumber dari 

Al-Quran dan As-Sunnah;  

4) Menyiapkan juru da’wah untuk berbagai tingkatan sosial kemasyarakatan dan 

menyediakan sarana untuk meningkatkan kualitas da’wah;  

5) Menyadarkan ummat akan kewajiban da’wah dan membina kemandirian 

mereka;  

6) Membendung pemurtadan, ghazwul-fikri (perang pemikiran) dan harakah 

haddamah (gerakan penyesatan);  

7) Mengembangkan jaringan kerja sama serta koordinasi ke arah realisasi amal 

jama’i;  

8) Memberdayakan hubungan dengan berbagai pihak, pemerintah dan lembaga 

lainnya bagi kemaslahatan ummat dan bangsa;  

9) Membangun solidaritas Islam Internasional dan turut serta mendukung 

terciptanya perdamaian dunia. 

 

 Bidang Program Dewan Da’wah (Pasal 7)  

1) Bidang Sosial Budaya 

2) Bidang Pendidikan 

3) Bidang Da’wah dan Informasi 

4) Bidang Pengembangan Jama’ah dan Ukhuwah 

5) Bidang Sosial-Politik 

6) Bidang Ekonomi 

7) Bidang Ilmu Pengetahuan dan Teknologi 

8) Bidang Kemanusiaan 

 

 

 

 



18 
 

d. Poin Penting Pada Pemahaman Dewan Da’wah 

1) Dewan Da’wah bersifat terbuka bagi seluruh masyarakat yang memiliki keimanan 

yang sama dan cita-cita yang sama dengan Dewan Da’wah, 

2) Dewan Da’wah bersifat mandiri dengan bertumpu pada kemampuan sendiri yang 

dicerminkan dalam sikap organisasi, pemikiran, pengambilan keputusan, dan 

penyelenggaraan kegiatan;  

3) Dewan Da’wah bersifat koordinatif, mengutamakan kebersamaan secara sinergis 

dengan lembaga-lembaga Islam, baik lokal, regional, nasional maupun internasional. 

4) Dewan Da’wah memilik organisasi otonom yaitu MUSLIMAT DEWAN DA’WAH, 

PEMUDA DEWAN DA’WAH dan LAZNAS Dewan Da`wah. 

5) Dewan Da’wah terus istiqomah untuk mewujudkan organisasi yang lebih hidup, 

aktif dan mandiri dalam menjalankan fungsi sebagai pengawal aqidah, penegak 

syariah, perekat ukhuwah, pengawal NKRI dan pendukung solidaritas ummat 

melalui da’wah ilallah guna membangun dan menyelamatkan Indonesia dengan 

da’wah menuju terwujudnya tatanan masyarakat yang sempurna.31 

 

e. Ketua Umum Dewan Da’wah Islamiyah Indonesia32 

1. Dr. Mohammad Natsir    (1967 - 1993)  

2. Prof. Dr. H.M. Rasjidi (Ketua I/PLT) (1993 - 1997)  

3. Dr. H. Anwar Harjono, S.H.  (1997 - 1999)  

4. KH. Afandi Ridwan    (1999 - 2003)  

5. Hussein Umar     (2003 - 2007)  

6. H. Syuhada Bahri     (2007 - 2020)  

7. Dr. Adian Husaini, M.Si    (2020 - Sekarang) 

 

 

 

 

 

                                                           
31 Dewan Da’wah Islamiyah Indonesia. 
32 Wildan Hasan, “Sejarah Dewan Da’wah Islamiyah Indonesia,” 

https://dewandakwahlampungselatan.wordpress.com/about/sejarah-dewan-dawah-islamiyah-
indonesia/, t.t. 



19 
 

III. Perkembangan Gerakan Tarbiyah Dewan Dakwah Islamiyah Indonesia 

Tarbiyah atau pendidikan sudah sangat diperhatikan oleh Rasulullah صلى الله عليه وسلم yang diawali 

di rumah sahabat Nabi yang bernama Al-Arqam bin Abil Arqam. Selama di Baitul Arqam, 

Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم memberikan pelajaran agama kepada para sahabat, terutama yang 

tinggal di sekitar Mekkah. Pembelajaran tidak hanya terfokus pada aspek keagamaan, 

tetapi juga mencakup etika, moralitas, dan prinsip-prinsip hidup Islam. Para sahabat yang 

berkumpul di Baitul Arqam menjadi mahasiswa pertama dalam sejarah Islam, menciptakan 

suatu lingkungan belajar yang intens dan mendalam. Dengan demikian, Baitul Arqam 

menjadi landasan awal bagi perkembangan lembaga atau yayasan pendidikan Islam, di 

mana nilai-nilai agama dan pengetahuan diteruskan dari Nabi kepada para sahabat, 

membentuk generasi pertama yang mendukung penyebaran dan kelangsungan ajaran 

Islam.  

Lembaga pendidikan merupakan faktor penentu perubahan sosial, memiliki peran 

krusial dalam membentuk karakter generasi penerus yang kokoh dan siap mengemban 

tanggung jawab kepemimpinan bangsa. Pondok pesantren menjadi salah satu konsep 

lembaga pendidikan yang cukup lama karena pada hakikatnya Rasulullah صلى الله عليه وسلم sudah 

menjalankannya yaitu kepada Ashaabus Suffah yakni para sahabt Nabi yang tinggal di Suffah 

yaitu suatu area terbuka di Masjid Nabawi. Salah satu alumni terbaik dari Suffah adalah 

Abu Hurairah Radhiyallahu ‘anhu.33 

Telah jelas bahwa ternyata Rasulullah صلى الله عليه وسلم sudah memberikan suri tauladan yang baik 

dalam hal konsep Gerakan Tarbiyah atau pendidikan dengan 2 konsep yaitu Baitul Arqam 

(Konsep lembaga pendidikan yang tidak berasrama atau pulang pergi seperti sekolah pada 

biasanya) dan konsep Suffah (konsep pondok pesantren yang santri atau mahasantrinya 

tinggal di tempat belajar).  

Pada saat 2 konsep tersebut dialihkan ke Indonesia, maka seharusnya pendidikan 

Islam itu berperan sebagai sentral perkembangan pendidikan agama Islam yang tumbuh 

dan berkembang untuk membawa perubahan besar bagi bangsa Indonesia tentang arti 

pentingnya agama dan pendidikan.34 

                                                           
33 Nurul Fajri dan Darul Ilmi, “Evolusi Lembaga Pendidikan Islam dalam Sejarah Indonesia,” Adiba: 

Journal of Education 4, no. 1 (Januari 2024): 121–31. 
34 Nurul Husna, Kurnia Dwika Putri Dalimunthe, dan Hadi Saputra Panggabean, “Pengembangan 

Kurikulum Ma’had Aly,” Innovative: Journal Of Social Science Research 4, no. 2 (2024): 3080–86, https://j-
innovative.org/index.php/Innovative. 



20 
 

Dewan Da’wah mencantumkan secara resmi pada Anggaran Rumah Tangga 

Perubahan pada Bidang Pendidikan, antara lain:  

a. Mengusahakan terbentuknya Pusat Kajian Pendidikan, dengan tugas melakukan 

penelaahan kembali filsafat Islam tentang ilmu dan pendidikan dalam rangka 

mengembangkan sistem pendidikan Islam di Indonesia;  

b. Menciptakan dan mengembangkan model-model pendidikan yang dapat 

menghilangkan kebodohan, meningkatkan keterampilan, dan menumbuhkan sikap 

yang mandiri bagi ummat Islam, serta mengembalikan kepeloporan ummat Islam di 

bidang pendidikan;  

c. Menumbuhkan kesadaran akan kedudukan keluarga sebagai lembaga pendidikan 

yang paling bertanggung jawab dalam menghasilkan generasi muda yang beraqidah 

shahihah dan berakhlak mulia35 

Sejarah mencatat bahwa Dewan Da’wah sejak didirikannya 1967, maka pada tahun 

1968 gerakan tarbiyahnya lebih masif melalui program di bidang pendidikannya tersebut 

dengan mengadakan kegiatan pembelajaran Islam dalam bentuk komunitas kecil liqo atau 

halaqah (terinspirasi pada konsep Baitul Arqam) di berbasis kampus Dewan Da’wah. 

Kemudian sampai dengan tahun 1974, Dewan Da’wah mengawali usaha untuk masuk ke 

dalam dunia kampus dengan lebih sistemik karena sudah berpengalaman dalam gerakan 

tarbiyah di dunia kampus. Dr. Mohammad Natsir sebagai motor penggerak Dewan Da’wah 

mengumpulkan 40 orang yang direkrut dengan cara melakukan koordinasi dengan 

lembaga atau organisasi tempat mereka bernaung, seperti HMI (Himpunan Mahasiswa 

Islam), PII (Pelajar Islam Indonesia), atau Muhammadiyah.36 

Kader-kader mahasiswa yang sudah didik oleh guru-guru dan alim ulama di Dewan 

Da’wah, turut berpartisipasi dalam membangun kehidupan beragama, berbangsa dan 

bernegara dengan melanggengkan NKRI untuk Indonesia seutuhnya. Lembaga pendidikan 

dari tingkat TK sampai Perguruan Tinggi, lebih dari 750 masjid dan musalla termasuk 

masjid kampus, Islamic Centre di daerah pedalaman dan terpencil dan menerima amanah 

waqaf dari masyarakat untuk membangun dan mengelola masjid/musalla di perkotaan, 

pedesaan dan daerah terpencil dengan mendapatkan ‘mukafaah’ (insentif) bulanan secara 

                                                           
35 Dewan Da’wah Islamiyah Indonesia, Anggaran Rumah Tangga Perubahan. 
36 Arditya Prayogi, “Masuk Dan Berkembangnya Gerakan Tarbiyah, Studi Kasus: Gerakan Dakwah 

Kampus Di Institut Teknologi Bandung (Itb) 1983-1998,” SINDANG: Jurnal Pendidikan Sejarah dan Kajian Sejarah 
1, no. 1 (2019): 45–57. 



21 
 

rutin dari Dewan Dakwah sebagai pengabdian ke ummat. Dan mereka terhimpun dalam 

lembaga bernama PERSADA (Persatuan Dai Dewan Dakwah).37 

Semakin tahun semakin tinggi angka permintaan dan kebutuhan da’i dalam 

berdakwah di berbagai tempat, maka pada 2024 ini genap usianya yang ke-57 tahun, Dewan 

Dakwah telah berhasil menyiapkan kader da’i dengan membangun dan membina ummat 

Islam dari semua umur hingga mendapatkan capaian program gerakan tarbiyah atau 

pendidikan dengan sangat baik, antara lain : 

1. Program Kaderisasi Ulama Dewan Da’wah (PKU Dewan Dakwah) 

2. Sekolah Tinggi Ilmu Dakwah (STID) Mohammad Natsir 

3. Akademi Da’wah Indonesia (ADI) 

4. Islamic Design & Da’wah College (IDDC) 

5. Ma’had ‘Aly (Pondok Pesantren untuk Mahasantri) 

6. Pondok Pesantren Qur’an Dewan Da’wah 

7. Pusat Kegiatan Belajar Masyarakat  (PKBM) Dewan Da’wah  

8. Sekolah Dewan Da’wah (RA, SD, SMP & SMA) 

9. PAUD Qur’an Dewan Da’wah 

 

IV. Pencapaian Program Gerakan Tarbiyah Dewan Da’wah 

1. Prgram Kaderisasi Ulama Dewan Da’wah (PKU Dewan Dakwah) 

Sejak tahun 2007, Dewan Da’wah juga dikenal dengan Program Kaderisasi Ulama 

(PKU) yang awalnya bekerjasama dengan Badan Amil Zakat Nasional (Baznas). Sampai 

tahun 2024, Program ini telah melahirkan 77 doktor dan 250 lebih master, dalam berbagai 

                                                           
37 Media Dakwah, “57 Tahun Dewan Dakwah Islamiyah Indonesia,” https://mediadakwah.id/57-

tahun-dewan-dakwah-islamiyah-indonesia/, t.t. 



22 
 

bidang keilmuan. Banyak diantara mereka yang telah berkiprah dalam bidang pendidikan 

dan pemikiran Islam, seperti Dr. Tiar Anwar Bahtiar, Dr. Dinar Dewi Kania, Dr. Ujang 

Habibie, Dr. Ahmad Alim, Dr. Imam Zamroji, Dr. Budi Handrianto, Dr. Ahmad Annuri, Dr. 

Dwi Budiman, dan sebagainya.38 

Pada tahun 2021, PKU Dewan Da’wah mengadakan tingkat doktoral yang difasilitasi 

dan diarahkan mengambil kuliah S3 secara formal di kampus yang sudah berkerjasama 

dalam program ini yaitu di Universitas Ibnu Khaldun, Bogor. Peserta PKU mengikuti sistem 

programnya berupa kuliah di beberapa universitas sambil boarding (nyantri) selama satu 

tahun untuk mendapatkan berbagai macam ilmu dan keahlian sekaligus meraih gelar 

kesarjanaan tertinggi yaitu mengikuti program doktor di bidang pendidikan, dakwah dan 

dirasah Islamiyah. Kemudian dibuka kembali untuk angkatan kedua pada tahun 2023 

dengan harapan menghasilkan ulama cendekia yang memiliki semangat perjuangan dan 

dakwah, memiliki leadership yang kuat, menguasai peta dakwah tanah air, dan bisa 

menjadi teladan bagi umat. 

 

2. Sekolah Tinggi Ilmu Dakwah (STID) Mohammad Natsir 

Dewan Da’wah baru dapat menjalankan 

program perguruan tinggi formalnya di Indonesia 

bernama Sekolah Tinggi Ilmu Dakwah (STID) 

Mohammad Natsir yang dalam bahasa Arab 

tertulis : 

 امعة محمد ناصر العال لعلوم الدعوة الإسلَميةج

STID Mohammad Natsir merupakan lembaga 

pendidikan tinggi yang pertama kali didirikan pada tahun 1967  bermula dari program 

kaderisasi da’i selama 3 sampai 6 bulan di Pesatren Darul Falah di Bogor. Kemudian proses 

kaderisasi dilanjutkan menjadi lembaga resmi Akademi Bahasa Arab (AKBAR) yang 

diketuai oleh Profesor Mahmud Yunus, ahli Bahasa Arab yang memiliki kamus Arab-

Indonesia. AKBAR berkembang menjadi Lembaga Pendidikan Dakwah Islam (LPDI) pada 

tahun 1986. Selanjutnya, pada 11 Agustus 1999 LPDI berubah menjadi Universitas Agama 

Islam Mohammad Natsir (UNIM), hingga kemudian berganti menjadi Sekolah Tinggi Ilmu 

                                                           
38 Media Dakwah. 



23 
 

Dakwah Mohammad Natsir (STID M. Natsir) hingga sekarang dengan izin 

Penyelenggaraan Program Studi dari Direktur Jenderal Pendidikan Islam Departemen 

Agama RI Nomor: DJ.I/216 C/2007.39 

Tujan utama STID M. Natsir menjadi pusat kederisasi dai dan pemimpin masyarakat. 

Para alumninya disiapkan menjadi dai yang siap diterjunkan ke daerah-daerah miskin 

dakwah seperti daerah pedalaman, perbatasan, minoritas muslim dan suku terasing. Dan 

mahasiswanya diberikan beasiswa atau subsidi oleh Dewan Dakwah dengan harapan 

bersedia mewakafkan jiwa dan raga serta hidupnya untuk berdakwah di jalan Allah.  

STID Mohammad Natsir bertempat di Tambun, Bekasi, dengan visinya “Menjadi 

Prodi KPI yang terdepan dalam pengembangan prinsip-prinsip dan skill komunikasi dan 

penyiaran berbasis Islam”. STID M. Natsir memiliki 2 jurusan yaitu Komunikasi Penyiaran 

Islam (KPI) dan Pengembangan Masyarakat Islam (PMI).  

Kampus STID M. Natsir saat ini ada 3 tempat: Kampus A di Jakarta Pusat, Kampus B 

di Tambun Bekasi, dan Kampus C di Cipayung Jakarta Timur.40 Kemudian sampai saat ini, 

kampus STID semakin banyak menebar manfaat kepada umat Islam dan bangsa Indonesia 

seperti Alumnus STID Mohammad Natsir yaitu H. Satono menjadi Bupati Kabupaten 

Sambas dengan banyak meraih prestasi. 

STID Mohammad Natsir yang uniknya saat ini dipimpin dan dikelola oleh alumninya, 

dari Ketua (Rektor) Dr. Dwi Budiman Assiroji, M.Pd.I dan jajaran Wakil Ketua. STID M. 

Natsir telah memiliki alumnusnya kurang lebih 1083 sarjana dakwah yang pada hari Selasa 

(20/8/2024), menggelar Wisuda Sarjana strata satu angkatan ke-14 sekaligus tasyakur 25 

tahun STID M. Natsir di Aula Masjid Al-Furqan Dewan Dakwah, sebanyak 140 wisudawan, 

terdiri atas 76 wisudawan dan 64 wisudawati periode tahun akademik 2023 – 2024 . Mereka 

kini tersebar di 32 provinsi. Sebanyak 69 persen aktif dalam struktur DDII seluruh 

Indonesia; dan 31 persen aktif berdakwah secara mandiri.41 

Program STID M. Natsir, selain mendapatkan pendidikan formal para mahasiswa/i 

di STID M. Natsir juga harus mengikuti proses pengkaderan yang terdiri atas proses 

pengkaderan berbasis asrama selama dua (2) tahun, proses pengkaderan berbasis masjid 

                                                           
39 STID Mohammad Natsir (STID M. Natsir), “Profil Sekolah Tinggi Ilmu Dakwah Mohammad Natsir 

(STID M. Natsir) ,” https://stidnatsir.ac.id/, t.t. 
40 STID Mohammad Natsir (STID M. Natsir). 
41 STID Mohammad Natsir, “STID M Natsir Wisuda 140 Dai, Siap Dakwah untuk Membangun Negeri,” 

https://stidnatsir.ac.id/, 21 Agustus 2024. 



24 
 

selama dua (2) tahun, dan terakhir proses pengkaderan yang berbasis daerah pedalaman 

juga selama dua (2) tahun 

 

3. Akademi Da’wah Indonesia (ADI) 

Dewan Da’wah memiliki program mulazamah 

(Pendidikan Klasik) yang setingkat lulusan SMA/sederajat 

dengan masa pendidikan selama 2 tahun dan setara D2 yaitu 

Akademi Da’wah Indonesia (ADI) yang sudah ada di 

delapan daerah dan sedang dikembangkan ke seluruh 

provinsi dan juga berfungsi sebagai feeder STID. Alumnusnya 

diharapkan menjadi da’i dan kader Dewan Da’wah yang siap ditempatkan di daerah yang 

sangat memerlukan di perkotaan dan pedesaan termasuk di daerah perbatasan yang rawan 

dengan gangguan dan ancaman terhadap keutuhan NKRI.42 

 Pada tahun 2024 ini, Dewan Dakwah sudah mengelola 31 Kampus Akademi Dakwah 

Indonesia (ADI) di beberapa kota se-Indonesia. Visinya “Menjadi pusat pendidikan da'i 

yang berkompeten untuk pengembangan dakwah Islam menuju tatan kehidupan yang 

islami”. Kurikulumnya antara lain: Tahfizh 30 Juz Bersanad, Tajwid Bersanad Tuhfatul 

Athfal & Matan Jazary, Arabiyah Baina Yadaik,  Ulumu Syar’i, Da’i, Ta’lim Muta’alim, Fiqih 

Ibadah, Tauhid, Taskiyatun Nafs dan lain-lain.43 

 

4. Islamic Design & Da’wah College (IDDC) 

 Dr. Adian Husaini, M.Sc mengatakan bahwa IDDC ini 

merupakan program pendidikan khusus untuk menyiapkan 

da’i Islam dalam memiliki ilmu tentang dakwah digital. Kuota 

yang dicanangkan pada 2024 ini berupa 15 ikhwan dan 15 

Akhwat mahasantri dengan fokus pada 3 kompetensi utama :  

 Ilmu Syar’i (Aqidah Ibadah & Akhlaq) dengan target menjadi Da’i 

 Desain & Teknologi digital, dengan target menjadi Desainer 

 Entrepreneur & Marketing Online, dengan target menjadi Technopreneur 

                                                           
42 Media Dakwah, “57 Tahun Dewan Dakwah Islamiyah Indonesia.” 
43 DDII LAMPUNG, “Penerimaan Mahasiswa Baru ADI Lampung 2023-2025,” 

https://dewandakwahlampung.com, 2023. 



25 
 

IDDC beralamat di Jl. Veteran No.36, Dusun I, Singopuran, Kec. Kartasura, Kabupaten 

Sukoharjo, Jawa Tengah 57164 dengan website resminya www.iddcsolo.my.id. Visinya 

menjadikan IDDV sebagai “Pusat kaderisasi dai digital yang berjiwa technoprener untuk 

izzah islam dan kaum muslimin”. Memiliki tujuan “Mencetak dai daiyah digital yang 

berdakwah di dunia maya, desainer handal muslim yang handal serta technopreuner 

muslim diera digital”.44 

IDDC memiliki akun resmi media sosial di Instagram, Facebook dan YouTube dengan 

nama iddcsolo.official. Masa kuliah hanya 1 tahun dengan mendapatkan fasilitas Laptop 

desain, Studio podcast, Multimedia Tools, Smart Class TV 65 inc, Internet 24 jam dan DJI 

serta SJRC Drone plus Tools. Memiliki program Ekstra Kuliah diantaranya : 

Troubleshooting, Internet & Jaringan, Hardware & Software, Public Speaking, Horse riding, 

Archery, Berenang, Jurnalistik, Janaiz, Dakwah lapangan, Outbond, dan Wiyata bakti 

masyarakat. 

Pada hari Sabtu tanggal 16 Juli 2022, IDDC melaksanakan Wisuda dan Pelepasan 

Tugas IDDC yang pertama kalinya dengan baik dan penuh khidmat di Masjid Al-Markaz 

Gedung Dewan Dakwah Jawa Tengah, dengan jumlah 7 wisudawan beserta wali masing-

masing dan juga dihadiri oleh Asatidz dan segenap staff pengurus IDDC sekaligus tamu 

undangan lainnya. Sekaligus mengadakan penanda tanganan MOU dan Surat Tugas oleh 

pihak atau lembaga (tempat penugasan) yang berkaitan.45 

 

5. Ma’had ‘Aly Tahfidzul Qur’an (MATQ) 

   Ma’had ‘Aly adalah lembaga pendidikan tinggi 

pesantren (konsep pendidikan klasik atau Mulaazamah) 

yang setara dengan program strata satu atau Marhalah 

Ula (M-1). Berdasarkan SK Direktur Jendral Pendidikan 

Islam No. 2003 Tahun 2016 tentang Izin Pendirian 

Pendidikan Ma’had Aly di Pondok Pesantren.46 

                                                           
44 iddcsolo.official, “ISLAMIC DESIGN & DAKWAH COLLEGE,” https://iddcsolo.my.id/, t.t. 
45 Admin Dewan Da’wah Solo Raya, “Wisuda Dan Pelepasan Tugas IDDC Angkatan 1,” 

https://dewandakwahsoloraya.or.id/unit-pendidikan/iddc/wisuda-dan-pelepasan-tugas-iddc-angkatan-
1/, 8 September 2022. 

46 As’adiyah Pusat, “Ma’had Aly As’adiyah,” https://asadiyahpusat.org/pendidikan/mahad-aly/, t.t. 

http://www.iddcsolo.my.id/


26 
 

Sejarah berdirinya Ma'had Aly di pesantren tidak bisa dilepaskan dari inisiatif KH R. 

As'ad Syamsul Arifin. Pengasuh Pondok Pesantren Salafiyah Syafi'iyah Sukorejo Situbondo 

ini memprakarsai berdirinya Ma'had Aly pertama di Indonesia. Pada tahun 1990, Ma'had 

Aly yang memiliki takhassus di bidang ilmu fiqih dan ushul fiqih ini berdiri. Pada tahun-

tahun berikutnya sejumlah pondok pesantren mengikuti  apa yang telah dilakukan oleh 

Pondok Pesantren Salafiyah Syafi’iyah Sukorejo dengan mendirikan Ma’had Aly dengan 

takhasusnya masing-masing. 

Meski sudah cukup lama berjalan di pondok pesantren, Ma’had Aly baru diakui oleh 

negara pada tahun 2015. Berdasarkan amanat PP nomor 55 tahun 2007 tentang Pendidikan 

Agama dan Keagamaan, UU nomor 12 tahun 2012 tentang Pendidikan Tinggi, PMA nomor 

13 tahun 2014 tentang Pendidikan Keagamaan Islam, dan PMA nomor 71 tahun 2015 

tentang Ma’had Aly, terdapat 13 Ma’had Aly se-Indonesia yang diberi SK Izin 

Operasional.47 

Peresmian beberapa Mahad Aly di Indonesia merupakan langkah awal proses 

revitalisasi Mahad Aly oleh Kementerian Agama.  Ke depan, Kemenag berupaya 

agar  layanan pendidikan yang diharapkan mencetak sarjana (S1) dengan kualifikasi kader 

kiai-ulama ini dapat dibuka di setiap provinsi di seluruh Indonesia.48 

Tujuan didirkannya Ma’had ‘Aly berfokus pada pengembangan ilmu keislaman yang 

mendalam dan pengaderan ulama yang menjadi program pengembangan dari Akademi 

Da’I Indonesia (ADI). Pendirian dan pembinaan Ma’had ‘Aly oleh Dewan Da’wah menjadi 

strategi penting dalam upaya membentuk generasi penerus yang memiliki kapasitas 

keilmuan yang tinggi, moral yang kuat, serta semangat dakwah yang berkelanjutan. Selain 

sebagai wadah pengkaderan, Ma’had ‘Aly juga berfungsi sebagai benteng pertahanan 

ideologi Islam di tengah tantangan modernisasi dan globalisasi yang semakin kompleks. 

Kurikulum Ma’had Aly antara yang satu dengan yang lain berbeda, karena disusun 

dan dilaksanakan berdasarkan kurikulum yang dibuat oleh masing-masing penyelenggara 

sesuai dengan program dan kekhususan bidang kajian. Dalam kurikulum Ma’had Aly, 

mahasantri diharapkan mampu menguasai Bahasa asing seperti Bahasa Arab dan Bahasa 

Inggris. Kurikulum Ma’had Aly merupakan gambar program akademik dan program 

                                                           
47 Majelis Masyayikh, “Perbedaan Ma’had ’Aly dan Perguruan Tinggi Islam Lainnya,” 

https://www.majelismasyayikh.id/artikel/perbedaan-ma-had-aly-dan-perguruan-tinggi-islam-lainnya, t.t. 
48 Humas UPI, “Ma’had Aly, Resmi, Menjadi Perguruan Tinggi Keagaman Islam,” 

https://berita.upi.edu/mahad-aly-resmi-menjadi-perguruan-tinggi-keagaman-islam/, 30 Mei 2016. 



27 
 

professional untuk mencapai standar kompetensi yang harus dimiliki alumni Ma’had Aly. 

Sistem pengajaran Ma’had Aly diselenggarakan dengan sistem klasik melalui metode 

seminar, diskusi, dialog dan penelitian. Adapun bahasa pengantar di Ma’had Aly adalah 

Bahasa Arab merupakan Bahasa AlQuran dan Bahasa Indonesia yang menjadi Bahasa 

pemersatu bangsa Indonesia.49 

Adapun semua Ma’had ‘Aly yang didirikan dan dibina oleh Dewan Da’wah seperti 

contohnya Ma’had ‘Aly Tahfizhul Qur`An El-Suchary, Purbalingga dan Ma'had 'Aly 

Mohammad Natsir, Sukoharjo, memiliki kurikulum serta program yang sudah dijalankan 

dengan setingkat Diploma Tiga (D3) yang selain mampu menghafal dan membaca Al 

Qur`an dengan lancar sesuai tajwid dan mampu berbahasa arab aktif dan pasif (lisan dan 

tulisan) juga didukung dengan beberapa disiplin ilmu Al-Qur`an lainnya. Masa pendidikan 

ditempuh selama 2 tahun (4 semester) dan 1 tahun wajib pengabdian.50 

Sedangkan program wajib pengabdian merupakan budaya yang menumbuհkan 

mentalitas peduli terհadap sesama manusia danmenjadi sarana dalam mengemban peran 

sebagai pemuka agama dan masyarakat akan mampu menumbuհkan rasa peduli dan 

berbagi. Mahasantri yang mengabdi merupakan salaհ satu bentuk upaya untuk mengikuti 

pengabdian dalam kegiatan masyarakat. Akibat peran mahasantri yang terpisahkan dari 

masyarakat, menyebabkan mahasantri tampil sebagai agen harmonisasi dengan takwa dan 

akհlak yang mulia. Santri dan lingkungan sekitar akan membuat keհidupan yang tenang 

dan penuհ kasiհ sayang.51 

Program tarbiyah Ma’had ‘Aly ini terpisah antara ikhwan dan akhwat. Dan ada juga 

yang khusus akhwat seperti Ma’had ‘Aly Fatimah Az-Zahra Li Tahfiidzil Qur’an wa Ad-

Dirosat Al-Islamiyah Magetan, Jawa Timur yang kemudia disingkat MAFAZA. MAFAZA 

merupakan salah satu ma’had binaan Dewan Da’wah Islamiyah Indonesia (DDII), dan juga 

sebagai pioner ma’had putri pertama yang didirikan dari sekian banyak Ma’had ‘Aly 

                                                           
49 Husna, Dalimunthe, dan Panggabean, “Pengembangan Kurikulum Ma’had Aly.” 
50 Admin Ma’had ’Aly El-Suchary, “Ma’had ’Aly El-Suchary, Purbalingga,” 

https://www.facebook.com/elsuchary.pbg, t.t. 
51 Hilmi Abdillaհ, “IMPLEMENTASI PROGRAM PENGABDIAN PESANTREN 

DALAM  MENINGKATKAN KEMANDIRIAN MAHASANTRI MA’HAD ALY,” JURNAL PENDIDIKAN 
INDONESIA, September 2021, 1544. 



28 
 

binaan DDII. MAFAZA di bawah pengurusan Yayasan Ar-Rasyidah yang diketuai oleh 

Usth. Hj. Siti Zulaikhah,M.Ag.52 

Pencetus awal berdirinya ma’had ini dan Ma’had ‘Aly yang lainnya dari Dewan 

Da’wah adalah para pimpinan Dewan Da’wah di Jawa Tengah dan sekitarnya seperti beliau 

Ust. Aris Munandar Al-Fatah. Mereka saat mengisi kajian Islam, menawarkan dan 

memaparkan tentang Proyek Penanaman Modal Akhirat (PMA) dengan melahirkan 

generasi ummat penghafal Al-Qur’an. Dan biidznillah Proyek PMA ini banyak menarik 

minat bagi para orang kaya dermawan untuk mendirikan Ma’had ‘Aly Tahfidzul Qur’an 

dan megratiskan semua mahasantrinya diawal dan untuk saat ini ada sebagian yang masih 

gratis, subsidi dan ada juga yang bayar full. Jumlah Ma’had ‘Aly Tahfidzul Qur’an (MATQ) 

yang tersebar di berbagai daerah sampai saat ini adalah 27 MATQ Ikhwan dan 20 MATQ 

Akhwat.53 

DAFTAR MA’HAD ‘ALY IKHWAN BINAAN DEWAN DA’WAH : 

1. MATQ (sekarang STIQ) Isy Karima, Karanganyar 

2. MATQ Mohammad Natsir, Sukoharjo 

3. MATQ Baitul Hikmah, Sukoharjo 

4. MATQ Baitul Qur’an, Wonogiri 

5. MATQ Al Furqan, Garut 

6. MATQ Ibnu Kasir, Jember 

7. MATQ Firqatun Najiyah, Malang 

8. MATQ El Suhary, Purbalingga 

9. MATQ Muhammad Al fatih, Magetan, dan lain-lain. 

 

DAFTAR MA’HAD ‘ALY AKHWAT BINAAN DEWAN DA’WAH : 

1. MATQ (sekarang STIQ) Isy Karima, Karanganyar 

2. MATQ Putri Baitul Qur’an, Wonogiri  

3. MATQ Putri Darurahmah wal Hikmah, Sukoharjo 

4. MATQ Putri Al Furqan, Garut 

                                                           
52 MA’HAD ‘ALY FATIMAH AZ-ZAHRA, “TENTANG MA’HAD ‘ALY FATIMAH AZ-ZAHRA, 

MAGETAN-JAWA TIMUR,” https://ponpesfaza.blogspot.com/p/profil-mahad-aly-fatimah-az-zahra.html, 
t.t. 

53 Agus Syaripuddin, LEMBAGA-LEMBAGA TAHFIZHUL QUR’AN BINAAN DAN MITRA DEWAN 
DAKWAH ISLAMIYAH INDONESIA (Biro Kaderisasi Dewan Da’wah Jawa Tengah , t.t.). 



29 
 

5. MATQ Putri Al Husnayain, Surakarta   

6. MATQ Putri Al Misykat, Lumajang  

7. MATQ Putri M. Natsir, Sukoharjo, dan lain-lain. 

 

6. Pondok Pesantren Dewan Da’wah 

Pondok pesantren sebagai lembaga dan sentral 

perkembangan pendidikan agama Islam yang lahir 

dan berkembang dari masa ke masa semenjak 

permulaan kedatangan agama Islam di Indonesia. 

Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam 

tertua yang ada di Indonesia yang tumbuh dan 

berkembang bersama dengan masa penyebaran 

agama Islam. Dalam prosesnya pesantren mampu 

membawa perubahan besar untuk bangsa Indonesia tentang arti pentingnya agama dan 

pendidikan.54 

Pondok Pesantren Dewan Da’wah memiliki jenjang pendidikan pada SMP, SMA & 

MULAZAMAH dengan visi “Mencetak Generasi Rabbani, Qur’ani & Hafizh Qur’an yang 

memiliki jiwa kepemimpinan, berakidah shohihah, berakhlaqul Karimah”. Kurikulumnya 

berupa: Tahfizh Al Qur’an (30 Juz Mutqin selama 3 tahun), Tahsin (Tajwid, Fashohatul 

Lisan & Ghorib), Adab Muslim/ah (Penanaman adab 30 hari awal), Pelajaran Diniyah 

(Aqidah, Fiqih, Hadist, Tafsir, Siroh), Bahasa Arab dan Life Skill (Pengurusan jenazah, 

Keputrian, Memasak). Fasilitas ekstrakurikulernya terdiri dari : OSQ (Organisasi Santri 

Qur’ani), Muhadarah (pidato bahasa Arab), Arabic Club, Khataman Al Qur’an, Mubaligoh, 

Rihlah & Tadabbur Alam, Tataboga dan Olahraga (badminton, senam, joging).55 

Dewan Dakwah Islamiyah Indonesia dalam gerakan tarbiyahnya lewat Pondok 

Pesantren, lebih banyak mengarah pada Tahfidzul Qur’an hingga menghasilkan nama 

lembaganya adalah Pondok Pesantren Tahfidzul Qur’an (PPTQ) yang telah didirikan di 

banyak daerah, antara lain : 

1. PPTQ Dewan Da'wah Colomadu, Solo 

                                                           
54 Husna, Dalimunthe, dan Panggabean, “Pengembangan Kurikulum Ma’had Aly.” 
55 Dewan Dakwah Lampung, “PPDB Pondok Pesantren Tahfizh Al Qur’an Putri Dewan Dawah 

Lampung Tahun Ajaran 2025-2026,” https://dewandakwahlampung.com/ppdb-pondok-pesantren-tahfizh-
al-quran-putri-dewan-dawah-lampung-ta-2025-2026/, t.t. 



30 
 

2. PPTQ Al Aziz diasuh oleh KH Abdul Aziz, anggota Majlis Syuro Dewan Dakwah 

Banyuwangi 

3. PPTQ Ar-Rahmah Dewan Dakwah, Kab. Sukabumi 

4. PPTQ Putri Dewan Da'wah Lampung 

5. PPTQ Dewan Da'wah Kemiling, Bandar Lampung 

6. PPTQ Dewan Da'wah Mohammad Natsir, Lampung.  

7. PPTQ Dewan Da'wah Prabumulih, SUMSEL, dan ponpes lainnya. 

 

7. Pusat Kegiatan Belajar Masyarakat  (PKBM) Dewan Da’wah  

Pusat Kegiatan Belajar Masyarakat  (PKBM) Dewan Da’wah melalui program 

unggulannya yaitu Qur’anic School berkomitmen untuk mewujudkan para kader da’i 

ilallah yang memiliki karakter sebagai : Pengawal Aqidah, Penegak Syariat, Perekat Umat, 

Pengawal Keutuhan NKRI dan Penggiat Solidaritas Dunia Islam. PKBM Dewan Da’wah ini 

memiliki nomor SK Pendirian Sekolah : 1/A.5B/31.75.10.1008.02.002.R.9/3/-

1.851.332/e/2020, tanggal SK Pendirian : 2020-11-18, SK Izin Operasional : 

1/A.5B/31.75.10.1008.02.002.R.9/3/-1.851.332/e/2020, Tanggal SK Izin Operasional : 2020-

11-18. Berada di bawah Dinas Pendidikan Provinsi Jakarta.56 

Tujuan utama serta menjadi slogan penting di logo PKBM Dewan Da’wah adalah 

“Menjadi Da’i Sejak Dini”. Adapun Visinya “Menjadi Pusat Kegiatan Belajar Masyarakat 

Percontohan Nasional Dalam Mewujudkan Integrasi Ilmu Berbasis Al Qur’an Untuk 

Lahirnya Insan Bertaqwa Menuju  Ketahanan Ummat Dan Bangsa”. Adapun programnya 

antara lain : Qur’anic School Of Dewan Da’wah (Program Utama), Taman Baca Masyarakat 

(TBM), Program Keaksaraan (Baca Tulis Al Quran) dan Program Pelatihan.57 

                                                           
56 DAPO KEMDIKBUD, “PKBM DEWAN DAKWAH,” 

https://dapo.kemdikbud.go.id/sekolah/C67EB21E615B40E1C2D3, 25 Oktober 2024. 
57 PKBM Dewan Dakwah, “QUR’ANIC SCHOOL OF DEWAN DA’WAH,” 

https://pkbmdewandakwah.sch.id/, t.t. 



31 
 

Qur’anic School Of Dewan Da’wah merupakan model pendidikan nonformal full day 

yang sedang dikembangkan oleh Dewan Da’wah Pusat yang akan dijadikan sebagai salah 

satu model sekolah alternatif diantara model-model sekolah yang ada saat ini,seperti : 

Pesantren, Sekolah Umum dan Sekolah Islam Terpadu.58 

Dalam melaksanakan proses pembinaan, Qur’anic School Of  Dewan Da’wah 

memegang prinsip untuk tidak mencabut santri dari masyarakat. Santri diajak terlibat 

langsung dalam kegiatan-kegiatan kemasyarakatan dan belajar bersama masyarakat dalam 

meningkatkan (mahaaroh dzatiyyah) skill personalnya sehingga memiliki kemandirian dan 

kepribadian yang kuat dalam menghadapi masalah-masalah yang dihadapinya dengan 

mengikuti sejumlah program dan kegiatan yang tidak lepas dari nilai-nilai Al-Qur’an 

melalui pembinaan dari masjid.Sehingga dari sana,santri diharapakan memiliki peran 

dalam membangun bi’ah (lingkungan) yang baik serta menjadi qudwah hasanah (teladan 

yang baik) di tengah masyarakat tempat dimana ia tinggal. Baru diketahui alamatnya 

berada di 2 tempat : Jl. Bina Marga, RT.7/RW.5, Ceger, Kec. Cipayung, Kota Jakarta Timur, 

Daerah Khusus Ibukota Jakarta dan Jl. Sutan Jamil, Sidodadi, Kec. Kedaton, Kota Bandar 

Lampung, Lampung. 

 

8. Sekolah Dewan Da’wah 

  Sekolah Dewan Da'wah awalnya hanya 

membuka SMP, akan tetapi sampai saat ini sudah 

membuka RA, SD, SMP, dan SMA dengan tema 

programnya adalah "Menjadi Da'i Sejak Dini" dan 

kontak center dikumpulkan dalam website : 

https://s.id/infosdd.  

 

Sekolah Dewan Da'wah beralamat di Komp. Pusdiklat Dewan Dakwah - Tambun 

Selatan, Kabupaten Bekasi. Tujuan utamanya menjadikan anak-anak sebagai da'i sejak dini 

dengan pendidikan berkualitas, memupuk nilai-nilai keislaman, membentuk karakter 

unggul sesuai pemahaman Al-Qur'an dan As-Sunnah yang ditunjang dengan Fasilitas yang 

luar biasa. 

                                                           
58 PKBM Dewan Dakwah. 

https://s.id/infosdd


32 
 

9. PAUD Qur’an Dewan Da’wah 

Pendidikan Anak Usia Dini (PAUD) Qur’an 

Dewan Da’wah didirikan pada tahun 2013 dengan 

awalnya bernama TK Al Fatah. Dalam kurun waktu 

10 tahun, PAUD Qur’an Dewan Da’wah telah 

berkembang pesat dengan memiliki beberapa cabang 

di wilayah Solo Raya.59 

Program Pendidikan Anak Usia Dini (PAUD) 

yang dilaksanakan oleh Dewan Da’wah memiliki 

tujuan untuk mencetak kader ulama sejak usia dini dengan komitmen untuk memberikan 

pendidikan yang berkualitas kepada anak-anak usia dini dengan mengedepankan adab dan 

ilmu. Pendidikan Anak Usia Dini (PAUD) Dewan Da’wah yang masih aktif antara lain : 

PAUD Qur’an Dewan Da’wah Solo, TK Dewan Dakwah Lampung Selatan, Raudhotul 

Athfal (RA) Mu'adz bin Jabal Triharjo di Kulon Progo, dan lain-lain. 

TK Dewan Dakwah Lampung di di Desa Candimas, Natar, Lampung Selatan. TK 

Dewan Dakwah Lampung terus berkembang dengan dukungan ketua Umum Dewan 

Da’wah Lampung yaitu Ustadz KH. Mukhlis Sholihin hingga sampai saat ini sudah 

memiliki siswa berjumlah 34 Siswa terdiri dari 14 laki – laki dan 20 perempuan dan sudah 

menggelar wisuda angkatan ke 2 dengan peserta 27 siswa yang di laksanakan pada Kamis 

tanggal 15 Juni 2023.60 TK Dewan Dakwah Lampung memiliki NPSN : 70026878, Status 

Kepemilikan : Yayasan, SK Pendirian Sekolah : 6, Tanggal SK Pendirian : 2021-03-10, SK Izin 

Operasional : 421/451/IV.02/2022, Tanggal SK Izin Operasional : 2022-02-02.61 

Berjalannya waktu dalam perkembangannya, Dewan Da’wah menguatkan gerakan 

tarbiyah dan dakwahnya untuk kemaslahatan organisasi, anggota, kader dan ummat Islam 

di Indonesia dengan menjalin hubungan dengan beberapa organisasi Islam internasional, 

seperti Rabiqah al-‘Alam al-Islami yang berpusat di Mekah, Muktamar Alam Islam (World 

                                                           
59 Dewan Dakwah Solo Raya, “PAUD Qur’an Dewan Da’wah,” 

https://dewandakwahsoloraya.or.id/category/unit-pendidikan/paud-quran/, t.t. 
60 Dewan Dakwah Lampung, “TK Dewan Dakwah Lampung Gelar Wisuda Angkatan ke II, Penampilan 

Siswa Menarik Perhatian Masyarakat Sekitar,” https://dewandakwahlampung.com/tk-dewan-dakwah-
lampung-gelar-wisuda-angkatan-ke-ii-penampilan-siswa-menarik-perhatian-masyarakat-sekitar-2/, 1 
Agustus 2023. 

61 Dapo Kemdikbud, “TK DEWAN DA`WAH LAMPUNG,” 
https://dapo.kemdikbud.go.id/sekolah/A906C58F23526F5F5C81, 31 Agustus 2024. 



33 
 

Muslim Congress) di Karachi, Dewan Masjid Sedunia (al-Majlis al-A‘la al-‘Alami li al-Masajid) 

di Mekah, OKI bidang Dakwah di Jiddah, Jam‘iyyah Khairiyah Islamiyah Alamiyyah di Kuwait, 

World Associate Moslem Youth (WAMY) di Arab Saudi, dan International Islamic Council for 

Da‘wah and Relief (IICDR) di Cairo.62 

 

5. Kesimpulan 

Organisasi Dewan Da’wah dalam ART, mengungkapkan secara resmi perihal tujuan 

utamanya di Indonesia yaitu “mewujudkan visi global Islam berdasarkan Al Quran dan As-

Sunnah dengan pemahaman yang shohih, dalam bingkai keindonesiaan dengan pola 

bina'an wa difa'an (membina dan membentengi), serta menjadi lembaga da'wah terdepan 

sebagai pengawal aqidah, penegak syariah, perekat ukhuwah, pendukung NKRI dan 

penyangga solidaritas ummat, baik lokal, regional, nasional maupun internasional”.  

 

Gerakan Tarbiyah Dewan Dakwah Islamiyah Indonesia (DDII) merupakan salah satu 

gerakan dakwah yang berfokus pada pendidikan dan pembinaan kader dakwah melalui 

pendekatan tarbiyah. Dengan visi untuk mencetak kader yang memiliki pemahaman Islam 

yang mendalam, DDII telah berkontribusi besar dalam perkembangan dakwah dan 

pendidikan Islam di Indonesia dengan pembuktian dalam menyiapkan pendidikan untuk 

semua umur dan kalangan, baik yang formal maupun non-formal agar mencetak ulama 

dan pendakwah yang kompeten di tengah tantangan zaman. 

 

 

  

                                                           
62 Rusydi Khalid, “Dewan Da’wah Islamiyah Indonesia,” https://ensiklopediaislam.id/dewan-dawah-

islamiyah-indonesia/, t.t. 



34 
 

Daftar Pustaka 

 

Abdillaհ, Hilmi. “IMPLEMENTASI PROGRAM PENGABDIAN PESANTREN 

DALAM  MENINGKATKAN KEMANDIRIAN MAHASANTRI MA’HAD ALY.” 

JURNAL PENDIDIKAN INDONESIA, September 2021, 1544. 

Abdurrahim, Musyaffa. “Membangun ruh baru: taujih pergerakan untuk para kader 

dakwah.” (No Title), 2005. 

Admin Dewan Da’wah Solo Raya. “Wisuda Dan Pelepasan Tugas IDDC Angkatan 1.” 

https://dewandakwahsoloraya.or.id/unit-pendidikan/iddc/wisuda-dan-pelepasan-

tugas-iddc-angkatan-1/, 8 September 2022. 

Admin Ma’had ’Aly El-Suchary. “Ma’had ’Aly El-Suchary, Purbalingga.” 

https://www.facebook.com/elsuchary.pbg, t.t. 

al-Asfahani, Abu al-Qasim al-Husayn ibn Muhammad al-Raghib. Al-Mufradat fi Gharib al-

Quran. Pertama. Beirut: Dar al-Qalam, al-Dar al-Shamiyyah, 1412. 

al-Baydawi, Nasir al-Din Abu Sa’id Abdullah ibn ’Umar ibn Muhammad al-Shirazi. Anwar 

al-Tanzil wa Asrar al-Ta’wil. 1 ed. Beirut: Dar Ihya al-Turath al-Arabi, 1418. 

al-Naḥlāwī, Abd al-Raḥmān. Uṣūl al-Tarbiyah al-Islāmiyyah wa Asālībuhā fī al-Bayt wa al-

Madrasah wa al-Mujtama‘. 25 ed. Damaskus: Dār al-Fikr Al-Ṭab‘ah, 2007. 

As’adiyah Pusat. “Ma’had Aly As’adiyah.” 

https://asadiyahpusat.org/pendidikan/mahad-aly/, t.t. 

Budiman, Dadang. “Dakwah pada Masyarakat Terasing Upaya Dewan Dakwah Islam 

Indonesia (DDII) terhadap Suku Akit SondeRiau.” Anida (Aktualisasi Nuansa Ilmu 

Dakwah) 18, no. 2 (25 Juni 2019): 181–94. https://doi.org/10.15575/anida.v18i2.5075. 

DAPO KEMDIKBUD. “PKBM DEWAN DAKWAH.” 

https://dapo.kemdikbud.go.id/sekolah/C67EB21E615B40E1C2D3, 25 Oktober 2024. 

Dapo Kemdikbud. “TK DEWAN DA`WAH LAMPUNG.” 

https://dapo.kemdikbud.go.id/sekolah/A906C58F23526F5F5C81, 31 Agustus 2024. 

DDII LAMPUNG. “Penerimaan Mahasiswa Baru ADI Lampung 2023-2025.” 

https://dewandakwahlampung.com, 2023. 

Dewan Dakwah Lampung. “PPDB Pondok Pesantren Tahfizh Al Qur’an Putri Dewan 

Dawah Lampung Tahun Ajaran 2025-2026.” 

https://dewandakwahlampung.com/ppdb-pondok-pesantren-tahfizh-al-quran-

putri-dewan-dawah-lampung-ta-2025-2026/, t.t. 

———. “TK Dewan Dakwah Lampung Gelar Wisuda Angkatan ke II, Penampilan Siswa 

Menarik Perhatian Masyarakat Sekitar.” https://dewandakwahlampung.com/tk-



35 
 

dewan-dakwah-lampung-gelar-wisuda-angkatan-ke-ii-penampilan-siswa-menarik-

perhatian-masyarakat-sekitar-2/, 1 Agustus 2023. 

Dewan Dakwah Solo Raya. “PAUD Qur’an Dewan Da’wah.” 

https://dewandakwahsoloraya.or.id/category/unit-pendidikan/paud-quran/, t.t. 

Dewan Da’wah Islamiyah Indonesia. Anggaran Rumah Tangga Perubahan. 1 ed. Jakarta: PT. 

Sinar Media Abadi, 2019. 

Effendy, Bahtiar. Islam and the State in Indonesia. Vol. 109. Institute of Southeast Asian 

Studies, 2003. 

Fadli, Musonif, dan Dewandaru Ibrahim Senjahaji. “DEWAN DAKWAH ISLAMIYAH 

INDONESIA (DDII) DAN EKSPANSI GARAKAN SALAFISME DI INDONESIA.” 

ORASI: Jurnal Dakwah dan Komunikasi 13, no. 2 (29 Desember 2022): 214–27. 

Fajri, Nurul, dan Darul Ilmi. “Evolusi Lembaga Pendidikan Islam dalam Sejarah Indonesia.” 

Adiba: Journal of Education 4, no. 1 (Januari 2024): 121–31. 

Fathurokhman, Fita. Metodologi Penelitian Komunikasi Kualitatif. Cetakan Pertama. Jakarta 

Timur: PT. Bumi Aksara, 2024. 

Fuad, Ai Fatimah Nur. “Kajian Literatur tentang Perkembangan Historis dan Transformasi 

Dakwah Gerakan Tarbiyah di Indonesia.” Jurnal Lektur Keagamaan 17, no. 2 (20 Februari 

2020): 349–82. https://doi.org/10.31291/jlk.v17i2.744. 

Hasan, Wildan. “Sejarah Dewan Da’wah Islamiyah Indonesia.” 

https://dewandakwahlampungselatan.wordpress.com/about/sejarah-dewan-

dawah-islamiyah-indonesia/, t.t. 

Hefner, Robert W. Civil islam: Muslims and democratization in indonesia. Princeton University 

Press, 2011. 

Hilmy, Masdar. Islamism and democracy in Indonesia: Piety and pragmatism. Institute of 

Southeast Asian Studies, 2010. 

Humas UPI. “Ma’had Aly, Resmi, Menjadi Perguruan Tinggi Keagaman Islam.” 

https://berita.upi.edu/mahad-aly-resmi-menjadi-perguruan-tinggi-keagaman-

islam/, 30 Mei 2016. 

Husna, Nurul, Kurnia Dwika Putri Dalimunthe, dan Hadi Saputra Panggabean. 

“Pengembangan Kurikulum Ma’had Aly.” Innovative: Journal Of Social Science Research 

4, no. 2 (2024): 3080–86. https://j-innovative.org/index.php/Innovative. 

Ibn Manzur al-Ansari, Abu al-Fadl Muhammad ibn Mukarram ibn Ali. Lisan al-’Arab. 

Ketiga. Beirut: Dar Sader, 1414. 

iddcsolo.official. “ISLAMIC DESIGN & DAKWAH COLLEGE.” https://iddcsolo.my.id/, 

t.t. 



36 
 

Imroatun, Imroatun, dan Ilzamudin Ilzamudin. “Sejarah Peristilahan Tarbiyah Dan Taklim 

Dalam Tinjauan Filsafat Pendidikan Islam.” Ulumuddin: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman 10, 

no. 2 (29 Desember 2020): 163–76. https://jurnal.ucy.ac.id/index.php/agama_islam. 

Kahin, Audrey R. Islam, nationalism and democracy: A political biography of Mohammad Natsir. 

NUS Press, 2012. 

KEMDIKBUD. “KBBI KEMDIKBUD.” https://kbbi.kemdikbud.go.id/, t.t. 

Khalid, Rusydi. “Dewan Da’wah Islamiyah Indonesia.” 

https://ensiklopediaislam.id/dewan-dawah-islamiyah-indonesia/, t.t. 

Latif, Yudi. Indonesian Muslim intelligentsia and power. Institute of Southeast Asian Studies, 

2008. 

Luthfi, A. Gerakan Dakwah di Indonesia. Solo: Gema Insani Press, 2002. 

MA’HAD ‘ALY FATIMAH AZ-ZAHRA. “TENTANG MA’HAD ‘ALY FATIMAH AZ-

ZAHRA, MAGETAN-JAWA TIMUR.” https://ponpesfaza.blogspot.com/p/profil-

mahad-aly-fatimah-az-zahra.html, t.t. 

Majelis Masyayikh. “Perbedaan Ma’had ’Aly dan Perguruan Tinggi Islam Lainnya.” 

https://www.majelismasyayikh.id/artikel/perbedaan-ma-had-aly-dan-perguruan-

tinggi-islam-lainnya, t.t. 

Ma’zumi, Syihabudin, dan Najmudin. “PENDIDIKAN DALAM PERSPEKTIF AL-QUR’AN 

DAN AL-SUNNAH : Kajian Atas Istilah Tarbiyah, Taklim, Tadris, Ta’dib dan 

Tazkiyah.” TARBAWY : Indonesian Journal of Islamic Education 6, no. 2 (30 November 

2019): 193–209. https://doi.org/10.17509/t.v6i2.21273. 

Media Dakwah. “57 Tahun Dewan Dakwah Islamiyah Indonesia.” 

https://mediadakwah.id/57-tahun-dewan-dakwah-islamiyah-indonesia/, t.t. 

PKBM Dewan Dakwah. “QUR’ANIC SCHOOL OF DEWAN DA’WAH.” 

https://pkbmdewandakwah.sch.id/, t.t. 

PK-Sejahtera, Tim Departemen Kaderisasi D P P. “Manajemen tarbiyah anggota pemula.” 

(No Title), 2005. 

Prayogi, Arditya. “Masuk Dan Berkembangnya Gerakan Tarbiyah, Studi Kasus: Gerakan 

Dakwah Kampus Di Institut Teknologi Bandung (Itb) 1983-1998.” SINDANG: Jurnal 

Pendidikan Sejarah dan Kajian Sejarah 1, no. 1 (2019): 45–57. 

Putra, Afriyanda. “TRANSLITERASI DAN ANALISIS TEKS NASKAH ‘SEJARAH 

BERDIRINYA TARBIYAH ISLAMIYAH’ KARYA ABDUL MANAF.” Jurnal Elektronik 

WACANA ETNIK 2, no. 2 (2011): 191–224. 

STID Mohammad Natsir. “STID M Natsir Wisuda 140 Dai, Siap Dakwah untuk 

Membangun Negeri.” https://stidnatsir.ac.id/, 21 Agustus 2024. 

STID Mohammad Natsir (STID M. Natsir). “Profil Sekolah Tinggi Ilmu Dakwah 

Mohammad Natsir (STID M. Natsir) .” https://stidnatsir.ac.id/, t.t. 



37 
 

Sumanto, Edi. “Pemikiran Dakwah M Natsir.” DAWUH: Islamic Communication Journal 2, 

no. 1 (2021): 1–7. 

Syaripuddin, Agus. LEMBAGA-LEMBAGA TAHFIZHUL QUR’AN BINAAN DAN MITRA 

DEWAN DAKWAH ISLAMIYAH INDONESIA. Biro Kaderisasi Dewan Da’wah Jawa 

Tengah , t.t. 

Wiktorowicz, Quintan. “Islamic activism and social movement theory: A new direction for 

research.” Mediterranean Politics 7, no. 3 (2002): 187–211. 

  


