
MODEL DAKWAH KULTURAL DI MASYARAKAT ADAT DALAM 
PENERAPAN NILAI-NILAI ISLAM (STUDI KASUS MASYARAKAT ADAT 

CISUNGSANG, BANTEN) 

 

Abdul Muiz dan Aji Sumiaji 

 

Abstract: Cultural Propagation Model on Indigenous Peoples In 
Application Islamic values (Case Study of Indigenous Cisungsang, 
Banten). Cisungsang Indigenous Peoples is an agrarian society that lived 
at the foot of Mountain Mist, they are Muslims, but they mingled with Hindu 
and Buddhist culture they bring from their places of origin, namely the 
Kingdom of Padjadjaran, many of these cultures that do not fit even deviate 
from the teachings of Islam either or perakteknya. So, with all the potential 
preachers preaching try to change Hindu and Buddhist culture of the 
indigenous peoples with the Islamic values using Cultural Propagation 
Model. This study used a qualitative approach is a model of humanistic 
studies (humanity), which puts humans as the main subject in the event of 
social/cultural and descriptive research type is the type of research that 
includes a description on a situation as clear as possible, without any 
treatment of the object under study, whereas Data collection method using 
observational methods, namely direct observation research location. In 
addition, the method used is the interview conducted with perpetrators of 
propaganda and public figures 

Keywords: Cultural proselytizing, Values of Islam, Indigenous 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2 El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015 

 

Pendahuluan  

Indonesia adalah negara dengan jumlah penduduk pada tahun 2005 
sesuai dengan hasil survey Badan Statistik Nasional (BPS) mencapai 
218.868.791.1 Mayoritas penduduk Indonesia beragama Islam kurang lebih 
86,1% sedangkan sisanya, 5,7% Protestan, 3% Katolik, 1,8% Hindu, dan 
3,4% kepercayaan lainnya.2 Wajar kemudian Indonesia sering disebut 
sebagai negara dengan muslim terbanyak di dunia. 

Sejarah Islam di Indonesia sangatlah kompleks serta mencerminkan 
berbagai keanekaragaman. Pada abad ke-12, sebagian besar pedagang 
beragama Islam dari Arab, Parsi, Gujarat dan Bengala tiba di pulau 
Sumatera, Jawa dan Kalimantan. Saat itu yang agama yang dominan di 
Nusantara adalah agama Hindu dan Budha yang telah membentuk 
kerajaan seperti Majapahit dan Sriwijaya tengah mengalami kemunduran, 
di mana kedua kerajaan tersebut terpecah menjadi kerajaan-kerajaan 
kecil.3 

Dengan masuknya para penganut agama Hindu dan Budha kedalam 
agama Islam, tidak lantas menghilangkan adat agama terdahulunya. Ada 
muslim di daerah-daerah tertentu membentuk kelompok adat, yang secara 
agama mereka menganut Islam tapi secara adat mereka masih berpegang 
pada adat Hindu atau Budha. Diantara sekian banyak kelompok 
masyarakat itu terdapat kelompok masyarakat yang menamakan dirinya 
masyarakat adat Banten Kidul yang berada di Cisungsang. 

Masyarakat adat Cisungsang adalah masyarakat agraris yang 
mendiami kawasan kaki Gunung Halimun Kecamatan Cibeber Kabupaten 
Lebak, kawasan ini dikelilingi oleh 4 (empat) desa adat lainnya yaitu Desa 
Cicarucub, Bayah, Citorek, dan Ciptagelar. Masyarakat adat 
Cisungsang  menganut agama Islam namun dalam mengatur 
kesehariannya mereka juga memiliki hukum adat, yang berpedoman pada 
wangsit dari karuhan melalui kepala adat (Abah Usep), karena itu mereka 
sangat menjaga dan mematuhi larangan-larangan dan kewajiban dari 
kepala adat karena diyakini akan terjadi sesuatu (kualat) jika melanggar.4 

Secara kehidupan sosialnya masyarakat adat Cisungsang 
dikatagorikan sebagai masyarakat yang cukup ketat dalam memelihara dan 
menjalankan adat tetapi masih membuka ruang cukup luas bagi adanya 

                                                           
1 http://www.datastatistik-

indonesia.com/component/option,com_tabel/task,/Itemid,165/, diakses 14 November 2009 
2 http://id.wikipedia.org/wiki/Agama_di_Indonesia, diakses 14 November 2009 
3 Sartono Kartodirdjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900 dari 

Emporium Sampai Imperium Jilid 1 (Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama, 1992), cet ke. 3 
h. 19-21 

4 http://www.banten-culture-tourism/id/location/30, diakses 10 Agustus 2009 

http://id.wikipedia.org/wiki/Protestan
http://id.wikipedia.org/wiki/Katolik
http://id.wikipedia.org/wiki/Hindu
http://id.wikipedia.org/wiki/Majapahit
http://id.wikipedia.org/wiki/Sriwijaya
http://id.wikipedia.org/wiki/Agama_di_Indonesia


El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015 3 

 

 

 

hubungan-hubungan dengan dunia luar.5 Sehingga mereka bisa menerima 
perkembangan teknologi, hal itu terlihat dari banyaknya masyarakat adat 
yang telah memiliki televisi, kendaraan bermotor, bahkan handphone. Bukti 
kuatnya mereka dalam memelihara dan menjalankan adat bisa dilihat dari 
prosesi seren taun yaitu menyimpan padi kelumbung (leuit), dilakukan 
setiap tahun yang jatuh di bulan Juli dan untuk tahun berikutnya maju 10 
(sepuluh hari) dari tahun sebelumnya.6 Acara ini secara substansi sebagai 
ungkapan rasa syukur kepada Allah SWT, karena telah melimpahkan 
rahmatnya sehingga panen berhasil, namun pada prakteknya dipahami 
masyarakat sebagai permintaan izin kepada nyi pohaci (Dewi Sri).  

Dewi Sri/Shri yaitu dewi bercocok tanaman, terutama padi di sawah. 
Ia memiliki pengaruh di dunia bawah tanah dan terhadap bulan. Ia juga 
dapat mengontrol bahan makanan di bumi dan kematian. Karena ia 
merupakan simbol bagi padi, ia juga dipandang sebagai ibu kehidupan.7  

Adapula tradisi untuk menghadirkan arwah leluhur pada acara-acara 
penting seperti pesta atau syukuran dan prosesi lainnya yang bertentangan 
dengan ajaran Islam yang mendorong kepada kemusyrikan, sedangkan 
kesyirikan adalah suatu dosa besar yang harus dijauhi, seperti yang telah 
Allah SWT firmankan dalam  

   ⧫  
◆  ⧫◆ ⧫ 

⧫ ⬧ ☺ ⧫  
⧫◆   ⬧⬧ 

◆⧫ ☺ ☺→⧫ 
    

“Sesungguhnya Allah tidak akan mengampuni dosa syirik, dan Dia 
mengampuni segala dosa yang selain dari (syirik) itu, bagi siapa yang 
dikehendaki-Nya. Barangsiapa yang mempersekutukan Allah, Maka 
sungguh ia telah berbuat dosa yang besar.” (QS. An Nisaa’: 48) 

Muhammad Siddiq Al-jawi menjelaskan, Islam secara kaffah  berarti 
masuk ke dalam segala syariat dan hukum Islam secara keseluruhan, 
bukan berislam sebagian dan mengambil selain syariat Islam untuk 
sebagian lainnya. Jika seorang muslim melaksanakan Islam sebagian 

                                                           
5 http://www.tempointeraktif.com/hg/narasi/2004/06/17/nrs,20040617-05,id.html, 

diakses 12 Agustus 2009 
6 http://www.banten-culture-tourism/id/location/30, diakses 10 Agustus 2009 
7 http://id.wikipedia.org/wiki/Sri, diakses 15 November 2009 



4 El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015 

 

seraya melaksanakan selain Islam pada sebagian lainnya, itu berarti dia 
mengikuti langkah-langkah syaitan yang terkutuk.8  

Allah SWT berfirman dalam surat Al Baqarah ayat 208: 

⧫  
❑⧫◆ ❑➔  
  ◆ 
❑➔⬧ ◆❑ 

⬧   →⬧ 
⧫ ✓     

“Hai orang-orang yang beriman, masuklah kamu ke dalam Islam 
keseluruhan, dan janganlah kamu turut langkah-langkah syaitan. 
Sesungguhnya syaitan itu musuh yang nyata bagimu.” 

Menurut M. Dawam Raharjo Islam yang menyeluruh itu meliputi, 
ketuhanan (aqidah), hukum (syariat) dan budi pekerti yang baik (akhlaqul 
karimah). Ketiga nilai-nilai Islam ini merupakan hal mendasar yang 
disampaikan oleh da’i dalam dakwahnya atau disebut pula pesan-pesan 
dakwah.9 

Pesan-pesan dakwah ini haruslah sampai kepada masyarakat adat 
agar mereka tidak terjerumus lebih lama, namun tentu saja tiap masyarakat 
memiliki perbedaan dalam menerima dakwah maka perlu adanya 
pendekatan kultural, yaitu dengan memahami adat mereka terlebih dahulu. 
Seperti apa yang telah dilakukan oleh para pendakwah Islam kita dulu, 
lebih luwes dan halus dalam menyampaikan ajaran Islam kepada 
masyarakat yang heterogen nilai budayanya.10 

Dalam penyebaran Islam di Jawa kita mengenal Wali Songo. Mereka 
dapat dengan mudah memasukkan Islam karena agama tersebut tidak 
dibawanya dalam bungkus Arab, melainkan dalam racikan dan kemasan 
bercita rasa Jawa. Artinya, masyarakat diberi “bingkisan” yang dibungkus 
budaya Jawa tetapi isinya Islam. Sunan Kalijaga misalnya, ia banyak 
menciptakan kidung-kidung Jawa bernafaskan Islam, misalnya Ilir-ilir, 
tandure wis semilir. Perimbangannya jelas menyangkut keefektivan 
memasukkan nilai-nilai Islam yang meliputi tauhid, syariah (hukum-hukum) 
dan akhlaq, dengan harapan mendapat ruang gerak dakwah yang lebih 

                                                           
8 Muhammad Shiddiq Al-Jawi, Menjadi Muslim Kaffah: Menerjunkan Diri Dalam 

Syariat Islam Secara Total ( Makalah pada  bedah buku di STAIN Surakarta, Jumat 20 
Oktober 2000), h. 1 

9 M. Dawam Raharjo, Model Pembangunan Qaryah Thayyibah: Suatu Pendekatan 
Pemerataan Pembangunan, (Jakarta: Intermasa, 1997), h. 109  

10 Nur Amien Fattah, Metode Dakwah Walisongo, (TB. Bahagia: Pekalongan, 
1985), h. 24 



El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015 5 

 

 

 

memadai.11 Metode pendekatan dakwah yang dipakai oleh Wali Songo 
disebut sebagai metode pendekatan dakwah kultural.  

Menurut Muhammad Sulthon, dakwah kultural adalah Aktivitas 
dakwah yang menekankan penedekatan Islam kultural. sedangkan Islam 
kultural adalah salah satu pendekatan yang berusaha meninjau kembali 
kaitan doktrin yang formal antara Islam dan politik atau Islam dan negara.12 

Dengan metode pendekatan kultur ini maka diharapkan masyarakat 
lebih mau menerima dakwah dan lebih mudah pula Islam dipahami dan 
diamalkan. Sungguhpun demikian, tentu saja sikap respek terhadap unsur 
budaya lokal ini dalam kegiatan dakwah Islam lambat laun harus 
ditingkatkan sampai pada batas tertentu, masyarakat menyadari perlunya 
menerapkan nilai-nilai Islam secara kaffah. 

Beberapa hal di atas telah melatarbelakangi penulis untuk membuat 
penelitian dengan harapan para da’i bisa melakukan perbaikan kinerja 
dakwah dan menjadi bahan acuan bagi mereka yang ingin berdakwah di 
daerah adat Cisungsang. Tema yang penelitian tersebut adalah bagaimana 
model dakwah yang sesuai dilakukan da’i di masyarakat adat khususnya 
masyarakat adat Cisungsang? 

Metodologi  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif yaitu satu model 
penelitian humanistik (kemanusiaan), yang menempatkan manusia sebagai 
subyek utama dalam peristiwa sosial/budaya. Penelitian ini juga 
menginterpretasikan atau menterjemahkan dengan bahasa peneliti tentang 
hasil penelitian yang diperoleh dari informan dilapangan sebagai wacana 
untuk mendapat penjelasan tentang kondisi yang ada.13  

Dalam penelitian ini juga menggunakan jenis penelitian diskriptif, 
yaitu jenis penelitian yang memberikan uraian atas suatu keadaan sejernih 
mungkin, tanpa ada perlakuan terhadap obyek yang diteliti.14  

Metode Pengumpulan Data 

 Dalam penelitian ini, metode yang dipergunakan dalam 
pengumpulan data sebagai berikut: 

1. Kajian Pustaka, mempelajari buku, artikel, situs yang memuat tentang 
perkembangan dakwah di masyarakat adat Cisungsang. 

                                                           
11 Sartono Kartodirdjo, op. cit. h. 26-27  
12 Muhammad Sulthon, Desain Ilmu Dakwah Kajian Ontologis, Epistemologis dan 

Aksiologis, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003), h. 34 
13 http://www.litagama.org/Metode/ paradigma.htm - _ftn13., diakses 1 0Agustus 

2009 
14 Ronny Kountur, Metode Penelitian Untuk Penulisan Skripsi dan Tesis, (Jakarta: 

Duta Kurnia Utama, 2007), cet. Ke. 1, h.16  



6 El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015 

 

2. Wawancara, melakukan studi dengan metode wawancara terhadap da’i 
ormas-ormas Islam yang berhubungan dengan dakwah di masyarakat 
adat Cisungsang. 

3. Pengumpulan data, pengumpulan data yang terkait dengan dakwah di 
masyarakat adat Cisungsang. 

4. Penulisan Tugas Akhir, dimulai dari pembuatan proposal sampai dengan 
pembuatan kesimpulan dari model dakwah di masyarakat adat 
Cisungsang. 

Instrumen Penelitian 

Dalam penelitian ini, peneliti menggunakan instrumen lembar 
wawancara yang digunakan dalam wawancara dengan pelaku dakwah di 
Cisungsang, tanya jawab mendalam secara langsung berkaitan dengan 
masalah. Wawancara dimaksudkan sebagai penguat data agar tidak terjadi 
penilaian sepihak. 

Pengolahan dan Analisis Data 

Setelah data terkumpul maka perlu dianalisis untuk mendapatkan 
kesimpulan dari data yang telah diperoleh dari penelitian.  Peneliti 
menggunakan analisa diskriptif yang disajikan dalam bentuk narasi. 

Gambaran Umum Masyarakat Adat Cisungsang15 

Masyarakat Adat Cisungsang secara administratif masuk dalam 
wilayah Desa Cisungsang, Kecamatan Cibeber, Kabupaten Lebak. Desa 
Cisungsang memiliki luas wilayah 1.600 hektar, di sebelah utara 
berbatasan dengan Desa Situmulya, di sebelah selatan dan barat 
berbatasan dengan Desa Kujangjaya, di sebelah timur berbatasan dengan 
Desa Gunung Wangun.  

Untuk menuju ke Masyarakat adat Cisungsang memerlukan waktu 5 
jam dari kota Rangkasbitung Kabupaten Lebak atau berjarak ± 175 Km dari 
pusat Provinsi Banten. Kondisi jalan menuju lokasi tersebut cukup baik dan 
dapat ditempuh dengan kendaraan roda dua. Dari pertigaan jalan antara 
Cikotok – Cibareno, Desa Cisungsang dapat ditempuh selama 10 menit, 
dengan menelusiri jalan di sepanjang pinggiran bukit dan jurang terjal. 

Desa Cisungsang memiliki 2 Dusun, 5 RW dan 6 RT. Sampai tahun 
2008, penduduk desa Cisungsang berjumlah 2.123 jiwa yang 
dikelompokkan ke dalam 627 Kepala Keluarga. Sebagian besar penduduk 
berpendidikan tamatan SD dan SLTP, dengan mata pencaharian utama 
bertani sawah dan kebun. Nama Cisungsang dibentuk dari dua kata: ci dan 

                                                           
15 TPK Desa Cisungsang, Proposal PNPM Mandiri Tahun 2009 



El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015 7 

 

 

 

sungsang, secara harafiah kata ci adalah bentuk singkat dari cai yang 
dalam bahasa Sunda berarti air. Sedangkan sungsang, dalam bahasa 
Sunda berarti terbalik atau berlawanan dari keadaan yang sudah lazim. 
Maka istilah Cisungsang dapat  diartikan air yang mengalir kembali ke hulu 
(mengalir secara terbalik). 

Sejarah Berdirinya Masyarakat Adat di Banten Kidul16 

Untuk mengetahui gambaran umum sebuah masyarakat maka perlu 
menelisik sejarah adanya masyarakat tersebut, begitu juga ketika ingin 
mengetahui dakwah di masyarakat adat Cisungsang maka perlu diketahui 
pula sejarah terbentuknya masyarakat adat ini, sebagai sebuah acuan 
langkah selanjutnya dan untuk mengetahui kadar perkembangan 
dakwahnya.  

Masyarakat adat Cisungsang merupakan masyarakat adat yang 
berada di Banten Kidul, dan masyarakat adat Cisungsang pun menamakan 
dirinya Kasepuhan Adat Banten Kidul. Sedangkan masyarakat adat Banten 
Kidul secara umum adalah masyarakat adat yang berasal dari kerajaan 
Padjajaran yang memisahkan diri dikarenakan kekalahan perang dari 
Majapahit, perang ini bukan merupakan perang fisik tapi lebih kepada 
perang ideologi dan politik. 

Akibat perang dengan Majapahit, Padjajaran terpecah belah menjadi 
beberapa kelompok masyarakat diantaranya yaitu kelompok masyarakat 
yang memegang teguh agama Budha, kelompok masyarakat yang masih 
beragama Budha tapi terpengaruh kebudayaan Hindu, dan kelompok 
masyarakat yang masuk kedalam agama Hindu. 

Setelah kesultanan Banten berdiri yang dipimpin oleh Sultan 
Hasanudin putra dari Sunan Gunung Jati yang mengikuti saran ayahnya 
untuk berdakwah di Banten yang diistilahkan dengan mengambil iteuk 
(tongkat) sebagai tanda perlu dikembangkannya dakwah di daerah 
tersebut. Sultan Hasanudin kemudian memperluas dakwahnya dan 
kekuasaannya kedalam kerajaan Padjajaran, Kerajaan yang sudah tidak 
kuat lagi ini akhirnya hancur, rakyat Padjajaran yang sudah terpecah-pecah 
kemudian terpengaruh oleh Islam sehingga terbentuklah kelompok-
kelompok masyarakat yaitu: 

a. Kelompok yang beragama Hindu kemudian dengan rela hati masuk 
Islam dan berdiam diri di Banten dan sekitarnya. 

b. Kelompok yang beragama Budha tapi terpengaruh kebudayaan Hindu, 
kemudian mereka masuk Islam tapi masih membawa kebudayaan 
Hidhu Budhanya dan pergi kedaerah Selatan. 

                                                           
16 Wawancara dengan Kiyai Disman Saefudin, pimpinan Pondok Pesantren Al 

Falah dan anggota Majelis Ulama Indonesia (MUI) Kecamatan Cibeber, pada tanggal 13 
Oktober 2009 



8 El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015 

 

c. Kelompok yang memegang teguh agama Budha mereka tidak 
terpengaruh dengan adanya Islam dan kemudian malah 
mengasingkan diri untuk menjaga keyakinannya ke pedalaman Baduy. 

Masyarakat adat Banten Kidul merupakan kelompok yang termasuk 
kedalam katagori kedua, mereka masuk Islam atas dasar keterpaksaan 
demi melindungi diri mereka. Tempat yang mereka tinggali pertama adalah 
daerah Bayah (jasinga sekarang) berada di wilayah kabupaten Bogor. 
Mereka menyebut diri mereka Karohanian yang kemudian mengalami 
penyerapan bahasan menjadi Kakaruhunan yang berarti mempercayai 
akan adanya ruh pengatur alam semesta. 

Masyarakat ini memiliki kekhasan untuk selalu berpindah-pindah 
tempat dalam rangka mencari daerah yang masih perawan untuk dipakai 
membuka lahan pertanian sebagai penopang perekonomian mereka, tidak 
semua rakyatnya ikut berpindah tempat yang pindah hanyalah keluarga inti 
saja yang disebut Kasepuhan sementara yang lainnya tetap tinggal di 
daerah yang sudah dibuka, menurut kepercayaan mereka perpindahan ini 
akan terus berlangsung hingga akhir jaman. Tempat perpindahan terakhir 
mereka adalah Sukarame, tempat yang berada diperbatasan Banten dan 
Jawa Barat, disebutkan bahwa tidak akan ada lagi keramaian setelah itu. 

Sejarah Terbentuknya Masyarakat Adat Cisungsang17 

Masyarakat adat Cisungang merupakan salah satu dari kelompok 
Kasepuhan adat Banten Kidul namun masyarakat adat Cisungsang tidak 
memiliki kewajiban untuk berpindah tempat karena mereka bukan 
merupakan Kasepuhan inti. 

Diceritakan bahwa sebelum para karuhun berpindah kedaerah 
Banten Selatan dari Bayah (Jasinga sekarang) mereka mengirim terlebih 
dahulu rombongan perintis yang merupakan para prajurit sebagai perintis 
jalan, para prajurit ini disebut Parung Kujang. Sehingga karakteristik 
Kasepuhan ini yang paling menonjol adalah sikap tegas  dalam memegang 
teguh adat selayaknya seorang prajurit.  

Dari hasil perintis jalan ini kemudian mereka menemukan daerah di 
Cisungsang daerah hutan dikaki gunung Halimun, kemudian mendirikan 
Kasepuhan sendiri, namun mereka tidak sama seperti Kasepuhan lain 
yang berpindah-pindah mereka tetap disatu tempat.  

Masyarakat adat Cisungsang seperti pendahulunya beragama Islam, 
namun secara adat istiadat mereka masih mengikuti kebudayaan Hindu 
Budha, di mana upacara adat mereka lakukan setiap selesai panen dan 

                                                           
17 Wawancara dengan Kiyai Disman Saefudin, pimpinan Pondok Pesantren Al 

Falah dan anggota Majelis Ulama Indonesia (MUI) Kecamatan Cibeber, pada tanggal 13 
Oktober 2009 



El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015 9 

 

 

 

akan menanam, mereka juga memiliki pemimpin yang disebut Abah, yang 
penunjukannya melalui proses wangsit dari karuhan. Kepemimpinan ini 
telah terjadi 4 genersi yaitu generasi pertama oleh Embah Buyut  yang 
berusia ± 350 tahun, generasi kedua oleh Uyut Sakrim berusia ± 250 
tahun, generasi ketiga oleh Olot Sardani berusia ± 126 tahun, dan generasi 
keempat oleh Abah Usep yang sekarang berusia 35 tahun, dimana beliau 
mulai memegang tampuk pimpinan pada usia 19 tahun meneruskan 
kepemimpinan Olot Naedi. Dalam menjalankan pemerintahannya Abah 
Usep Suyetna dibantu oleh 87 Rendangan artinya orang yang ditunjuk 
secara turun temurun yang merupkan perwakilan dari kepala adat. 

Mereka juga memiliki iuran wajib dan upeti kepada abah yang disebut 
jiwa, sebagai penebusan jiwa mereka dan peternakan mereka baik ayam, 
domba, kerbau ataupun ikan di kolam. Uang jiwa kemudian dipakai untuk 
kegiatan upacara adat, keperluan Kasepuhan dan keperluan incu putu 
(sebutan untuk pengikut adat).  

Perkembangan Dakwah Di Cisungsang18 

Dakwah Islam di masyarakat adat Cisungsang telah dimulai pada 30 
tahun yang lalu, saat almarhum Haji Misbach seorang da’i asal Ciamis 
Jawa Barat, datang untuk berdakwah di daerah ini. Sebanarnya  beliau 
bukan yang pertama kali berdakwah di daerah ini, sebelum beliau telah 
banyak da’i yang mencoba berdakwah tapi mengalami jalan buntu ketika 
berbenturan dengan adat, sehingga banyak da’i yang kemudian 
meninggalkan daerah ini.  

Seperti da’i yang lain, Haji Misbach pun mendapat penolakan dari 
masyarakat namun beliau tidak patah arang dan tetap menjalankan 
dakwahnya meskipun hanya bisa mengajak beberapa orang saja, beliau 
terus memajukan pengajiannya. Dan dari keuletan dakwahnya ini 
keteguhan masyarakat akan adat menjadi luntur, seiring dengan 
keterbukaan kepada modernitas dunia luar. Buah dari dakwah beliau saat 
ini telah berdiri Madrasah Diniyah Awaliyah Bahrul Ulum dan beberapa 
masjid dan majelis taklim dan dakwah sampai saat ini bisa diterima dengan 
baik.  

 

Kondisi Dakwah Saat Ini 

Semangat warga untuk mengikuti kegiatan keislaman sudah cukup 
baik, dimana telah banyak warga yang mengikuti pengajian dan telah 
banyak pula menyekolahkan anak-anak mereka ke Madrasah Diniyah dan 
ada beberapa orang yang sudah melaksanakan ibadah haji. 

                                                           
18 Wawancara dengan Ustadz Sulaeman Jamal, Guru Madrasah Diniyah Awaliyah 

Bahrul Ulum, pada tanggal 01 November 2009 



10 El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015 

 

Pengajian diadakan seminggu sekali di Masjid-masjid dimulai ba’da 
isya sampai pukul sepuluh malam, masjid yang rutin mengadakan 
pengajian adalah masjid Jami’ Baiturrahman dan Masjid Jami’ Nurul Iman, 
ada juga di Masjid lain namun tidak serutin di masjid ini, dikarenakan para 
pengajarnya tidak memiliki waktu cukup untuk datang ke setiap masjid. 
Karena kecendrungan masyarakat untuk selalu didatangi ketempatnya 
masjid dekat rumahnya tidak mendatangi ke tempat pengajian yang jauh 
dari rumahnya. 

 Pengajar rutin di pengajian ini adalah Haji Ujang Khairuddin dan 
Ustadz Sulaeman Jamal, sedangkan materi yang diajarkan adalah fadilat 
ibadah yang untuk saat ini itu yang disukai masyarakat. Masyarakat lebih 
terdorong untuk melakukan suatu ibadah ketika mereka mendapatkan 
penjelaskan keutamaan dari ibadah itu, sepertihalnya orang yang akan 
bekerja maka dia harus diiming-imingi oleh berapa besar gajinya terlebih 
dahulu. Kitab yang dipakai adalah kitab Duratunnasihin, kitab ini dibahas 
setiap bab berurutan kecuali ada moment tertentu seperti bulan 
Ramadhan, bulan Rabiul Awwal dan bulan Dzulhijjah. 

Jumlah jama’ah setiap pertemuan turun naik, kadang kala bisa 
mencapai 25 orang, dilain waktu bisa hanya 10 orang. Turun naiknya 
jumlah jama’ah bukan karena kurangnya keinginan mereka untuk mengaji 
tapi, karena banyaknya beban kerja mereka di siang hari sehingga mereka 
kelelahan ketika malam hari. 

Pengajian telah banyak mempengaruhi kegiatan pemahaman 
keagamaan mereka hanya saja tidak bisa langsung merubah adat mereka 
yang dianggap bercampur dengan kesyirikan, dan kalaupun ada yang akan 
meluruskan pemahaman itu maka akan mendapat penentangan yang berat 
sampai kepada ancaman pembunuhan. Di antara adat yang masih sulit 
dirubah adalah sebagai berikut: 

a. Jarah (Ziarah) mengunjungi makam orang tua atau karuhun dengan 
cara mengancungkan tangan seperti bersalaman kearah batu nisan 
beberapa kali sebagai tanda penyembahan kepada arwah, walau tidak 
sama dengan menyembah Allah tetapi mereka yakin itu bukti 
penyembahan mereka kepada arwah orang tua atau karuhun. 

b. Syukuran panen dengan mengadakan persembahan kepada Nyi 
Pohaci (Dewi Shri) pemelihara padi, dilakukan dengan membakar 
kemenyan dan mengundang arwah para karuhun agar panen yang 
akan datang melimpah dan cukup untuk kehidupan sehari-hari. 

c. Meminta tolong kepada arwah karuhun baik melalui upacara adat atau 
pada kegiatan sehari-hari. 

d. Menyediakan sesajen kepada yang sudah meninggal dalam bentuk 
makanan yang disimpan di kamar atau di pamean (tempat menyimpan 



El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015 11 

 

 

 

beras) sebagai penghormatan kepada yang sudah meninggal dan 
dibacakanlah mantra-mantra tertentu. 

e. Menyembelih hewan dengan dimaksudkan untuk arwah karuhun dan 
dengan bacaan tertentu pula walau diawali dengan bacaan bismillah. 

f. Sedekah Bumi (persembahan untuk bumi), memotong kerbau di 
lapangan luas dengan disaksikan seluruh kampung dan daging kerbau 
tersebut harus dimakan habis saat itu juga dan kepalanya ditanam 
ditanah, upacara ini dimaksudkan untuk menolak bala dan bisanya 
dilakukan pada bulan shafar. 

g. Kasepuhan dan beberapa rendangan meyakini bahwa sembahyang 
atau dalam bahasa mereka sambeyang, adalah cukup dengan 
meminta saja, karena hakikat dari sembahyang adalah meminta maka 
tidak harus melakukan sembahyang dengan sholat lima waktu. Mereka 
yakin semua manusia berbeda cara sembahyangnya, untuk para 
petani mencangkul adalah sembahyang, untuk para nelayan melaut 
adalah sembahyang. 

h. Meyakini bahwa pakarang karuhun (senjata laluhur) memiliki maunat 
(khasiat) menyembuhkan berbagai penyakit dan bisa sebagai 
perantara meminta sesuatu kepada yang maha kuasa. Senjata ini 
biasa dicuci tiap bulan Mulud (Rabiul awwal) dan airnya cucian 
senjatanya kemudian di bawa pulang untuk diminum.. 

Hasil Penelitian 

Model Dakwah Kultural Di Masyarakat Adat Cisungsang 

Untuk mencapai keberhasilan dakwah secara maksimal maka 
diperlukan bebagai faktor penunjang, diantaranya adalah strategi dakwah 
yang tepat sehingga dakwah Islam mengenai sasaran. Salah satu strategi 
dakwah tersebut adalah dakwah kultural yaitu dakwah yang dilakukan 
dengan cara mengikuti budaya-budaya kultur masyarakat setempat dengan 
tujuan agar dakwah dapat diterima dan lebih menekankan pada aspek 
perubahan budaya dengan menyesuaikan budaya lama dengan Islam.  

Model dakwah kultural yang dijalankan oleh para da’i di masyarakat 
adat Cisungsang sedikit berbeda dengan apa yang telah dilakukkan oleh 
Wali Songo, karena yang didakwahi adalah masyarakat yang telah 
beragama Islam bukan yang belum beragama Islam sehingga 
tahapannyapun berbeda, antara lain: 

1. Meluruskan Kesalahan Dalam Beribadah 

Dalam masyarakat masih banyak terdapat kesalahan dalam 
menjalankan ibadah, ini sangat riskan apalagi menyangkut masalah 
aqidah sehingga masyarakat akan terdorong kedalam kemusyrikan. 
Diantara kesalahan itu adalah:   

a. Kesalahan dalam berziarah  



12 El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015 

 

Jarah (Ziarah) mengunjungi makam orang tua atau karuhun 
dengan cara mengancungkan tangan seperti bersalaman kearah 
batu nisan beberapa kali sebagai tanda penyembahan kepada 
arwah, walau tidak sama dengan menyembah Allah tetapi mereka 
yakin itu bukti penyembahan mereka kepada arwah orang tua atau 
karuhun. Para da’i meluruskan masalah ini dengan cara: 

1) Memberikan penjelasan bahwa ziarah itu adalah sunnah maka 
perlu dilakukan dengan cara sunnah pula, maka diterangkanlah 
bagaimana cara berziarah sesuai sunnah dengan tidak 
langsung mengatakan bahwa ziarah yang mereka lakukan saat 
ini sesat.  

2) Dengan cara memberikan contoh cara berziarah yang sesuai 
dengan sunnah dengan mengajak mereka berziarah ke makam 
para wali dan melihat cara orang lain berziarah.  

Cara ini telah berjalan cukup efektiv dimana sekarang sudah 
sedikit masyarakat yang berziarah dengan cara-cara dahulu, 
bahkan masyarakat sendiri mengingatkan bagi yang berziarah 
dengan tidak sesuai sunnah.  

b. Kesalahan dalam syukuran 

Syukuran adalah tradisi masyarakat dalam mensyukuri hasil 
panen dengan mengadakan persembahan kepada Nyi Pohaci 
(Dewi Shri) pemelihara padi, dilakukan dengan membakar 
kemenyan dan mengundang arwah para karuhun agar panen 
cukup untuk kehidupan sehari-hari.  Para da’i meluruskan masalah 
ini dengan cara mengganti dengan kegiatan keagamaan 
diantaranya membaca surat yaasin, mengadakan ceramah, atau 
membaca riwayat para wali. 

c. Kesalahan dalam berdo’a 

Masyarakat biasanya berdo’a (meminta pertolongan) kepada 
arwah karuhun baik melalui upacara adat atau pada kegiatan 
sehari-hari contohnya adalah do’a ketika akan bepergian “Nini 
karonyokosong aki karonyokosong pangosongkeun jalan aing 
jauhna sakentrung lisung anggangna sapanjang jalan bangus 
karus huntu simpai ku sabdaning Allah. Laillahailallah 
Muhammadurrasulullah”. Bacaannya diakhiri dengan syahadat 
karena ciri dari masyarkat adat cisungsang menggabungkan 
antara adat dan agama walau pada hakikatnya adat selalu 
dinomor satukan, seperti dalam do’a ini mereka meminta kepada 
karuhun terlebih dahulu “Nini karonyokosong aki karonyokosong 
pangosongkeun jalan aing” Nini dalam bahasa sunda artinya 



El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015 13 

 

 

 

nenek dan aki artinya kakek melambangkan generasi terdahulu 
(karuhun).  

Para da’i meluruskan masalah ini dengan cara mengajarkan 
do’a-do’a yang sesuai dengan sunnah dan memberikan 
penjelasan keutamaan dari do’a-do’a itu, do’a ini diajarkan sebagai 
pengganti mantra-mantra permintaan tolong kepada arwah 
karuhun.  

d. Penyembelihan 

Masyarakat biasanya melakukan penyembelih hewan dengan 
dimaksudkan untuk arwah karuhun dan dibacakan jampi-jampi 
untuk memanggil para karuhun. Cara ini dilakukan sebagai upaya 
pemujaan kepada mereka agar diberikan keselamatan. Para da’i 
meluruskan masalah ini dengan cara: 

1) Memberikan penjelasan bagaimana cara penyembelihan yang 
baik menurut Islam dan diajarkan caranya.  

2) Merubah ucapan persembahan kepada arwah karuhun  
menjadi sedekah dari keluarga arwah tersebut sebagai 
perantara diberikan rahmat Allah kepadanya, diiringi dengan 
pembacaan surat Al Fatihah dan do’a. 

2. Merubah Budaya 

Terdapat beberapa budaya dalam masyarakat adat yang 
menyimpang dari Islam, budaya itu mereka dapatkan dari leluhur 
mereka yang terus dijalankan sebagai bentuk penghormatan kepada 
leluhur. Diantara budaya itu adalah: 

a. Sesajen 

Menyediakan sesajen kepada yang sudah meninggal dalam 
bentuk makanan yang disimpan di kamar atau di pamean (tempat 
menyimpan beras) sebagai penghormatan kepada yang sudah 
meninggal dan dibacakanlah mantra-mantra tertentu untuk 
menghadirkan arwah yang sudah menginggal tersebut. 

Para da’i meluruskan masalah ini dengan cara merubah 
bacaan pada saat menyediakan sesajen dirubah menjadi tawashul, 
mengirimkan do’a bagi yang sudah meninggal, dengan dibacakan 
istighfar, sholawat dan al-fatihah, yang diperbolehkan menurut 
mazhab syafi’i. 

b. Sedekah Bumi 

Sedekah Bumi (persembahan untuk bumi), memotong kerbau 
di lapangan luas dengan disaksikan seluruh kampung dan daging 
kerbau tersebut harus dimakan habis saat itu juga dan kepalanya 



14 El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015 

 

ditanam ditanah, upacara ini dimaksudkan untuk menolak bala dan 
bisanya dilakukan pada bulan shafar. 

Para da’i meluruskan masalah ini dengan cara merubah tata 
cara Sedekah Bumi pada bulan shafar, dengan membacakan surat 
al-ikhlas bersama-sama di masjid dan dibacakannya diatas air lalu 
air tersebut beserta ceker (ketupat berisi nasi) dibagikan kepada 
seluruh masyarakat. 

 

c. Mengambil Berkah  

Meyakini bahwa pakarang karuhun (senjata laluhur) memiliki 
maunat (keberkahan) menyembuhkan berbagai penyakit dan bisa 
sebagai perantara meminta sesuatu kepada yang maha kuasa. 
Senjata ini biasa dicuci tiap bulan Mulud (Rabiul awwal) dan airnya 
cucian senjatanya kemudian di bawa pulang untuk diminum. 

Para da’i meluruskan masalah ini dengan cara menjelaskan 
tentang kegunaan pakarang (senjata) sebagai persiapan untuk 
keadaan tertentu maka perlu dipelihara bukan untuk diambil 
maunatnya (keberkahan). 

3. Menyelenggarakan Pendidikan 

Pendidikan merupakan sarana yang ideal untuk merubah 
masyarakat, karena dengan ditanamkannya pendidikan yang baik 
sejak dini maka kedepannya masyarakat tersebut akan berubah. Hal 
ini disadari betul oleh para da’i di masyarakat Adat Cisungsang maka 
selain meluruskan aqidah dan merubah budaya para da’i juga 
mendirikan Madrasah Diniyah Bahrul Ulum sebagai tempat anak-anak 
masyarakat belajar agama Islam sejak dini. 

Sampai saat ini kegiatan dakwah melalui pendidikan di 
Madrasah Diniyah telah mendapat sambutan cukup baik di masyarakat 
tercatat saat ini ada 100 orang siswa Madrasah Diniyah dan perlahan-
lahan kesadaran masyarakat akan pentingnya pendidikan agamapun 
meningkat, ini terbukti ada beberapa siswa yang melanjutkan ke 
Pesantren baik Pesantren Tradisional ataupun Pesantren Moderen, 
sehingga ketika kembali mereka bisa ikut serta menyebarkan dakwah 
di masyarakat.   

4. Dakwah Kepada Kasepuhan Dan Keluarganya 

Para da’i pun melakukan pendekatan kepada keluarga 
kasepuhan, cara ini dilakukan sebagai upaya merubah pendirian 
kasepuhan dalam hal beragama. 



El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015 15 

 

 

 

Dalam pendirian Kasepuhan dan beberapa rendangan 
beragama cukup dengan kita berbuat baik seperti dalam pitutur yang 
sering diucapkan dalam upacara adat yaitu “Nyatur kudu diukur 
nyabda kudu diseja bekas ulah nyalahan, tong cuet kanu hideung tong 
ponteng kanu koneng, ulah unggut kalinduan ulah gedag ka anginan, 
ulah kagiring ku cikiih kabawa caah ku cilengcang”. Selain itu mereka 
meyakini bahwa sembahyang atau dalam bahasa mereka sambeyang, 
adalah cukup dengan meminta saja, karena hakikat dari sembahyang 
adalah meminta maka tidak harus melakukan sembahyang dengan 
sholat lima waktu. Sehingga mereka mengajarkan bahwa setiap 
manusia berbeda cara sembahyangnya, untuk para petani mencangkul 
adalah sembahyang, untuk para nelayan melaut adalah sembahyang. 

Pendekatan yang dilakukan para da’i dengan cara mengajak 
keluarga kasepuhan terutama kaum mudanya yang masih mudah 
dipengaruhi untuk ikut pengajian atau menyekolahkan mereka ke 
pesantren. Pendekatan ini telah cukup berhasil ketika beberapa tahun 
belakangan Abah sudah terlihat pada saat shalat jum’at atau shalat i’ed di 
masjid. 

Penerapan Nilai-Nilai Islam Di Masyarakat Adat Cisungsang 

Tujuan dari dakwah sesungguhnya adalah penyampaian dan 
penerapan nilai-nilai Islam yaitu kumpulan dari prinsip-prinsip hidup, ajaran-
ajaran tentang  bagaimana  manusia seharusnya menjalankan 
kehidupannya di dunia ini, yang satu prinsip dengan lainnya saling terkait 
membentuk satu kesatuan yang utuh tidak dapat dipisah-pisahkan.19  

Dalam pembagiannya Niai-nilai Islam ada tiga yaitu:  Nilai keimanan 
(Aqidah), nilai Keislaman (Syara’) dan Nilai budi pekerti (Akhlaqul 
Karimah).20 Para da’i menerapkan nilai-nilai Islam kepada masyarakat adat 
dengan membawa pendekatan pada budaya mereka yaitu melalui 
pendekatan peribahasa dan nilai-nilai adat yang sangat dijunjung tinggi 
dalam kehidupan masyarakat. Para da’i melakukan pendekatan melalui 
peribahasa dan nilai-niali adat ini melalui berbagai tahapan yaitu: 

1. Mencari peribahasa dan nilai-nilai yang cocok dengan nilai-nilai Islam 
melalui peribahasa yang sering diungkapkan pada upacara adat atau 
dalam kehidupan sehari-hari. 

2. Mencari makna asli pada peribahasa dan nilai-nilai tersebut dengan 
cara bertanya pada orang tua yang mengerti tentang adat. 

                                                           
19 http://uin-

suka.info/ejurnal/index.php?option=com_content&task=view&id=90&Itemid=52, diakses 18 
November 2009 

20 Samsul Munir Amin, Ilmu Dakwah, (Jakarta: Amzah, 2009), h. 90-92 



16 El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015 

 

3. Menyelaraskan makna peribahasa dan nilai-nilai tersebut dengan 
Islam. 

4. Menjelaskan makna yang sudah diselaraskan dengan Islam tersebut 
dalam pengajian atau ceramah dan mengungkapkannya pula pada 
kasepuhan. 

Setelah melalui kajian ternyata berbagai peribahasa dan nilai-nilai 
adat tesebut pada dasarnya sesuai dengan Islam hanya saja karena 
berbagai peribahasa dan nilai-nilai tersebut diungkapkan dalam bentuk 
siloka (nu silo kudu dibuka) yang artinya yang tidak jelas harus dijelaskan, 
sehingga banyak berkembang makna yang salah menyebar dimasyarakat 
yang tidak sesuai dengan makna yang dimaksudkan para karuhun maka 
para da’i menjelaskannya kepada masyarakat makna yang sebenarnya 
dengan diselaraskan dengan Islam. 

1. Nilai Keimanan (Aqidah) 

Aqidah adalah pokok kepercayaan dalam agama Islam. 
Aqidah Islam disebut tauhid dan merupakan inti dari kepercayaan. 
Secara etimologis,  tauhid berarti mengesakan, yaitu mengesakan 
Allah. Peribahasa masalah keimanan ini terangkum dalam kalimat 
“Tilu sapamulu dua sakarupa nuhiji eta-eta keneh” yang artinya “Tiga 
satu tujuan dua mirip yang satu itu-itu juga” makna sebenarnya dari 
pribahasa ini adalah: 

a. Tiga satu tujuan adalah agama, nagara dan adat, jadi tiga ini satu 
tujuan mencapai kebahagiaan hidup didunia, apabila saling 
bersatu maka akan menggapai mokaha, dalam adat diartikan 
juga bahwa mokaha tersebut adalah adat,  para da’i kemudian 
menjelaskan makna mokaha tersebut adalah ridha Allah.  

b. Dua sakarupa (mirip) yaitu negara dan agama, maka negara itu 
harus sesuai dengan agama, karena dulu sistem pemerintahan 
akan mengacu kepada apa agama yang dianut oleh rakyatnya.  
Seperti Majapahit yang kebanyakan rakyatnya beragama Hindu 
maka mereka menganut sistem kerajaan Hindu dan Sriwijaya 
yang kebanyakan rakyatnya beragama Budha menganut sistem 
kerajaan Budha, maka para da’i menjelaskan bahwa seharusnya 
pula sistem pemerintahan yang dilakukan saat ini oleh 
pemerintah atau oleh kasepuhan  yang merupakan lambang dari 
pemerintahan adat harus sesuai dengan syariat Islam seperti 
yang dianut oleh incu putu (rakyatnya).  

c. Satunya itu-itu juga maksudnya semuanya bersumber pada ruh 
yang diartikan adat sebagai karuhun, maka kemudian para da’i  
menrjemahkan ruh tersebut adalah Allah SWT. dan menjelaskan 
bahwa  semua tata kehidupan bersumber dari Allah dan sebagai 
mahluknya manusia wajib mengimaninya. 



El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015 17 

 

 

 

2. Nilai Keislaman (Syariat) 

Syariat adalah seluruh hukum dan perundang-undangan yang 
terdapat dalam Islam, meliputi ibadah (hubungan manusia dengan 
Allah) dan muamalat (hubungan manusia dengan manusia lainnya).21 
Artinya masalah-masalah yang berhubungan dengan syariah bukan 
saja terbatas pada ibadah kepada Allah, akan tetapi masalah-
masalah yang berkenaan dengan pergaulan hidup antar sesama 
manusia juga diperlukan. 

Peribahasa masalah keislaman ini terangkum dalam kalimat 
“Adat lewih heula batan syara” (adat lebih dahulu baru syara’) kata ini 
dimaknai bahwa kita harus menjunjung tinggi adat baru syara’, jadi 
syaralah yang mengikuti adat. Padahal sejatinya makna dari kata-
kata itu adalah bahwa sesungguhnya setiap manusia sejak dalam 
kandungan ketika ditiupkan ruh telah dengan adatnya (sikapnya) 
sampai manusia itu baligh, dan ketika dia baligh harus mengikuti 
syara’. Dan syara itu ada karena memang adatnya manusia, syara’ 
adalah petunjuk jalan bagi kehidupan manusia.  

3. Nilai Budi Pekerti (Akhlaqul Karimah)  

Akhlak memiliki peranan penting dan menjadi landasan hidup 
dan pijakan dalam berbicara, bersikap dan prilaku. Menurut Abdullah 
Darraz sebagaimana dikutip Hasan Langgulung, membagi nilai-nilai 
akhlak kepada lima jenis yatiu Akhlak perorangan (akhlaq fardiyah), 
Akhlak keluarga (akhlaq usroh), Akhlak bermasyarakat (akhlaq 
iztima’i), Akhlak bernegara (akhlaq daulah), Akhlak beragama 
(akhlaq diniyah). 22 

Para da’i menerapkan nilai budipekerti ini dengan membawa 
pendekatan budaya dalam bentuk peribahasa ataupun nilai-nilai adat, 
yaitu: 

a. Iket, Ikat kepala batik berwarna coklat atau hitam, ini berarti 
bahwa kita semua saiket (satu ikatan), antara penguasa dan 
rakyatnya satu rasa. Namun dalam prakteknya iket sering 
dicirikan sebagai sebuah kebanggaan bahwa yang memakai iket 
adalah keluarga kasepuhan. Padahal secara subtansi iket ini 
sesuai dengan hadits nabi yang menyatakatan bahwa sesama 
muslim itu ibarat satu tubuh, dimana bagian satu sakit maka 
yang lainpun ikut merasakannya. 

                                                           
21 Abdullah bin Qasim Al-Wasyli, Syarah Ushul ‘Isyrin:Menyelami Samudra 20 

Prinsip Hasan Al-Banna. Terj. (Solo: Era Intermedia, 2005), cet. ke-2, h. 82 

22 Hasan Langgulung, Asas-Asas Pendidikan Islam, (Jakarta: Putaka Al-Husna, 
1992), h. 22 



18 El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015 

 

نْ النُّعْمَانِ بْنِ بَشِيرٍ قَالَ ع ُ عَلَيْهِ وَسَلهمَ مَثلَُ الْمُؤْمِنيِنَ : ََ ِ صَلهى اللَّه قَالَ رَسُولُ اللَّه
هِمْ وَترََاحُمِهِمْ وَتعََاطُفِهِمْ مَثلَُ الْجَسَدِ إذَِا اشْتكََى مِنْهُ عُضْوٌ تدََاعَى لَهُ  فِي توََاد ِ

ىسَائِرُ الْجَسَدِ بِالسههَرِ وَ   الْحُمه

“Dari Nu'man bin Basyir ra berkata, bahwa Rasulullah saw telah 
bersabda: "Perumpamaan orang beriman dalam berkasih sayang, 
cinta mencintai, serta memadu kasih ibarat tubuh yang apabila 
ada anggota badan satu saja yang sakit maka seluruh tubuh akan 
merasa sakit, dan semalaman tidak bisa tidur serta gemetar." (HR. 
Muslim).23 

b. “Nyatur kudu diukur nyabda kudu diseja bekas ulah nyalahan, 
tong cuet kanu hideung tong ponteng kanu koneng, ulah unggut 
kalinduan ulah gedag ka anginan, ulah kagiring ku cikiih kabawa 
caah ku cilengcang,” yang artinya “Berkata harus memakai 
aturan jangan berlebih-lebihan agar tidak salah orang 
menerimanya, jangan berpihak pada sesuatu salah atau yang 
belum jelas kebenarannya, jangan berubah walau banyak 
tantangan, jangan mengikuti sesuatu yang buruk walau orang 
banyak mengikutinya jangan terbawa oleh sesuatu yang kecil 
karena kita tidak teguh pada aturan.”  Kata-kata ini disebut 
wasiat adat dan selalu dibaca pada saat sambutan seren taun 
atau upacara adat lainnya, ini merupakan ajaran kebenaran yang 
diungkapkan adat, namun pada perakteknya keteguhan yang 
daiajarkan adalah memegang teguh adat dan jangan sampai 
tercampur dengan ajaran lain walau itu dari Islam yang benar. 
Padahal dalam Islampun dijelaskan bahwa hidup itu harus 
istiqomah (teguh) dalam Islam dan tetap mengikuti sunnah 
Rasulullah SAW supaya tidak terbawa kepada hal yang tidak 
jelas. Dalam sebuah hadits Rasulullah SAW bersabda: 

ُ عَلَيْهِ وَسَله  ِ صَلهى اللَّه مَ ذَاتَ يَوْمٍ ثمُه عَنِ أبَِى نَجِيْحٍ الْعِرْبَاضُ صَلهى بنَِا رَسُولُ اللَّه
أقَْبَلَ عَلَيْنَا فَوَعَظَنَا مَوْعِظَةً بلَِيغَةً ذَرَفتَْ مِنْهَا الْعيُوُنُ وَوَجِلَتْ مِنْهَا الْقلُوُبُ فقََالَ 

عٍ فَمَاذاَ تعَْهَدُ إِلَيْنَا فقََالَ أوُصِيكُمْ بِتقَْ   مُوَد ِ
ِ كَأنَه هَذِهِ مَوْعِظَةُ وَى قَائِلٌ يَا رَسُولَ اللَّه

ِ وَالسهمْعِ وَالطهاعَةِ وَإِنْ عَبْدًا حَبَشِيًّا فَإنِههُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ بَعْدِي فَسَيَرَى اخْتِلََفًا  اللَّه
وا عَليَْهَا  اشِدِينَ تمََسهكُوا بِهَا وَعَضُّ كَثيِرًا فَعلَيَْكُمْ بِسُنهتِي وَسُنهةِ الْخُلَفَاءِ الْمَهْدِي يِنَ الره

رواه (وَاجِذِ وَإيِهاكُمْ وَمُحْدَثاَتِ الْْمُُورِ فَإنِه كُله مُحْدَثةٍَ بِدْعَةٌ وَكُله بدِْعَةٍ ضَلََلَةٌ بِالنه 
 أبوداود والترمذى وقال: حديث حسن صحيح(

Abu Najih Sahabat Irbadh bin Sariyah ra. telah berkata bahwa 
Rasulullah saw pernah menasehati kami dengan nasehat yang 

                                                           
23 Mustafa Dieb Al-Bugha, Al-Wafi Menyelami Makna 40 Hadits Rasulullah saw: 

Syarah kitab Arba’in An-Nawawiyah, Terj. Muhyidin Mitsu, (Jakarta: Al-I’tishom, 2008), h. 
324 



El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015 19 

 

 

 

menyentuh, menggetarkan hati dan air mata bercucuran. Kami 
berkata: "Ya Rasulallah, sepertinya ini nasehat perpisahan. 
Karenanya berilah kami wasiat." Sabda Rasulullah: "Aku berwasiat 
kepadamu agar selalu bertaqwa kepada Allah, patuh dan taat 
(kepada pimpinan) sekalipun yang memimpinmu seorang hamba 
sahaya. Sebab barang-siapa di antara kamu sepeninggalku nanti 
masih hidup, maka dia akan melihat perbedaan pendapat yang 
merajalela. Ketika perbedaan pendapat sudah terjadi, maka 
berpegang teguhlah kepada sunahku dan sunah khulafaur-rasyidin 
yang mendapat petunjuk. Gigitlah sunah itu dengan gigi taringmu 
(hingga tidak bisa lepas), Dan jauhilah perkara-perkara baru. 
Sebab setiap yang bid'ah pasti tersesal" (HR. Abu Dawud dan 
Turmudzi dan berkata: haditsini hasan sohih).24 

c. Pungpuhunan adalah padi dua tangkai yang diikat dengan benang 
dan terdapat gulungan kapas yang berisi panglay di sepanjang 
benang tersebut membentuk buhul-buhul biasanya ditanam 
bersama daun enau muda lalu dibawahnya dibakar kemenyan dan 
dibacakan do’a-do’a, ini menggambarkan penyatuan dengan alam, 
bahwa manusia dan padi sama berasal dari satu pasang dan 
akhirnya beranak-pinak, sehingga perlu adanya persatuan dari 
keduanya untuk ngaraksa (memlihara) alam. Namun pada 
perakteknya masyarakat hanya melihat dasar dari penanaman 
pungpuhunan tersebut tanpa mengetahui dan mencari makna 
dibaliknya. 

Efektivitas Dakwah Di Masyarakat Adat Cisungsang 

Dakwah dengan menggunakan metode dakwah kultural di 
masyarakat Adat Cisungsang telah cukup efektiv hal ini bisa dilihat dari 
telah berubahnya pemahaman warga akan adat yang mereka anut dan 
meluruskannya apabila tidak sesuai dengan Islam bukan tetap 
mempertahankanya walaupun itu salah. 

Banyaknya warga yang ikut didalam pengajian pekanan dan 
banyaknya permintaan mengadakan pengajian pekanan di mushola-
mushola walaupun dimasjid telah ada pengajian rutin, ini membuktikan 
penerimaan masyarakat kepada dakwah sudah baik. Banyaknya jumlah 
murid masyarakat Diniyah setiap tahunnya membuktikan kesadaran 
masyarakat akan pentingnya pendidikan agama Islam sejak dini. 
Banyaknya masyarakat yang telah naik haji, ini menunjukan bahwa 
masyarakat telah memahami kewajiban mereka dalam Islam meskipun 

                                                           
24 Mustofa Said al-khin dan Mustofa al-Bugho, Nuzhatul Muttaqin Syarah 

Riyadusshalihin Imam Nawawii, Terj. Muhyidin Mitsu, (Jakarta: Al-I’tishom Cahaya Umat, 
2006) hal. 211 cet. 2 



20 El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015 

 

harus mengorbankan harta dan tenaga mereka untuk menunuaikan ibadah 
Haji. 

Dakwah sudah diterima dengan baik di masyarakat, ini ditunjukan 
dengan adanya diundangnya da’i dari daerah lain untuk berceramah pada 
kegiatan hajatan atau kegiatan perayaan hari besar Islam dan antusiasme 
masyarakat untuk menghadiri kegiatan tersebut cukup baik. 

Inilah beberapa indikator yang dapat kita lihat dari keberhasilan 
dakwah yang telah dilakukan 30 tahun lebih oleh para da’i di daerah ini 
walaupun ada beberapa hal menyangkut adat yang tidak bisa dirubah 
secara total, namun dengan berjalannya waktu dan dukungan da’i yang 
propesional maka dakwahpun bisa semakin maju.   

Hambatan Dakwah Di Masyarakat Adat Cisungsang 

Hambatan dakwah di masyarakat adat Cisungsang saat ini lebih 
kepada kurangnya dukungan dana dari pemerintah sehingga banyak 
kegiatan dakwah yang tidak terlaksana dengan baik, sehingga da’i harus 
mencari tambahan dana untuk kegiatan dakwah ini berpengaruh kepada 
kegiatan dakwah rutin seperti pengajian yang harus berhenti beberapa 
saat.  

Hambatan dakwah lainnya adalah tidak adanya organisasi dakwah 
yang propesional untuk menyatukan gerak dakwah di daerah ini, sehingga 
berbagai persoalan dakwah yang muncul di masyarakat tidak bisa 
diselesaikan dengan baik, kalau hanya diselesaikan oleh satu atau dua 
orang da’i saja.  

Kurangnya jumlah da’i yang bisa fokus berdakwah di Cisungsang 
sehingga banyak lahan dakwah yang tidak tergarap, padahal banyak 
masyarakat yang meminta mengadakan pengajian di daerahnya, Ini 
dikarenakan masyarakat masih terbiasa untuk didatangi ke tempatnya 
sehingga banyak pengajian yang tidak bisa rutin dilakukan karena banyak 
jadwal pengajian yang bentrok, dan jaraknya juga berjauhan. 

Faktor Pendorong Berkembangnya Dakwah Di Masyarakat Adat 
Cisungsang 

Berkembangnya dakwah di masyarakat Adat Cisungsang selain dari 
metode yang baik ditunjang pula oleh beberapa faktor lain yang menjadi 
pendorong, diantaranya: 

1. Telah terbukanya masyarakat Adat kepada teknologi, ini dibuktikan 
dengan telah banyaknya masyarakat yang memiliki televisi dan 
handphone, ini menjadi pendorong bagi dakwah dikarenakan mereka 
bisa melihat perkembangan dakwah di daerah lain, walaupun dilain 
pihak masuknya teknologi ini menjadi masalah tersendiri yang menjadi 
penghalang berkembangnya dakwah. 



El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015 21 

 

 

 

2. Telah terbukanya masyarakat Adat terhadap pendidikan, ini dibuktikan 
dengan telah berdirinya Sekolah Menengah Pertama (SMP), sehingga 
wawasan masyarakat lebih terbuka pada hal-hal baru. 

Penutup 

Dari hasil penelitian yang telah dilakukan, model dakwah kultural 
masyarakat adat  adat cisungsang dalam penerapan nilai-nilai islam dapat 
disimpulkan adalah sebagai berikut: 

1. Dakwah di masyarakat adat Cisungsang dalam pertumbuhan dan 
perkembangannya telah berjalan cukup baik, hal ini bisa dilihat dari 
telah adanya aktifitas pengajian dan shalat berjama’ah di Masjid-
masjid yaitu di Masjid Jami’ Baiturrahman dan Masjid Jami’ Nurul Iman. 
Telah berdirinya Madrasah Diniyah Awaliyah Bahrul Ulum dan 
beberapa Majlis Taklim serta pengajian remaja. Padahal sebelumnya 
masyarakat menjauhi Masjid dan pengajian karena, takut merusak 
adat. 

2. Kegiatan dakwah yang dilakukan da’i pada saat ini telah cukup baik 
menyentuh masyarakat, hampir semua kalangan telah mendapat 
sentuhan dakwah dari mulai anak-anak dengan adanya Madrasah 
Diniyah, Remaja dengan pengajian remaja, Bapak-bapak dengan 
pengajian rutin setiap pekan dan Majelis Taklim bagi Ibu-ibu. 

3. Model Dakwah Kultural yang dijalankan para da’i lambat-laun telah 
mampu merubah nilai-nilai dan budaya adat yang telah lama ada 
dengan nilai-nilai Islam diantaranya:  

a. Meluruskan kesalahan dalam hal beribadah, seperti dalam hal 
berdo’a yang semula berdo’a kepada karuhun dirubah menjadi 
berdo’a kepada Allah melalui do’a yang diajarkan para da’i. 

b. Merubah budaya yang tidak sesuai dengan Islam, seperti dalam hal 
upacara sedekah bumi biasanya diadakan penyembelihan kerbau 
dan kepala kerbau tersebut ditanam sebagai persembahan, dirubah 
dengan pembacaan surat Al-Ikhlas bersama-sama. 

c. Pendekatan kepada kasepuhan dan keluarganya sehingga mereka 
bisa menerima dakwah atau pun tidak menghalangi dakwah. 
Penerapan Nilai-nilai Islam yaitu Aqidah, Syariah dan Akhlaqul 

Karimah, melalui peribahasa dan nilai-nilai adat disampaikan dengan 
pendekatan Islam. 

Daftar Pustaka 

Buku 
Al-Bugha, Mustafa Dieb. Al-Wafi Menyelami Makna 40 Hadits Rasulullah 

saw: Syarah kitab Arba’in An-Nawawiyah, Terj. Muhyidin Mitsu. 
Jakarta: Al-I’tishom, 2008. 



22 El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015 

 

Al-Wasyli, Abdullah bin Qasim. Syarah Ushul ‘Isyrin:Menyelami Samudra 
20 Prinsip Hasan Al-Banna. Terj. Solo: Era Intermedia, 2005. 

Amin, Samsul Munir. Ilmu Dakwah. Jakarta: Amzah, 2009. 
Fattah, Nur Amien. Metode Dakwah Walisongo. TB. Bahagia: Pekalongan, 

1985. 
Kartodirdjo, Sartono. Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900 dari 

Emporium Sampai Imperium Jilid 1. Jakarta: PT Gramedia Pustaka 
Utama, 1992. 

Kountur, Ronny. Metode Penelitian Untuk Penulisan Skripsi dan Tesis. 
Jakarta: Duta Kurnia Utama, 2007. 

Langgulung, Hasan. Asas-Asas Pendidikan Islam. Jakarta: Putaka al-
Husna, 1992. 

Raharjo, M. Dawam. Model Pembangunan Qaryah Thayyibah: Suatu 
Pendekatan Pemerataan Pembangunan. Jakarta: Intermasa, 1997. 

Said al-khin, Mustofa dan Mustofa al-Bugho. Nuzhatul Muttaqin Syarah 
Riyadusshalihin Imam Nawawii, Terj. Muhyidin Mitsu. Jakarta: Al-
I’tishom Cahaya Umat, 2006. 

Sulthon, Muhammad. Desain Ilmu Dakwah Kajian Ontologis, Epistemologis 
dan Aksiologis. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003. 

Makalah 
Al-Jawi, Muhammad Shiddiq. Menjadi Muslim Kaffah: Menerjunkan Diri 

Dalam Syariat Islam Secara Total. Makalah pada  bedah buku di 
STAIN Surakarta, Jumat 20 Oktober 2000. 

TPK Desa Cisungsang, Proposal PNPM Mandiri Tahun 2009 
Wawancara 
Wawancara dengan Kiyai Disman Saefudin, pimpinan Pondok Pesantren 

Al Falah dan anggota Majelis Ulama Indonesia (MUI) Kecamatan 
Cibeber, pada tanggal 13 Oktober 2009 

Wawancara dengan Kiyai Disman Saefudin, pimpinan Pondok Pesantren 
Al Falah dan anggota Majelis Ulama Indonesia (MUI) Kecamatan 
Cibeber, pada tanggal 13 Oktober 2009 

Wawancara dengan Ustadz Sulaeman Jamal, Guru Madrasah Diniyah 
Awaliyah Bahrul Ulum, pada tanggal 01 November 2009 

Internet 
http://www.datastatistik-

indonesia.com/component/option,com_tabel/task,/Itemid,165/, 
diakses 14 November 2009 

http://id.wikipedia.org/wiki/Agama_di_Indonesia, diakses 14 November 
2009 

http://www.banten-culture-tourism/id/location/30, diakses 10 Agustus 2009 
http://www.tempointeraktif.com/hg/narasi/2004/06/17/nrs,20040617-

05,id.html, diakses 12 Agustus 2009 
http://www.banten-culture-tourism/id/location/30, diakses 10 Agustus 2009 
http://id.wikipedia.org/wiki/Sri, diakses 15 November 2009 

http://id.wikipedia.org/wiki/Agama_di_Indonesia


El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015 23 

 

 

 

http://www.litagama.org/Metode/ paradigma.htm - _ftn13., diakses 1
 0Agustus 2009 

http://uin-
suka.info/ejurnal/index.php?option=com_content&task=view&id=90
&Itemid=52, diakses 18 November 2009 


