MODEL DAKWAH KULTURAL DI MASYARAKAT ADAT DALAM
PENERAPAN NILAI-NILAI' ISLAM (STUDI KASUS MASYARAKAT ADAT
CISUNGSANG, BANTEN)

Abdul Muiz dan Aji Sumiaji

Abstract: Cultural Propagation Model on Indigenous Peoples In
Application Islamic values (Case Study of Indigenous Cisungsang,
Banten). Cisungsang Indigenous Peoples is an agrarian society that lived
at the foot of Mountain Mist, they are Muslims, but they mingled with Hindu
and Buddhist culture they bring from their places of origin, namely the
Kingdom of Padjadjaran, many of these cultures that do not fit even deviate
from the teachings of Islam either or perakteknya. So, with all the potential
preachers preaching try to change Hindu and Buddhist culture of the
indigenous peoples with the Islamic values using Cultural Propagation
Model. This study used a qualitative approach is a model of humanistic
studies (humanity), which puts humans as the main subject in the event of
social/cultural and descriptive research type is the type of research that
includes a description on a situation as clear as possible, without any
treatment of the object under study, whereas Data collection method using
observational methods, namely direct observation research location. In
addition, the method used is the interview conducted with perpetrators of
propaganda and public figures

Keywords: Cultural proselytizing, Values of Islam, Indigenous



El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015

Pendahuluan

Indonesia adalah negara dengan jumlah penduduk pada tahun 2005
sesuai dengan hasil survey Badan Statistik Nasional (BPS) mencapai
218.868.791." Mayoritas penduduk Indonesia beragama Islam kurang lebih
86,1% sedangkan sisanya, 5,7% Protestan, 3% Katolik, 1,8% Hindu, dan
3,4% kepercayaan lainnya.? Wajar kemudian Indonesia sering disebut
sebagai negara dengan muslim terbanyak di dunia.

Sejarah Islam di Indonesia sangatlah kompleks serta mencerminkan
berbagai keanekaragaman. Pada abad ke-12, sebagian besar pedagang
beragama lIslam dari Arab, Parsi, Gujarat dan Bengala tiba di pulau
Sumatera, Jawa dan Kalimantan. Saat itu yang agama yang dominan di
Nusantara adalah agama Hindu dan Budha yang telah membentuk
kerajaan seperti Majapahit dan Sriwijaya tengah mengalami kemunduran,
di mana kedua kerajaan tersebut terpecah menjadi kerajaan-kerajaan
kecil.?

Dengan masuknya para penganut agama Hindu dan Budha kedalam
agama Islam, tidak lantas menghilangkan adat agama terdahulunya. Ada
muslim di daerah-daerah tertentu membentuk kelompok adat, yang secara
agama mereka menganut Islam tapi secara adat mereka masih berpegang
pada adat Hindu atau Budha. Diantara sekian banyak kelompok
masyarakat itu terdapat kelompok masyarakat yang menamakan dirinya
masyarakat adat Banten Kidul yang berada di Cisungsang.

Masyarakat adat Cisungsang adalah masyarakat agraris yang
mendiami kawasan kaki Gunung Halimun Kecamatan Cibeber Kabupaten
Lebak, kawasan ini dikelilingi oleh 4 (empat) desa adat lainnya yaitu Desa
Cicarucub, Bayah, Citorek, dan Ciptagelar. Masyarakat adat
Cisungsang menganut agama Islam namun dalam mengatur
kesehariannya mereka juga memiliki hukum adat, yang berpedoman pada
wangsit dari karuhan melalui kepala adat (Abah Usep), karena itu mereka
sangat menjaga dan mematuhi larangan-larangan dan kewajiban dari
kepala adat karena diyakini akan terjadi sesuatu (kualat) jika melanggar.*

Secara kehidupan sosialnya masyarakat adat Cisungsang
dikatagorikan sebagai masyarakat yang cukup ketat dalam memelihara dan
menjalankan adat tetapi masih membuka ruang cukup luas bagi adanya

1 http://www.datastatistik-
indonesia.com/component/option,com_tabel/task,/Itemid,165/, diakses 14 November 2009

2 http:/fid.wikipedia.org/wiki/Agama_di_Indonesia, diakses 14 November 2009

3 Sartono Kartodirdjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900 dari
Emporium Sampai Imperium Jilid 1 (Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama, 1992), cet ke. 3
h. 19-21

4 http://Iwww.banten-culture-tourism/id/location/30, diakses 10 Agustus 2009


http://id.wikipedia.org/wiki/Protestan
http://id.wikipedia.org/wiki/Katolik
http://id.wikipedia.org/wiki/Hindu
http://id.wikipedia.org/wiki/Majapahit
http://id.wikipedia.org/wiki/Sriwijaya
http://id.wikipedia.org/wiki/Agama_di_Indonesia

El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015

hubungan-hubungan dengan dunia luar.® Sehingga mereka bisa menerima
perkembangan teknologi, hal itu terlihat dari banyaknya masyarakat adat
yang telah memiliki televisi, kendaraan bermotor, bahkan handphone. Bukti
kuatnya mereka dalam memelihara dan menjalankan adat bisa dilihat dari
prosesi seren taun yaitu menyimpan padi kelumbung (leuit), dilakukan
setiap tahun yang jatuh di bulan Juli dan untuk tahun berikutnya maju 10
(sepuluh hari) dari tahun sebelumnya.® Acara ini secara substansi sebagai
ungkapan rasa syukur kepada Allah SWT, karena telah melimpahkan
rahmatnya sehingga panen berhasil, namun pada prakteknya dipahami
masyarakat sebagai permintaan izin kepada nyi pohaci (Dewi Sri).

Dewi Sri/Shri yaitu dewi bercocok tanaman, terutama padi di sawah.
la memiliki pengaruh di dunia bawah tanah dan terhadap bulan. la juga
dapat mengontrol bahan makanan di bumi dan kematian. Karena ia
merupakan simbol bagi padi, ia juga dipandang sebagai ibu kehidupan.’

Adapula tradisi untuk menghadirkan arwah leluhur pada acara-acara
penting seperti pesta atau syukuran dan prosesi lainnya yang bertentangan
dengan ajaran Islam yang mendorong kepada kemusyrikan, sedangkan
kesyirikan adalah suatu dosa besar yang harus dijauhi, seperti yang telah
Allah SWT firmankan dalam

§ 0O RO AN 40 oo A F oS- O RO
s 98 RO AN OO0 POV X0 H€d
g VAL 6400 ITHON W HENw®@ 6060
0. @¢®eo * Lo 5 N RINOE € JIR 2% dm)
PRRGIOINN X 1N PRAGIONT AN NE) B R LK AVANE SR

@R P

“Sesungguhnya Allah tidak akan mengampuni dosa syirik, dan Dia
mengampuni segala dosa yang selain dari (syirik) itu, bagi siapa yang
dikehendaki-Nya. Barangsiapa yang mempersekutukan Allah, Maka
sungguh ia telah berbuat dosa yang besar.” (QS. An Nisaa’: 48)

Muhammad Siddig Al-jawi menjelaskan, Islam secara kaffah berarti
masuk ke dalam segala syariat dan hukum Islam secara keseluruhan,
bukan berislam sebagian dan mengambil selain syariat Islam untuk
sebagian lainnya. Jika seorang muslim melaksanakan Islam sebagian

5 http://www.tempointeraktif.com/hg/narasi/2004/06/17/nrs,20040617-05,id.html,
diakses 12 Agustus 2009

8 http://www.banten-culture-tourism/id/location/30, diakses 10 Agustus 2009

7 http:/fid.wikipedia.org/wiki/Sri, diakses 15 November 2009



El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015

seraya melaksanakan selain Islam pada sebagian lainnya, itu berarti dia
mengikuti langkah-langkah syaitan yang terkutuk.®

Allah SWT berfirman dalam surat Al Bagarah ayat 208:

&0 LA Lo de A OO0
(7 NS BXADHABL Oa BXARCOE -0
22 In COAc Ao P FRHCEQN Owe
QATOCOAND7R B UORD NI HO ¢ &

J23%m  DO€O#*TRY A adOD900 ¢ w3
EXER P <xvVR&EOL YTOECOIR

‘Hai orang-orang yang beriman, masuklah kamu ke dalam Islam
keseluruhan, dan janganlah kamu turut langkah-langkah syaitan.
Sesungguhnya syaitan itu musuh yang nyata bagimu.”

Menurut M. Dawam Raharjo Islam yang menyeluruh itu meliputi,
ketuhanan (agidah), hukum (syariat) dan budi pekerti yang baik (akhlaqul
karimah). Ketiga nilai-nilai Islam ini merupakan hal mendasar yang
disampaikan oleh da’i dalam dakwahnya atau disebut pula pesan-pesan
dakwah.®

Pesan-pesan dakwah ini haruslah sampai kepada masyarakat adat
agar mereka tidak terjerumus lebih lama, namun tentu saja tiap masyarakat
memiliki perbedaan dalam menerima dakwah maka perlu adanya
pendekatan kultural, yaitu dengan memahami adat mereka terlebih dahulu.
Seperti apa yang telah dilakukan oleh para pendakwah Islam kita dulu,
lebih luwes dan halus dalam menyampaikan ajaran Islam kepada
masyarakat yang heterogen nilai budayanya.™

Dalam penyebaran Islam di Jawa kita mengenal Wali Songo. Mereka
dapat dengan mudah memasukkan Islam karena agama tersebut tidak
dibawanya dalam bungkus Arab, melainkan dalam racikan dan kemasan
bercita rasa Jawa. Artinya, masyarakat diberi “bingkisan” yang dibungkus
budaya Jawa tetapi isinya Islam. Sunan Kalijaga misalnya, ia banyak
menciptakan kidung-kidung Jawa bernafaskan Islam, misalnya llir-ilir,
tandure wis semilir. Perimbangannya jelas menyangkut keefektivan
memasukkan nilai-nilai Islam yang meliputi tauhid, syariah (hukum-hukum)
dan akhlag, dengan harapan mendapat ruang gerak dakwah yang lebih

8 Muhammad Shiddiq Al-Jawi, Menjadi Muslim Kaffah: Menerjunkan Diri Dalam
Syariat Islam Secara Total ( Makalah pada bedah buku di STAIN Surakarta, Jumat 20
Oktober 2000), h. 1

9 M. Dawam Raharjo, Model Pembangunan Qaryah Thayyibah: Suatu Pendekatan
Pemerataan Pembangunan, (Jakarta: Intermasa, 1997), h. 109

0 Nur Amien Fattah, Metode Dakwah Walisongo, (TB. Bahagia: Pekalongan,
1985), h. 24



El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015

memadai." Metode pendekatan dakwah yang dipakai oleh Wali Songo
disebut sebagai metode pendekatan dakwah kultural.

Menurut Muhammad Sulthon, dakwah kultural adalah Aktivitas
dakwah yang menekankan penedekatan Islam kultural. sedangkan Islam
kultural adalah salah satu pendekatan yang berusaha meninjau kembali
kaitan doktrin yang formal antara Islam dan politik atau Islam dan negara.'

Dengan metode pendekatan kultur ini maka diharapkan masyarakat
lebih mau menerima dakwah dan lebih mudah pula Islam dipahami dan
diamalkan. Sungguhpun demikian, tentu saja sikap respek terhadap unsur
budaya lokal ini dalam kegiatan dakwah Islam lambat laun harus
ditingkatkan sampai pada batas tertentu, masyarakat menyadari perlunya
menerapkan nilai-nilai Islam secara kaffah.

Beberapa hal di atas telah melatarbelakangi penulis untuk membuat
penelitian dengan harapan para da'i bisa melakukan perbaikan kinerja
dakwah dan menjadi bahan acuan bagi mereka yang ingin berdakwah di
daerah adat Cisungsang. Tema yang penelitian tersebut adalah bagaimana
model dakwah yang sesuai dilakukan da’i di masyarakat adat khususnya
masyarakat adat Cisungsang?

Metodologi

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif yaitu satu model
penelitian humanistik (kemanusiaan), yang menempatkan manusia sebagai
subyek utama dalam peristiwa sosial/budaya. Penelitian ini juga
menginterpretasikan atau menterjemahkan dengan bahasa peneliti tentang
hasil penelitian yang diperoleh dari informan dilapangan sebagai wacana
untuk mendapat penjelasan tentang kondisi yang ada.'

Dalam penelitian ini juga menggunakan jenis penelitian diskriptif,
yaitu jenis penelitian yang memberikan uraian atas suatu keadaan sejernih
mungkin, tanpa ada perlakuan terhadap obyek yang diteliti.'

Metode Pengumpulan Data

Dalam penelitian ini, metode yang dipergunakan dalam
pengumpulan data sebagai berikut:

1. Kajian Pustaka, mempelajari buku, artikel, situs yang memuat tentang
perkembangan dakwah di masyarakat adat Cisungsang.

" Sartono Kartodirdjo, op. cit. h. 26-27

2 Muhammad Sulthon, Desain lImu Dakwah Kajian Ontologis, Epistemologis dan
Aksiologis, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003), h. 34

'3 http://www.litagama.org/Metode/ paradigma.htm - _fin13., diakses 1 OAgustus
2009

4 Ronny Kountur, Metode Penelitian Untuk Penulisan Skripsi dan Tesis, (Jakarta:
Duta Kurnia Utama, 2007), cet. Ke. 1, h.16



ﬂ El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015

2. Wawancara, melakukan studi dengan metode wawancara terhadap da’i
ormas-ormas Islam yang berhubungan dengan dakwah di masyarakat
adat Cisungsang.

3. Pengumpulan data, pengumpulan data yang terkait dengan dakwah di
masyarakat adat Cisungsang.

4. Penulisan Tugas Akhir, dimulai dari pembuatan proposal sampai dengan
pembuatan kesimpulan dari model dakwah di masyarakat adat
Cisungsang.

Instrumen Penelitian

Dalam penelitian ini, peneliti menggunakan instrumen lembar
wawancara yang digunakan dalam wawancara dengan pelaku dakwah di
Cisungsang, tanya jawab mendalam secara langsung berkaitan dengan
masalah. Wawancara dimaksudkan sebagai penguat data agar tidak terjadi
penilaian sepihak.

Pengolahan dan Analisis Data

Setelah data terkumpul maka perlu dianalisis untuk mendapatkan
kesimpulan dari data yang telah diperoleh dari penelitian. Peneliti
menggunakan analisa diskriptif yang disajikan dalam bentuk narasi.

Gambaran Umum Masyarakat Adat Cisungsang'®

Masyarakat Adat Cisungsang secara administratif masuk dalam
wilayah Desa Cisungsang, Kecamatan Cibeber, Kabupaten Lebak. Desa
Cisungsang memiliki luas wilayah 1.600 hektar, di sebelah utara
berbatasan dengan Desa Situmulya, di sebelah selatan dan barat
berbatasan dengan Desa Kujangjaya, di sebelah timur berbatasan dengan
Desa Gunung Wangun.

Untuk menuju ke Masyarakat adat Cisungsang memerlukan waktu 5
jam dari kota Rangkasbitung Kabupaten Lebak atau berjarak £ 175 Km dari
pusat Provinsi Banten. Kondisi jalan menuju lokasi tersebut cukup baik dan
dapat ditempuh dengan kendaraan roda dua. Dari pertigaan jalan antara
Cikotok — Cibareno, Desa Cisungsang dapat ditempuh selama 10 menit,
dengan menelusiri jalan di sepanjang pinggiran bukit dan jurang terjal.

Desa Cisungsang memiliki 2 Dusun, 5 RW dan 6 RT. Sampai tahun
2008, penduduk desa Cisungsang berjumlah 2.123 jiwa yang
dikelompokkan ke dalam 627 Kepala Keluarga. Sebagian besar penduduk
berpendidikan tamatan SD dan SLTP, dengan mata pencaharian utama
bertani sawah dan kebun. Nama Cisungsang dibentuk dari dua kata: ci dan

5 TPK Desa Cisungsang, Proposal PNPM Mandiri Tahun 2009



El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015

sungsang, secara harafiah kata ci adalah bentuk singkat dari cai yang
dalam bahasa Sunda berarti air. Sedangkan sungsang, dalam bahasa
Sunda berarti terbalik atau berlawanan dari keadaan yang sudah lazim.
Maka istilah Cisungsang dapat diartikan air yang mengalir kembali ke hulu
(mengalir secara terbalik).

Sejarah Berdirinya Masyarakat Adat di Banten Kidul'®

Untuk mengetahui gambaran umum sebuah masyarakat maka perlu
menelisik sejarah adanya masyarakat tersebut, begitu juga ketika ingin
mengetahui dakwah di masyarakat adat Cisungsang maka perlu diketahui
pula sejarah terbentuknya masyarakat adat ini, sebagai sebuah acuan
langkah selanjutnya dan untuk mengetahui kadar perkembangan
dakwahnya.

Masyarakat adat Cisungsang merupakan masyarakat adat yang
berada di Banten Kidul, dan masyarakat adat Cisungsang pun menamakan
dirinya Kasepuhan Adat Banten Kidul. Sedangkan masyarakat adat Banten
Kidul secara umum adalah masyarakat adat yang berasal dari kerajaan
Padjajaran yang memisahkan diri dikarenakan kekalahan perang dari
Majapahit, perang ini bukan merupakan perang fisik tapi lebih kepada
perang ideologi dan politik.

Akibat perang dengan Majapahit, Padjajaran terpecah belah menjadi
beberapa kelompok masyarakat diantaranya yaitu kelompok masyarakat
yang memegang teguh agama Budha, kelompok masyarakat yang masih
beragama Budha tapi terpengaruh kebudayaan Hindu, dan kelompok
masyarakat yang masuk kedalam agama Hindu.

Setelah kesultanan Banten berdiri yang dipimpin oleh Sultan
Hasanudin putra dari Sunan Gunung Jati yang mengikuti saran ayahnya
untuk berdakwah di Banten yang diistilahkan dengan mengambil iteuk
(tongkat) sebagai tanda perlu dikembangkannya dakwah di daerah
tersebut. Sultan Hasanudin kemudian memperluas dakwahnya dan
kekuasaannya kedalam kerajaan Padjajaran, Kerajaan yang sudah tidak
kuat lagi ini akhirnya hancur, rakyat Padjajaran yang sudah terpecah-pecah
kemudian terpengaruh oleh Islam sehingga terbentuklah kelompok-
kelompok masyarakat yaitu:

a. Kelompok yang beragama Hindu kemudian dengan rela hati masuk
Islam dan berdiam diri di Banten dan sekitarnya.

b. Kelompok yang beragama Budha tapi terpengaruh kebudayaan Hindu,
kemudian mereka masuk Islam tapi masih membawa kebudayaan
Hidhu Budhanya dan pergi kedaerah Selatan.

6 Wawancara dengan Kiyai Disman Saefudin, pimpinan Pondok Pesantren Al
Falah dan anggota Majelis Ulama Indonesia (MUI) Kecamatan Cibeber, pada tanggal 13
Oktober 2009



m El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015

c. Kelompok yang memegang teguh agama Budha mereka tidak
terpengaruh  dengan adanya Islam dan kemudian malah
mengasingkan diri untuk menjaga keyakinannya ke pedalaman Baduy.

Masyarakat adat Banten Kidul merupakan kelompok yang termasuk
kedalam katagori kedua, mereka masuk Islam atas dasar keterpaksaan
demi melindungi diri mereka. Tempat yang mereka tinggali pertama adalah
daerah Bayah (jasinga sekarang) berada di wilayah kabupaten Bogor.
Mereka menyebut diri mereka Karohanian yang kemudian mengalami
penyerapan bahasan menjadi Kakaruhunan yang berarti mempercayai
akan adanya ruh pengatur alam semesta.

Masyarakat ini memiliki kekhasan untuk selalu berpindah-pindah
tempat dalam rangka mencari daerah yang masih perawan untuk dipakai
membuka lahan pertanian sebagai penopang perekonomian mereka, tidak
semua rakyatnya ikut berpindah tempat yang pindah hanyalah keluarga inti
saja yang disebut Kasepuhan sementara yang lainnya tetap tinggal di
daerah yang sudah dibuka, menurut kepercayaan mereka perpindahan ini
akan terus berlangsung hingga akhir jaman. Tempat perpindahan terakhir
mereka adalah Sukarame, tempat yang berada diperbatasan Banten dan
Jawa Barat, disebutkan bahwa tidak akan ada lagi keramaian setelah itu.

Sejarah Terbentuknya Masyarakat Adat Cisungsang'’

Masyarakat adat Cisungang merupakan salah satu dari kelompok
Kasepuhan adat Banten Kidul namun masyarakat adat Cisungsang tidak
memiliki kewajiban untuk berpindah tempat karena mereka bukan
merupakan Kasepuhan inti.

Diceritakan bahwa sebelum para karuhun berpindah kedaerah
Banten Selatan dari Bayah (Jasinga sekarang) mereka mengirim terlebih
dahulu rombongan perintis yang merupakan para prajurit sebagai perintis
jalan, para prajurit ini disebut Parung Kujang. Sehingga karakteristik
Kasepuhan ini yang paling menonjol adalah sikap tegas dalam memegang
teguh adat selayaknya seorang prajurit.

Dari hasil perintis jalan ini kemudian mereka menemukan daerah di
Cisungsang daerah hutan dikaki gunung Halimun, kemudian mendirikan
Kasepuhan sendiri, namun mereka tidak sama seperti Kasepuhan lain
yang berpindah-pindah mereka tetap disatu tempat.

Masyarakat adat Cisungsang seperti pendahulunya beragama Islam,
namun secara adat istiadat mereka masih mengikuti kebudayaan Hindu
Budha, di mana upacara adat mereka lakukan setiap selesai panen dan

7 Wawancara dengan Kiyai Disman Saefudin, pimpinan Pondok Pesantren Al
Falah dan anggota Majelis Ulama Indonesia (MUI) Kecamatan Cibeber, pada tanggal 13
Oktober 2009



El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015 m

akan menanam, mereka juga memiliki pemimpin yang disebut Abah, yang
penunjukannya melalui proses wangsit dari karuhan. Kepemimpinan ini
telah terjadi 4 genersi yaitu generasi pertama oleh Embah Buyut yang
berusia + 350 tahun, generasi kedua oleh Uyut Sakrim berusia + 250
tahun, generasi ketiga oleh Olot Sardani berusia + 126 tahun, dan generasi
keempat oleh Abah Usep yang sekarang berusia 35 tahun, dimana beliau
mulai memegang tampuk pimpinan pada usia 19 tahun meneruskan
kepemimpinan Olot Naedi. Dalam menjalankan pemerintahannya Abah
Usep Suyetna dibantu oleh 87 Rendangan artinya orang yang ditunjuk
secara turun temurun yang merupkan perwakilan dari kepala adat.

Mereka juga memiliki iuran wajib dan upeti kepada abah yang disebut
jiwa, sebagai penebusan jiwa mereka dan peternakan mereka baik ayam,
domba, kerbau ataupun ikan di kolam. Uang jiwa kemudian dipakai untuk
kegiatan upacara adat, keperluan Kasepuhan dan keperluan incu putu
(sebutan untuk pengikut adat).

Perkembangan Dakwah Di Cisungsang™®

Dakwah Islam di masyarakat adat Cisungsang telah dimulai pada 30
tahun yang lalu, saat almarhum Haji Misbach seorang da’i asal Ciamis
Jawa Barat, datang untuk berdakwah di daerah ini. Sebanarnya beliau
bukan yang pertama kali berdakwah di daerah ini, sebelum beliau telah
banyak da’i yang mencoba berdakwah tapi mengalami jalan buntu ketika
berbenturan dengan adat, sehingga banyak da’i yang kemudian
meninggalkan daerah ini.

Seperti da’i yang lain, Haji Misbach pun mendapat penolakan dari
masyarakat namun beliau tidak patah arang dan tetap menjalankan
dakwahnya meskipun hanya bisa mengajak beberapa orang saja, beliau
terus memajukan pengajiannya. Dan dari keuletan dakwahnya ini
keteguhan masyarakat akan adat menjadi luntur, seiring dengan
keterbukaan kepada modernitas dunia luar. Buah dari dakwah beliau saat
ini telah berdiri Madrasah Diniyah Awaliyah Bahrul Ulum dan beberapa
masjid dan majelis taklim dan dakwah sampai saat ini bisa diterima dengan
baik.

Kondisi Dakwah Saat Ini

Semangat warga untuk mengikuti kegiatan keislaman sudah cukup
baik, dimana telah banyak warga yang mengikuti pengajian dan telah
banyak pula menyekolahkan anak-anak mereka ke Madrasah Diniyah dan
ada beberapa orang yang sudah melaksanakan ibadah haiji.

8 Wawancara dengan Ustadz Sulaeman Jamal, Guru Madrasah Diniyah Awaliyah
Bahrul Ulum, pada tanggal 01 November 2009



El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015

Pengajian diadakan seminggu sekali di Masjid-masjid dimulai ba’da
isya sampai pukul sepuluh malam, masjid yang rutin mengadakan
pengajian adalah masjid Jami’ Baiturrahman dan Masijid Jami’ Nurul Iman,
ada juga di Masjid lain namun tidak serutin di masijid ini, dikarenakan para
pengajarnya tidak memiliki waktu cukup untuk datang ke setiap masjid.
Karena kecendrungan masyarakat untuk selalu didatangi ketempatnya
masjid dekat rumahnya tidak mendatangi ke tempat pengajian yang jauh
dari rumahnya.

Pengajar rutin di pengajian ini adalah Haji Ujang Khairuddin dan
Ustadz Sulaeman Jamal, sedangkan materi yang diajarkan adalah fadilat
ibadah yang untuk saat ini itu yang disukai masyarakat. Masyarakat lebih
terdorong untuk melakukan suatu ibadah ketika mereka mendapatkan
penjelaskan keutamaan dari ibadah itu, sepertihalnya orang yang akan
bekerja maka dia harus diiming-imingi oleh berapa besar gajinya terlebih
dahulu. Kitab yang dipakai adalah kitab Duratunnasihin, kitab ini dibahas
setiap bab berurutan kecuali ada moment tertentu seperti bulan
Ramadhan, bulan Rabiul Awwal dan bulan Dzulhijjah.

Jumlah jama’ah setiap pertemuan turun naik, kadang kala bisa
mencapai 25 orang, dilain waktu bisa hanya 10 orang. Turun naiknya
jumlah jama’ah bukan karena kurangnya keinginan mereka untuk mengaiji
tapi, karena banyaknya beban kerja mereka di siang hari sehingga mereka
kelelahan ketika malam hari.

Pengajian telah banyak mempengaruhi kegiatan pemahaman
keagamaan mereka hanya saja tidak bisa langsung merubah adat mereka
yang dianggap bercampur dengan kesyirikan, dan kalaupun ada yang akan
meluruskan pemahaman itu maka akan mendapat penentangan yang berat
sampai kepada ancaman pembunuhan. Di antara adat yang masih sulit
dirubah adalah sebagai berikut:

a. Jarah (Ziarah) mengunjungi makam orang tua atau karuhun dengan
cara mengancungkan tangan seperti bersalaman kearah batu nisan
beberapa kali sebagai tanda penyembahan kepada arwah, walau tidak
sama dengan menyembah Allah tetapi mereka yakin itu bukti
penyembahan mereka kepada arwah orang tua atau karuhun.

b. Syukuran panen dengan mengadakan persembahan kepada Nyi
Pohaci (Dewi Shri) pemelihara padi, dilakukan dengan membakar
kemenyan dan mengundang arwah para karuhun agar panen yang
akan datang melimpah dan cukup untuk kehidupan sehari-hari.

c. Meminta tolong kepada arwah karuhun baik melalui upacara adat atau
pada kegiatan sehari-hari.

d. Menyediakan sesajen kepada yang sudah meninggal dalam bentuk
makanan yang disimpan di kamar atau di pamean (tempat menyimpan



El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015

beras) sebagai penghormatan kepada yang sudah meninggal dan
dibacakanlah mantra-mantra tertentu.

e. Menyembelih hewan dengan dimaksudkan untuk arwah karuhun dan
dengan bacaan tertentu pula walau diawali dengan bacaan bismillah.

f. Sedekah Bumi (persembahan untuk bumi), memotong kerbau di
lapangan luas dengan disaksikan seluruh kampung dan daging kerbau
tersebut harus dimakan habis saat itu juga dan kepalanya ditanam
ditanah, upacara ini dimaksudkan untuk menolak bala dan bisanya
dilakukan pada bulan shafar.

g. Kasepuhan dan beberapa rendangan meyakini bahwa sembahyang
atau dalam bahasa mereka sambeyang, adalah cukup dengan
meminta saja, karena hakikat dari sembahyang adalah meminta maka
tidak harus melakukan sembahyang dengan sholat lima waktu. Mereka
yakin semua manusia berbeda cara sembahyangnya, untuk para
petani mencangkul adalah sembahyang, untuk para nelayan melaut
adalah sembahyang.

h. Meyakini bahwa pakarang karuhun (senjata laluhur) memiliki maunat
(khasiat) menyembuhkan berbagai penyakit dan bisa sebagai
perantara meminta sesuatu kepada yang maha kuasa. Senjata ini
biasa dicuci tiap bulan Mulud (Rabiul awwal) dan airnya cucian
senjatanya kemudian di bawa pulang untuk diminum..

Hasil Penelitian
Model Dakwah Kultural Di Masyarakat Adat Cisungsang

Untuk mencapai keberhasilan dakwah secara maksimal maka
diperlukan bebagai faktor penunjang, diantaranya adalah strategi dakwah
yang tepat sehingga dakwah Islam mengenai sasaran. Salah satu strategi
dakwah tersebut adalah dakwah kultural yaitu dakwah yang dilakukan
dengan cara mengikuti budaya-budaya kultur masyarakat setempat dengan
tujuan agar dakwah dapat diterima dan lebih menekankan pada aspek
perubahan budaya dengan menyesuaikan budaya lama dengan Islam.

Model dakwah kultural yang dijalankan oleh para da’i di masyarakat
adat Cisungsang sedikit berbeda dengan apa yang telah dilakukkan oleh
Wali Songo, karena yang didakwahi adalah masyarakat yang telah
beragama Islam bukan yang belum beragama Islam sehingga
tahapannyapun berbeda, antara lain:

1. Meluruskan Kesalahan Dalam Beribadah

Dalam masyarakat masih banyak terdapat kesalahan dalam
menjalankan ibadah, ini sangat riskan apalagi menyangkut masalah
agidah sehingga masyarakat akan terdorong kedalam kemusyrikan.
Diantara kesalahan itu adalah:

a. Kesalahan dalam berziarah



El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015

Jarah (Ziarah) mengunjungi makam orang tua atau karuhun
dengan cara mengancungkan tangan seperti bersalaman kearah
batu nisan beberapa kali sebagai tanda penyembahan kepada
arwah, walau tidak sama dengan menyembah Allah tetapi mereka
yakin itu bukti penyembahan mereka kepada arwah orang tua atau
karuhun. Para da’i meluruskan masalah ini dengan cara:

1) Memberikan penjelasan bahwa ziarah itu adalah sunnah maka
perlu dilakukan dengan cara sunnah pula, maka diterangkanlah
bagaimana cara berziarah sesuai sunnah dengan tidak
langsung mengatakan bahwa ziarah yang mereka lakukan saat
ini sesat.

2) Dengan cara memberikan contoh cara berziarah yang sesuai
dengan sunnah dengan mengajak mereka berziarah ke makam
para wali dan melihat cara orang lain berziarah.

Cara ini telah berjalan cukup efektiv dimana sekarang sudah
sedikit masyarakat yang berziarah dengan cara-cara dahulu,
bahkan masyarakat sendiri mengingatkan bagi yang berziarah
dengan tidak sesuai sunnah.

b. Kesalahan dalam syukuran

Syukuran adalah tradisi masyarakat dalam mensyukuri hasil
panen dengan mengadakan persembahan kepada Nyi Pohaci
(Dewi Shri) pemelihara padi, dilakukan dengan membakar
kemenyan dan mengundang arwah para karuhun agar panen
cukup untuk kehidupan sehari-hari. Para da’'i meluruskan masalah
ini dengan cara mengganti dengan kegiatan keagamaan
diantaranya membaca surat yaasin, mengadakan ceramah, atau
membaca riwayat para wali.

. Kesalahan dalam berdo’a

Masyarakat biasanya berdo’a (meminta pertolongan) kepada
arwah karuhun baik melalui upacara adat atau pada kegiatan
sehari-hari contohnya adalah do’a ketika akan bepergian “Nini
karonyokosong aki karonyokosong pangosongkeun jalan aing
jauhna sakentrung lisung anggangna sapanjang jalan bangus
karus huntu simpai ku sabdaning Allah. Laillahailallah
Muhammadurrasulullah”. Bacaannya diakhiri dengan syahadat
karena ciri dari masyarkat adat cisungsang menggabungkan
antara adat dan agama walau pada hakikatnya adat selalu
dinomor satukan, seperti dalam do’a ini mereka meminta kepada
karuhun terlebih dahulu “Nini karonyokosong aki karonyokosong
pangosongkeun jalan aing” Nini dalam bahasa sunda artinya



El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015

nenek dan aki artinya kakek melambangkan generasi terdahulu
(karuhun).

Para da’'i meluruskan masalah ini dengan cara mengajarkan
do'a-do’a yang sesuai dengan sunnah dan memberikan
penjelasan keutamaan dari do’a-do’a itu, do’a ini diajarkan sebagai
pengganti mantra-mantra permintaan tolong kepada arwah
karuhun.

d. Penyembelihan

Masyarakat biasanya melakukan penyembelih hewan dengan
dimaksudkan untuk arwah karuhun dan dibacakan jampi-jampi
untuk memanggil para karuhun. Cara ini dilakukan sebagai upaya
pemujaan kepada mereka agar diberikan keselamatan. Para da’i
meluruskan masalah ini dengan cara:

1) Memberikan penjelasan bagaimana cara penyembelihan yang
baik menurut Islam dan diajarkan caranya.

2) Merubah ucapan persembahan kepada arwah karuhun
menjadi sedekah dari keluarga arwah tersebut sebagai
perantara diberikan rahmat Allah kepadanya, diiringi dengan
pembacaan surat Al Fatihah dan do’a.

2. Merubah Budaya

Terdapat beberapa budaya dalam masyarakat adat yang
menyimpang dari Islam, budaya itu mereka dapatkan dari leluhur
mereka yang terus dijalankan sebagai bentuk penghormatan kepada
leluhur. Diantara budaya itu adalah:

a. Sesajen

Menyediakan sesajen kepada yang sudah meninggal dalam
bentuk makanan yang disimpan di kamar atau di pamean (tempat
menyimpan beras) sebagai penghormatan kepada yang sudah
meninggal dan dibacakanlah mantra-mantra tertentu untuk
menghadirkan arwah yang sudah menginggal tersebut.

Para da'i meluruskan masalah ini dengan cara merubah
bacaan pada saat menyediakan sesajen dirubah menjadi tawashul,
mengirimkan do’a bagi yang sudah meninggal, dengan dibacakan
istighfar, sholawat dan al-fatihah, yang diperbolehkan menurut
mazhab syafi’i.

b. Sedekah Bumi

Sedekah Bumi (persembahan untuk bumi), memotong kerbau
di lapangan luas dengan disaksikan seluruh kampung dan daging
kerbau tersebut harus dimakan habis saat itu juga dan kepalanya



El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015

ditanam ditanah, upacara ini dimaksudkan untuk menolak bala dan
bisanya dilakukan pada bulan shafar.

Para da’i meluruskan masalah ini dengan cara merubah tata
cara Sedekah Bumi pada bulan shafar, dengan membacakan surat
al-ikhlas bersama-sama di masjid dan dibacakannya diatas air lalu
air tersebut beserta ceker (ketupat berisi nasi) dibagikan kepada
seluruh masyarakat.

c. Mengambil Berkah

Meyakini bahwa pakarang karuhun (senjata laluhur) memiliki
maunat (keberkahan) menyembuhkan berbagai penyakit dan bisa
sebagai perantara meminta sesuatu kepada yang maha kuasa.
Senjata ini biasa dicuci tiap bulan Mulud (Rabiul awwal) dan airnya
cucian senjatanya kemudian di bawa pulang untuk diminum.

Para da’i meluruskan masalah ini dengan cara menjelaskan
tentang kegunaan pakarang (senjata) sebagai persiapan untuk
keadaan tertentu maka perlu dipelihara bukan untuk diambil
maunatnya (keberkahan).

Menyelenggarakan Pendidikan

Pendidikan merupakan sarana yang ideal untuk merubah
masyarakat, karena dengan ditanamkannya pendidikan yang baik
sejak dini maka kedepannya masyarakat tersebut akan berubah. Hal
ini disadari betul oleh para da’i di masyarakat Adat Cisungsang maka
selain meluruskan agidah dan merubah budaya para da’i juga
mendirikan Madrasah Diniyah Bahrul Ulum sebagai tempat anak-anak
masyarakat belajar agama Islam sejak dini.

Sampai saat ini kegiatan dakwah melalui pendidikan di
Madrasah Diniyah telah mendapat sambutan cukup baik di masyarakat
tercatat saat ini ada 100 orang siswa Madrasah Diniyah dan perlahan-
lahan kesadaran masyarakat akan pentingnya pendidikan agamapun
meningkat, ini terbukti ada beberapa siswa yang melanjutkan ke
Pesantren baik Pesantren Tradisional ataupun Pesantren Moderen,
sehingga ketika kembali mereka bisa ikut serta menyebarkan dakwah
di masyarakat.

Dakwah Kepada Kasepuhan Dan Keluarganya

Para da’'i pun melakukan pendekatan kepada keluarga
kasepuhan, cara ini dilakukan sebagai upaya merubah pendirian
kasepuhan dalam hal beragama.



El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015

Dalam pendirian Kasepuhan dan beberapa rendangan
beragama cukup dengan kita berbuat baik seperti dalam pitutur yang
sering diucapkan dalam upacara adat yaitu “Nyatur kudu diukur
nyabda kudu diseja bekas ulah nyalahan, tong cuet kanu hideung tong
ponteng kanu koneng, ulah unggut kalinduan ulah gedag ka anginan,
ulah kagiring ku cikiih kabawa caah ku cilengcang”. Selain itu mereka
meyakini bahwa sembahyang atau dalam bahasa mereka sambeyang,
adalah cukup dengan meminta saja, karena hakikat dari sembahyang
adalah meminta maka tidak harus melakukan sembahyang dengan
sholat lima waktu. Sehingga mereka mengajarkan bahwa setiap
manusia berbeda cara sembahyangnya, untuk para petani mencangkul
adalah sembahyang, untuk para nelayan melaut adalah sembahyang.

Pendekatan yang dilakukan para da’i dengan cara mengajak
keluarga kasepuhan terutama kaum mudanya yang masih mudah
dipengaruhi untuk ikut pengajian atau menyekolahkan mereka ke
pesantren. Pendekatan ini telah cukup berhasil ketika beberapa tahun
belakangan Abah sudah terlihat pada saat shalat jum’at atau shalat i'ed di
masjid.

Penerapan Nilai-Nilai Islam Di Masyarakat Adat Cisungsang

Tujuan dari dakwah sesungguhnya adalah penyampaian dan
penerapan nilai-nilai Islam yaitu kumpulan dari prinsip-prinsip hidup, ajaran-
ajaran tentang bagaimana  manusia seharusnya menjalankan
kehidupannya di dunia ini, yang satu prinsip dengan lainnya saling terkait
membentuk satu kesatuan yang utuh tidak dapat dipisah-pisahkan.'®

Dalam pembagiannya Niai-nilai Islam ada tiga yaitu: Nilai keimanan
(Agidah), nilai Keislaman (Syara’) dan Nilai budi pekerti (Akhlaqul
Karimah).?® Para da’i menerapkan nilai-nilai Islam kepada masyarakat adat
dengan membawa pendekatan pada budaya mereka yaitu melalui
pendekatan peribahasa dan nilai-nilai adat yang sangat dijunjung tinggi
dalam kehidupan masyarakat. Para da’i melakukan pendekatan melalui
peribahasa dan nilai-niali adat ini melalui berbagai tahapan yaitu:

1. Mencari peribahasa dan nilai-nilai yang cocok dengan nilai-nilai Islam
melalui peribahasa yang sering diungkapkan pada upacara adat atau
dalam kehidupan sehari-hari.

2. Mencari makna asli pada peribahasa dan nilai-nilai tersebut dengan
cara bertanya pada orang tua yang mengerti tentang adat.

19 http://uin-
suka.info/ejurnal/index.php?option=com_content&task=view&id=90&Itemid=52, diakses 18
November 2009

20 samsul Munir Amin, limu Dakwabh, (Jakarta: Amzah, 2009), h. 90-92



El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015

Menyelaraskan makna peribahasa dan nilai-nilai tersebut dengan
Islam.

Menjelaskan makna yang sudah diselaraskan dengan Islam tersebut
dalam pengajian atau ceramah dan mengungkapkannya pula pada
kasepuhan.

Setelah melalui kajian ternyata berbagai peribahasa dan nilai-nilai

adat tesebut pada dasarnya sesuai dengan Islam hanya saja karena
berbagai peribahasa dan nilai-nilai tersebut diungkapkan dalam bentuk
siloka (nu silo kudu dibuka) yang artinya yang tidak jelas harus dijelaskan,
sehingga banyak berkembang makna yang salah menyebar dimasyarakat
yang tidak sesuai dengan makna yang dimaksudkan para karuhun maka
para da’i menjelaskannya kepada masyarakat makna yang sebenarnya
dengan diselaraskan dengan Islam.

1.

Nilai Keimanan (Agidah)

Agidah adalah pokok kepercayaan dalam agama Islam.

Agidah Islam disebut tauhid dan merupakan inti dari kepercayaan.
Secara etimologis, tauhid berarti mengesakan, yaitu mengesakan
Allah. Peribahasa masalah keimanan ini terangkum dalam kalimat
“Tilu sapamulu dua sakarupa nuhiji eta-efa keneh” yang artinya “Tiga
satu tujuan dua mirip yang satu itu-itu juga” makna sebenarnya dari
pribahasa ini adalah:

a. Tiga satu tujuan adalah agama, nagara dan adat, jadi tiga ini satu

tujuan mencapai kebahagiaan hidup didunia, apabila saling
bersatu maka akan menggapai mokaha, dalam adat diartikan
juga bahwa mokaha tersebut adalah adat, para da’i kemudian
menjelaskan makna mokaha tersebut adalah ridha Allah.

Dua sakarupa (mirip) yaitu negara dan agama, maka negara itu
harus sesuai dengan agama, karena dulu sistem pemerintahan
akan mengacu kepada apa agama yang dianut oleh rakyatnya.
Seperti Majapahit yang kebanyakan rakyatnya beragama Hindu
maka mereka menganut sistem kerajaan Hindu dan Sriwijaya
yang kebanyakan rakyatnya beragama Budha menganut sistem
kerajaan Budha, maka para da’i menjelaskan bahwa seharusnya
pula sistem pemerintahan yang dilakukan saat ini oleh
pemerintah atau oleh kasepuhan yang merupakan lambang dari
pemerintahan adat harus sesuai dengan syariat Islam seperti
yang dianut oleh incu putu (rakyatnya).

Satunya itu-itu juga maksudnya semuanya bersumber pada ruh
yang diartikan adat sebagai karuhun, maka kemudian para da’i
menrjemahkan ruh tersebut adalah Allah SWT. dan menjelaskan
bahwa semua tata kehidupan bersumber dari Allah dan sebagai
mahluknya manusia wajib mengimaninya.



El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015

2. Nilai Keislaman (Syariat)

Syariat adalah seluruh hukum dan perundang-undangan yang
terdapat dalam Islam, meliputi ibadah (hubungan manusia dengan
Allah) dan muamalat (hubungan manusia dengan manusia lainnya).?'
Artinya masalah-masalah yang berhubungan dengan syariah bukan
saja terbatas pada ibadah kepada Allah, akan tetapi masalah-
masalah yang berkenaan dengan pergaulan hidup antar sesama
manusia juga diperlukan.

Peribahasa masalah keislaman ini terangkum dalam kalimat
“Adat lewih heula batan syara” (adat lebih dahulu baru syara’) kata ini
dimaknai bahwa kita harus menjunjung tinggi adat baru syara’, jadi
syaralah yang mengikuti adat. Padahal sejatinya makna dari kata-
kata itu adalah bahwa sesungguhnya setiap manusia sejak dalam
kandungan ketika ditiupkan ruh telah dengan adatnya (sikapnya)
sampai manusia itu baligh, dan ketika dia baligh harus mengikuti
syara’. Dan syara itu ada karena memang adatnya manusia, syara’
adalah petunjuk jalan bagi kehidupan manusia.

3. Nilai Budi Pekerti (Akhlaqul Karimah)

Akhlak memiliki peranan penting dan menjadi landasan hidup
dan pijakan dalam berbicara, bersikap dan prilaku. Menurut Abdullah
Darraz sebagaimana dikutip Hasan Langgulung, membagi nilai-nilai
akhlak kepada lima jenis yatiulJAkhlak perorangan (akhlaq fardiyah),
Akhlak keluarga (akhlag usroh),CAkhlak bermasyarakat (akhlaq
iztima’i),JAkhlak bernegara (akhlaq daulah),JAkhlak beragama
(akhlaq diniyah). 22

Para da’i menerapkan nilai budipekerti ini dengan membawa
pendekatan budaya dalam bentuk peribahasa ataupun nilai-nilai adat,
yaitu:

a. |lket, Ikat kepala batik berwarna coklat atau hitam, ini berarti
bahwa kita semua saiket (satu ikatan), antara penguasa dan
rakyatnya satu rasa. Namun dalam prakteknya iket sering
dicirikan sebagai sebuah kebanggaan bahwa yang memakai iket
adalah keluarga kasepuhan. Padahal secara subtansi iket ini
sesuai dengan hadits nabi yang menyatakatan bahwa sesama
muslim itu ibarat satu tubuh, dimana bagian satu sakit maka
yang lainpun ikut merasakannya.

21 Abdullah bin Qasim Al-Wasyli, Syarah Ushul ‘Isyrin:Menyelami Samudra 20
Prinsip Hasan Al-Banna. Terj. (Solo: Era Intermedia, 2005), cet. ke-2, h. 82

22 Hasan Langgulung, Asas-Asas Pendidikan Islam, (Jakarta: Putaka Al-Husna,
1992), h. 22



El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015

}A\JMPL»)‘\JQAM\&AAM\J}“JJE du)u.au.aubu_d\u e
dscm,mgmesm\ 13) aead) d-weéﬁﬂ—*—u e@.a;\).i} em\}a@
Al ety sl il

‘Dari Nu'man bin Basyir ra berkata, bahwa Rasulullah saw telah
bersabda: "Perumpamaan orang beriman dalam berkasih sayang,
cinta mencintai, serta memadu kasih ibarat tubuh yang apabila
ada anggota badan satu saja yang sakit maka seluruh tubuh akan
merasa sakit, dan semalaman tidak bisa tidur serta gemetar.” (HR.
Muslim).?

“Nyatur kudu diukur nyabda kudu diseja bekas ulah nyalahan,
tong cuet kanu hideung tong ponteng kanu koneng, ulah unggut
kalinduan ulah gedag ka anginan, ulah kagiring ku cikiih kabawa
caah ku cilengcang,” yang artinya “Berkata harus memakai
aturan jangan berlebih-lebihan agar tidak salah orang
menerimanya, jangan berpihak pada sesuatu salah atau yang
belum jelas kebenarannya, jangan berubah walau banyak
tantangan, jangan mengikuti sesuatu yang buruk walau orang
banyak mengikutinya jangan terbawa oleh sesuatu yang kecil
karena kita tidak teguh pada aturan.” Kata-kata ini disebut
wasiat adat dan selalu dibaca pada saat sambutan seren taun
atau upacara adat lainnya, ini merupakan ajaran kebenaran yang
diungkapkan adat, namun pada perakteknya keteguhan yang
daiajarkan adalah memegang teguh adat dan jangan sampai
tercampur dengan ajaran lain walau itu dari Islam yang benar.
Padahal dalam Islampun dijelaskan bahwa hidup itu harus
istigomah (teguh) dalam Islam dan tetap mengikuti sunnah
Rasulullah SAW supaya tidak terbawa kepada hal yang tidak
jelas. Dalam sebuah hadits Rasulullah SAW bersabda:

e.aey&_a\delujé\_ﬂsgm\ém&s\ d)u)hémuah‘)ﬂ\c_\a.\@\
dusujlﬂ\@g_\h”uyd\@mﬁmh&cyhhﬁm; d.\.‘.\
ngs.ues.uaj dmmu a&u\awgaﬁ‘&r_)‘ XYY ulSa.u\ Jeun b ua
E)Y &Mgme&.aw&nﬁum&m u\}a@_ua]\j @....J\j‘m\
L@_\Sc \}acjky\jmuqm\)l\uu@\ ;M\“w’j@méﬂxﬂ\)ﬂs
b\}‘))‘d)u.a 4.(:.3.1 dS} 4\.::3.1 4\.1.3;.4\ dS u\ﬁ )}AY\ u\.m;.o} ?SL’\} J;\).\n_t
(ganaa (s Cuas 1B (s2a 5ill 5 3l
Abu Najih Sahabat Irbadh bin Sariyah ra. telah berkata bahwa
Rasulullah saw pernah menasehati kami dengan nasehat yang

23 Mustafa Dieb Al-Bugha, Al-Wafi Menyelami Makna 40 Hadits Rasulullah saw:

Syarah kitab Arba’in An-Nawawiyah, Terj. Muhyidin Mitsu, (Jakarta: Al-I'tishom, 2008), h.

324



El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015

menyentuh, menggetarkan hati dan air mata bercucuran. Kami
berkata: "Ya Rasulallah, sepertinya ini nasehat perpisahan.
Karenanya berilah kami wasiat." Sabda Rasulullah: "Aku berwasiat
kepadamu agar selalu bertagwa kepada Allah, patuh dan taat
(kepada pimpinan) sekalipun yang memimpinmu seorang hamba
sahaya. Sebab barang-siapa di antara kamu sepeninggalku nanti
masih hidup, maka dia akan melihat perbedaan pendapat yang
merajalela. Ketika perbedaan pendapat sudah terjadi, maka
berpegang teguhlah kepada sunahku dan sunah khulafaur-rasyidin
yang mendapat petunjuk. Gigitlah sunah itu dengan gigi taringmu
(hingga tidak bisa lepas), Dan jauhilah perkara-perkara baru.
Sebab setiap yang bid'ah pasti tersesal" (HR. Abu Dawud dan
Turmudzi dan berkata: haditsini hasan sohih).?

c. Pungpuhunan adalah padi dua tangkai yang diikat dengan benang
dan terdapat gulungan kapas yang berisi panglay di sepanjang
benang tersebut membentuk buhul-buhul biasanya ditanam
bersama daun enau muda lalu dibawahnya dibakar kemenyan dan
dibacakan do’a-do’a, ini menggambarkan penyatuan dengan alam,
bahwa manusia dan padi sama berasal dari satu pasang dan
akhirnya beranak-pinak, sehingga perlu adanya persatuan dari
keduanya untuk ngaraksa (memlihara) alam. Namun pada
perakteknya masyarakat hanya melihat dasar dari penanaman
pungpuhunan tersebut tanpa mengetahui dan mencari makna
dibaliknya.

Efektivitas Dakwah Di Masyarakat Adat Cisungsang

Dakwah dengan menggunakan metode dakwah kultural di
masyarakat Adat Cisungsang telah cukup efektiv hal ini bisa dilihat dari
telah berubahnya pemahaman warga akan adat yang mereka anut dan
meluruskannya apabila tidak sesuai dengan Islam bukan tetap
mempertahankanya walaupun itu salah.

Banyaknya warga yang ikut didalam pengajian pekanan dan
banyaknya permintaan mengadakan pengajian pekanan di mushola-
mushola walaupun dimasjid telah ada pengajian rutin, ini membuktikan
penerimaan masyarakat kepada dakwah sudah baik. Banyaknya jumlah
murid masyarakat Diniyah setiap tahunnya membuktikan kesadaran
masyarakat akan pentingnya pendidikan agama Islam sejak dini.
Banyaknya masyarakat yang telah naik haji, ini menunjukan bahwa
masyarakat telah memahami kewajiban mereka dalam Islam meskipun

24 Mustofa Said al-khin dan Mustofa al-Bugho, Nuzhatul Muttagin Syarah
Riyadusshalihin Imam Nawawii, Terj. Muhyidin Mitsu, (Jakarta: Al-I'tishom Cahaya Umat,
2006) hal. 211 cet. 2



El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015

harus mengorbankan harta dan tenaga mereka untuk menunuaikan ibadah
Haji.

Dakwah sudah diterima dengan baik di masyarakat, ini ditunjukan
dengan adanya diundangnya da’i dari daerah lain untuk berceramah pada
kegiatan hajatan atau kegiatan perayaan hari besar Islam dan antusiasme
masyarakat untuk menghadiri kegiatan tersebut cukup baik.

Inilah beberapa indikator yang dapat kita lihat dari keberhasilan
dakwah yang telah dilakukan 30 tahun lebih oleh para da’i di daerah ini
walaupun ada beberapa hal menyangkut adat yang tidak bisa dirubah
secara total, namun dengan berjalannya waktu dan dukungan da'’i yang
propesional maka dakwahpun bisa semakin maju.

Hambatan Dakwah Di Masyarakat Adat Cisungsang

Hambatan dakwah di masyarakat adat Cisungsang saat ini lebih
kepada kurangnya dukungan dana dari pemerintah sehingga banyak
kegiatan dakwah yang tidak terlaksana dengan baik, sehingga da’i harus
mencari tambahan dana untuk kegiatan dakwah ini berpengaruh kepada
kegiatan dakwah rutin seperti pengajian yang harus berhenti beberapa
saat.

Hambatan dakwah lainnya adalah tidak adanya organisasi dakwah
yang propesional untuk menyatukan gerak dakwah di daerah ini, sehingga
berbagai persoalan dakwah yang muncul di masyarakat tidak bisa
diselesaikan dengan baik, kalau hanya diselesaikan oleh satu atau dua
orang da’i saja.

Kurangnya jumlah da’i yang bisa fokus berdakwah di Cisungsang
sehingga banyak lahan dakwah yang tidak tergarap, padahal banyak
masyarakat yang meminta mengadakan pengajian di daerahnya, Ini
dikarenakan masyarakat masih terbiasa untuk didatangi ke tempatnya
sehingga banyak pengajian yang tidak bisa rutin dilakukan karena banyak
jadwal pengajian yang bentrok, dan jaraknya juga berjauhan.

Faktor Pendorong Berkembangnya Dakwah Di Masyarakat Adat
Cisungsang

Berkembangnya dakwah di masyarakat Adat Cisungsang selain dari
metode yang baik ditunjang pula oleh beberapa faktor lain yang menjadi
pendorong, diantaranya:

1. Telah terbukanya masyarakat Adat kepada teknologi, ini dibuktikan
dengan telah banyaknya masyarakat yang memiliki televisi dan
handphone, ini menjadi pendorong bagi dakwah dikarenakan mereka
bisa melihat perkembangan dakwah di daerah lain, walaupun dilain
pihak masuknya teknologi ini menjadi masalah tersendiri yang menjadi
penghalang berkembangnya dakwah.



El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015

2. Telah terbukanya masyarakat Adat terhadap pendidikan, ini dibuktikan
dengan telah berdirinya Sekolah Menengah Pertama (SMP), sehingga
wawasan masyarakat lebih terbuka pada hal-hal baru.

Penutup

Dari hasil penelitian yang telah dilakukan, model dakwah kultural
masyarakat adat adat cisungsang dalam penerapan nilai-nilai islam dapat
disimpulkan adalah sebagai berikut:

1. Dakwah di masyarakat adat Cisungsang dalam pertumbuhan dan
perkembangannya telah berjalan cukup baik, hal ini bisa dilihat dari
telah adanya aktifitas pengajian dan shalat berjama’ah di Masjid-
masijid yaitu di Masjid Jami’ Baiturrahman dan Masjid Jami’ Nurul Iman.
Telah berdirinya Madrasah Diniyah Awaliyah Bahrul Ulum dan
beberapa Majlis Taklim serta pengajian remaja. Padahal sebelumnya
masyarakat menjauhi Masjid dan pengajian karena, takut merusak
adat.

2. Kegiatan dakwah yang dilakukan da’i pada saat ini telah cukup baik
menyentuh masyarakat, hampir semua kalangan telah mendapat
sentuhan dakwah dari mulai anak-anak dengan adanya Madrasah
Diniyah, Remaja dengan pengajian remaja, Bapak-bapak dengan
pengajian rutin setiap pekan dan Majelis Taklim bagi Ibu-ibu.

3. Model Dakwah Kultural yang dijalankan para da’i lambat-laun telah
mampu merubah nilai-nilai dan budaya adat yang telah lama ada
dengan nilai-nilai Islam diantaranya:

a. Meluruskan kesalahan dalam hal beribadah, seperti dalam hal
berdo’a yang semula berdo’a kepada karuhun dirubah menjadi
berdo’a kepada Allah melalui do’a yang diajarkan para da’i.

b. Merubah budaya yang tidak sesuai dengan Islam, seperti dalam hal
upacara sedekah bumi biasanya diadakan penyembelihan kerbau
dan kepala kerbau tersebut ditanam sebagai persembahan, dirubah
dengan pembacaan surat Al-lkhlas bersama-sama.

c. Pendekatan kepada kasepuhan dan keluarganya sehingga mereka
bisa menerima dakwah atau pun tidak menghalangi dakwah.
Penerapan Nilai-nilai Islam yaitu Aqgidah, Syariah dan Akhlaqul

Karimah, melalui peribahasa dan nilai-nilai adat disampaikan dengan
pendekatan Islam.

Daftar Pustaka

Buku

Al-Bugha, Mustafa Dieb. Al-Wafi Menyelami Makna 40 Hadits Rasulullah
saw: Syarah kitab Arba’in An-Nawawiyah, Terj. Muhyidin Mitsu.
Jakarta: Al-I'tishom, 2008.



El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015

Al-Wasyli, Abdullah bin Qasim. Syarah Ushul ‘Isyrin:Menyelami Samudra
20 Prinsip Hasan Al-Banna. Terj. Solo: Era Intermedia, 2005.

Amin, Samsul Munir. lImu Dakwah. Jakarta: Amzah, 2009.

Fattah, Nur Amien. Metode Dakwah Walisongo. TB. Bahagia: Pekalongan,
1985.

Kartodirdjo, Sartono. Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900 dari
Emporium Sampai Imperium Jilid 1. Jakarta: PT Gramedia Pustaka
Utama, 1992.

Kountur, Ronny. Metode Penelitian Untuk Penulisan Skripsi dan Tesis.
Jakarta: Duta Kurnia Utama, 2007.

Langgulung, Hasan. Asas-Asas Pendidikan Islam. Jakarta: Putaka al-
Husna, 1992.

Raharjo, M. Dawam. Model Pembangunan Qaryah Thayyibah: Suatu
Pendekatan Pemerataan Pembangunan. Jakarta: Intermasa, 1997.

Said al-khin, Mustofa dan Mustofa al-Bugho. Nuzhatul Muttagin Syarah
Riyadusshalihin Imam Nawawii, Terj. Muhyidin Mitsu. Jakarta: Al-
I'tishom Cahaya Umat, 2006.

Sulthon, Muhammad. Desain lImu Dakwah Kajian Ontologis, Epistemologis
dan Aksiologis. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003.

Makalah

Al-Jawi, Muhammad Shiddiq. Menjadi Muslim Kaffah: Menerjunkan Diri
Dalam Syariat Islam Secara Total. Makalah pada bedah buku di
STAIN Surakarta, Jumat 20 Oktober 2000.

TPK Desa Cisungsang, Proposal PNPM Mandiri Tahun 2009

Wawancara

Wawancara dengan Kiyai Disman Saefudin, pimpinan Pondok Pesantren
Al Falah dan anggota Majelis Ulama Indonesia (MUI) Kecamatan
Cibeber, pada tanggal 13 Oktober 2009

Wawancara dengan Kiyai Disman Saefudin, pimpinan Pondok Pesantren
Al Falah dan anggota Majelis Ulama Indonesia (MUI) Kecamatan
Cibeber, pada tanggal 13 Oktober 2009

Wawancara dengan Ustadz Sulaeman Jamal, Guru Madrasah Diniyah
Awaliyah Bahrul Ulum, pada tanggal 01 November 2009

Internet

http://www.datastatistik-
indonesia.com/component/option,com_tabel/task,/Itemid,165/,
diakses 14 November 2009

http://id.wikipedia.org/wiki/Agama_di_Indonesia, diakses 14 November
2009

http://www.banten-culture-tourism/id/location/30, diakses 10 Agustus 2009

http://www.tempointeraktif.com/hg/narasi/2004/06/17/nrs,20040617-
05,id.html, diakses 12 Agustus 2009

http://www.banten-culture-tourism/id/location/30, diakses 10 Agustus 2009

http://id.wikipedia.org/wiki/Sri, diakses 15 November 2009


http://id.wikipedia.org/wiki/Agama_di_Indonesia

El-Hikmah: Vol. VII No.3 Agustus 2015

http://www.litagama.org/Metode/ paradigma.htm - _ftn13., diakses 1
OAgustus 2009

http://uin-
suka.info/ejurnal/index.php?option=com_ content&task=view&id=90
&ltemid=52, diakses 18 November 2009



