
101 
 

El-Hikmah: Jurnal Ilmu Dakwah dan 
Komunikasi 

P-ISSN 
E-ISSN 

 : 1979-4967 
 : 2656-5749 

Vol. 22 No. 13, Januari 2025 
DOI            : 10.71287 
El-Hikmah: Jurnal Ilmu Dakwah dan Komunikasi 

 

DAKWAH STYLISH DI ERA DIGITAL DAN KONTESTASI 
OTORITAS KEAGAMAAN: STUDI KASUS HANAN ATTAKI 

DAN USTADZ SELEBRITAS INDONESIA  

Muhammad Adi Saputra, Achmad Ramadhani, Hanif Aditya Saputra, Deviolina Fitria 

Kholisari 
1Univeristas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya 

fitriadeviolina@gmail.com   

 

Keywords 

Digital preaching, 

Religious authority, 

Celebrity preachers  

ABSTRACT 

The phenomenon of stylish da'wah popularized by Hanan Attaki and celebrity 

preachers in Indonesia demonstrates a shift in da'wah authority from 

traditional ulama (Islamic scholars) to more personal and interactive digital 

figures, utilizing social media to reach a wider audience, especially the younger 

generation. The popularity of these preachers presents challenges to religious 

legitimacy, where da'wah messages are often influenced by image and persona 

appeal, leading to new negotiations between Islamic values, popular culture, 

and traditional authority. The qualitative approach based on literature review 

in this study reveals that digital da'wah is not merely a communication 

innovation but also a dynamic space that reflects the transformation and 

complexity of contemporary da'wah in Indonesia. 

 
 

Kata Kunci: 

Dakwah digital, 

Otoritas 

keagamaan,  

Ustadz Selebritas 
 

ABSTRAK 

Fenomena dakwah stylish yang dipopulerkan oleh Hanan Attaki dan 
ustaz selebritas di Indonesia menunjukkan pergeseran otoritas dakwah 
dari ulama tradisional ke figur digital yang lebih personal dan interaktif, 
memanfaatkan media sosial untuk menjangkau audiens yang lebih luas, 
terutama generasi muda. Popularitas para ustaz ini menghadirkan 
tantangan legitimasi keagamaan, di mana pesan dakwah kerap 
terpengaruh oleh citra dan daya tarik persona, sehingga terjadi negosiasi 
baru antara nilai keislaman, budaya populer, dan otoritas tradisional. 
Pendekatan kualitatif berbasis studi pustaka dalam penelitian ini 
mengungkap bahwa dakwah digital bukan hanya inovasi komunikasi, 
tetapi juga ruang dinamis yang merefleksikan transformasi dan 
kompleksitas dakwah kontemporer di Indonesia. 

http://jurnal.alhikmah.ac.id/?journal=elhikmah
mailto:fitriadeviolina@gmail.com


102 
 

A. Pendahuluan 

Di zaman digital yang semakin maju dan media sosial semakin menyebar luas, kegiatan 

dakwah tidak lagi hanya dilakukan di masjid atau majelis tradisional. Tema ini diangkat 

karena sekarang terjadi perubahan besar, dulu dakwah lebih dikuasai oleh ulama dengan 

cara-cara tradisional seperti pesantren atau majelis taklim, tapi sekarang muncul 

pendakwah muda yang populer lewat media sosial dengan gaya yang lebih santai, modern, 

dan mudah diterima anak muda.1 Fenomena ini menarik karena mengubah siapa yang 

dianggap berkuasa dalam dakwah, dari otoritas ulama tradisional hingga tokoh selebritis 

digital. 

Penulis tertarik membahas hal ini karena sebagai peneliti di bidang dakwah dan 

komunikasi agama sendiri, penulis melihat bagaimana generasi milenial dan Gen Z lebih 

suka dakwah melalui platform digital dan tokoh seperti Hanan Attaki yang sangat digemari 

mereka. Penulis ingin memahami bagaimana estetika, gaya bicara, personal branding, dan 

media sosial membentuk hubungan beragama yang baru, serta bagaimana perubahan ini 

mempengaruhi lembaga dakwah yang selama ini bersifat tradisional. 

Beberapa penelitian lima tahun terakhir telah membahas topik ini secara terpisah, 

misalnya tentang strategi dakwah Hanan Attaki yang mencakup pendekatan emosional 

dan rasional di YouTube, pengaruh gaya santainya di TikTok yang memotivasi remaja, 

serta penggunaan visual dan narasi modern di Instagram selama pandemi.2 Ada juga kajian 

yang mengulas gaya bahasa dakwahnya, bagaimana pendekatan “dekat dengan kehidupan 

sehari-hari” efektif menarik perhatian Gen Z, dan bagaimana figur seperti Hanan Attaki 

juga menghadapi penolakan karena dianggap sebagai selebritas dakwah. Namun, masih 

sedikit penelitian yang secara langsung membandingkan antara dakwah bergaya modern 

“stylish” dengan otoritas dakwah tradisional secara luas. 

Artikel ini berbeda dari yang sudah ada karena akan fokus membandingkan dua gaya 

dakwah tersebut: dakwah selebritas digital yang stylish dan otoritas tradisional dalam 

dunia dakwah di Indonesia. Penulis akan membahas bagaimana pergeseran otoritas ini 

terjadi, dampaknya pada lembaga dakwah tradisional, dan bagaimana respon generasi 

 
1  Ali & W. Budyastomo, The Impact of Social Media for the Development of Da’wah in Indonesia, Religia, 

24(1), 2021, 22–33. 
2  Raihani and all, Dakwah Digital dan Perubahan Sosial Anak Muda: Ustad Hanan Attaki di Media 

Sosial, Nashr Al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam, 7(2), 2025. 



103 
 

muda terhadap kedua gaya dakwah itu. Jadi, tulisan ini bukan hanya mendeskripsikan 

sosok seperti Hanan Attaki, tapi juga menganalisis secara komparatif sebagai dua model 

dakwah yang berjalan beriringan, bahkan kadang bersaing. 

Tujuan artikel ini adalah: pertama, mengenali dan menjelaskan ciri-ciri dakwah modern 

yang stylish yang disampaikan oleh Hanan Attaki dan pendakwah selebritas lainnya; kedua, 

menganalisis bagaimana otoritas tradisional merespons atau berubah karena kehadiran 

tokoh selebritis dakwah; ketiga, melihat pengaruh perubahan ini terhadap komunikasi 

agama, hubungan antara pendakwah dan jamaah, serta masa depan lembaga dakwah 

tradisional. Oleh karena itu, artikel ini diharapkan dapat memberikan wawasan baru dalam 

kajian tentang dakwah digital dan otoritas keagamaan di Indonesia. 

B.  Metode  

Penelitian ini berjudul “Dakwah Stylish di Era Digital dan Kontestasi Otoritas 

Keagamaan: Studi Kasus Hanan Attaki dan Ustadz Selebritas Indonesia” menggunakan 

metode kualitatif dengan pendekatan studi kasus. Metode ini dipilih karena berfokus pada 

pemahaman secara mendalam perubahan sosial dan budaya yang terjadi dalam dakwah 

di era digital. Studi kasus memberikan kesempatan untuk melihat secara detail bagaimana 

gaya dakwah Hanan Attaki dan ustaz selebritas lainnya menciptakan cara baru 

berkomunikasi yang lebih populer dan interaktif lewat media sosial. Data dalam penelitian 

ini didapat dari berbagai sumber seperti video dakwah, postingan media sosial, dan 

referensi buku atau artikel yang relevan. Tujuannya adalah untuk mengetahui bagaimana 

pesan dakwah, penampilan pribadi, dan pengakuan sebagai tokoh agama saling 

berpengaruh di zaman sekarang. 

C.  Hasil dan Pembahasan 

1. KARAKTERISTIK “DAKWAH STYLISH” DAN KONSTRUKSI OTORITAS 

BARU 

Fenomena dakwah stylish merupakan hasil dari perubahan cara berdakwah di era 

digital, di mana media sosial menjadi ruang utama bagi penyebaran pesan-pesan 

keagamaan. Dakwah tidak lagi terbatas pada ruang masjid, majelis taklim, atau televisi, 

melainkan berpindah ke platform seperti YouTube, Instagram, TikTok, dan podcast.3 

 
3 Taufikurrahman dan E. Setyowati, Sistem Komunikasi Dakwah di Era Digital Melalui Instagram, TikTok, 

YouTube, Al-Mada: Jurnal Agama, Sosial, dan Budaya, 7(1), 2024, 103–116. 



104 
 

Pergeseran ini menunjukkan adanya proses meditasi agama, yaitu saat praktik keagamaan 

menyesuaikan diri dengan logika media dan budaya populer. Dalam konteks ini, 

keberhasilan dakwah tidak hanya diukur dari kedalaman materi keagamaan, tetapi juga 

dari sejauh mana pesan tersebut mampu menarik perhatian, memperoleh engagement, dan 

menjadi viral di dunia maya. 

Ciri utama dakwah stylish terletak pada gaya personal sang pendakwa yang berperan 

sebagai identitas sekaligus “merek” dirinya. Para pendakwah muda seperti Hanan Attaki, 

misalnya, tampil dengan busana kasual hoodie, sneakers, topi, dan gaya bahasa yang santai 

untuk menunjukkan kedekatan dengan generasi muda.4 Gaya komunikasi yang hangat, 

disertai humor dan narasi yang relevan dengan kehidupan sehari-hari, menjadikan dakwah 

lebih mudah diterima oleh audiens digital. Pendekatan ini mencerminkan bentuk baru 

branding religius, di mana kesalehan disampaikan melalui simbol-simbol budaya populer, 

bukan semata melalui wacana keilmuan agama yang formal. 

Dalam kontek kontruksi otorits baru, dakwah stylish menantang model otoritas 

keagamaan tradisional yang selama ini didominasi oleh ulama dengan legitimasi keilmuan 

dari pesantren, universitas Islam, atau lembaga resmi. Otoritas para ustaz selebritas digital 

lebih banyak dibangun melalui kepercayaan publik (trust) yang terbentuk di ruang maya. 

Jumlah pengikut, interaksi dengan audiens, serta citra personal yang positif menjadi 

sumber legitimasi baru. Otoritas ini bersifat performatif, artinya muncul dari kemampuan 

pendakwah menghadirkan citra kesalehan dan kedekatan emosional secara konsisten di 

hadapan publik digital. Lebih jauh, fenomena ini memperlihatkan adanya demokratisasi 

otoritas keagamaan, di mana siapa pun yang mampu memproduksi konten religius 

menarik berpeluang menjadi rujukan spiritual. Namun, di sisi lain, kondisi ini juga 

menimbulkan ketegangan dengan otoritas keagamaan konvensional yang menilai bahwa 

popularitas tidak selalu sejalan dengan kedalaman ilmu agama.5 Dengan demikian, dakwah 

stylish bukan hanya perubahan gaya dalam menyampaikan ajaran Islam, tetapi juga 

mencerminkan pergeseran struktur kekuasaan simbolik dalam dunia keagamaan modern 

dari legitimasi berbasis keilmuan menuju legitimasi berbasis popularitas dan representasi 

digital. 

 
4 H. Cikka, N. Nurafifah, M. Munif, S. Suharto, dan M. Najmuddin, “Strategi Dakwah Digital Hanan 

Attaki di YouTube,” Al-Mishbah: Jurnal Ilmu Dakwah dan Komunikasi, 20(1), (2024, 12–26. 
5 Hamdani, Fatwa in the Digital Age: Online Muftī, Social Media, and Alternative Religious Authority, 

Hikmatuna: Journal for Integrative Islamic Studies, 9(1), 2023, 53–63. 



105 
 

Pertama, Mediatisasi Agama: Migrasi Dakwah ke Platform Digital, Perkembangan 

teknologi informasi telah mengubah secara signifikan cara umat beragama berinteraksi 

dengan ajaran dan praktik keagamaan.6 Fenomena ini dikenal sebagai mediatisasi agama, 

yakni proses di mana kegiatan keagamaan beradaptasi dengan logika, format, dan budaya 

media. Dalam konteks dakwah Islam, mediatisasi ini terlihat jelas dari pergeseran ruang 

dakwah dari mimbar masjid dan majelis taklim tradisional menuju platform digital seperti 

YouTube, Instagram, TikTok, dan podcast. Dakwah tidak lagi bergantung pada pertemuan 

tatap muka, tetapi dapat menjangkau jutaan audiens hanya melalui satu unggahan video 

atau siaran langsung.7 

Perubahan ini menandai munculnya ruang publik keagamaan baru di dunia maya, 

di mana pesan-pesan religius bersaing dengan konten hiburan, gaya hidup, dan isu sosial 

lainnya. Dakwah di media digital harus menyesuaikan diri dengan karakteristik audiens 

online yang menginginkan pesan singkat, visual menarik, dan mudah dibagikan.8 

Akibatnya, penyampaian dakwah menjadi lebih fleksibel dan kreatif menggunakan musik, 

humor, narasi personal, hingga gaya sinematik untuk menarik perhatian generasi muda. 

Proses ini menunjukkan bahwa agama tidak kehilangan esensinya, tetapi mengalami 

transformasi dalam bentuk dan cara penyajiannya. 

Di sisi lain, meditasi dakwa juga memunculkan dinamika baru dalam pembentukan 

otoritas keagamaan. Para pendakwah yang aktif di media sosial membangun pengaruh 

bukan hanya karena keilmuan mereka, tetapi juga karena kemampuan berkomunikasi dan 

menciptakan kedekatan emosional dengan pengikutnya. Popularitas, jumlah penonton, 

dan interaksi menjadi ukuran baru keberhasilan dakwah di era digital.9 Dengan demikian, 

otoritas religius tidak lagi bersumber tunggal dari lembaga atau gelar keulamaan, 

melainkan juga dari kemampuan adaptif terhadap media dan budaya populer. 

Fenomena ini mencerminkan bagaimana agama dan media saling memengaruhi 

dalam membentuk cara umat memahami dan mengekspresikan spiritualitas. Dakwah 

 
6 Ichwan and all, Digitalization and the Shifting Religious Literature of Indonesian Muslims in the Era 

of Society 5.0, Islamic Communication Journal, 9(2), 2024, 245–266. 
7 Sito dan Hakiem, Mediatization and Hypermediation in Digital Religion and the Transformation of 

Indonesian Muslim Religious Practices through Social Media Usage, Jurnal Sosiologi Agama, 18(2), 2025, 133–
150. 

8 Rizal dan Vella, Commodification of SocialMedia: Digitization of Religion as a Contemporary Da'wah Media, 
BELIEF: Sociology of Religion, 2(1), 2024, 55–65. 

9 Roslan and all, Da’wah on the SocialMedia: The Youth Engagement in Digital Islamic Content, International 
Journal of Research and Innovation in Social Science (IJRISS), IX (2454) (2025): 1161–1172. 



106 
 

digital menghadirkan peluang untuk memperluas akses terhadap pengetahuan agama, 

namun juga menghadirkan tantangan berupa komodifikasi nilai-nilai religius dan 

dangkalnya pemahaman akibat penyajian yang serba singkat. Dengan kata lain, mediatisasi 

agama bukan sekadar perubahan medium dakwah, tetapi juga perubahan paradigma 

dalam cara beragama di era komunikasi global.10 

Kedua, Gaya Personal sebagai Brand dalam Dakwah Stylish, Dalam konteks dakwah 

digital, gaya personal menjadi elemen penting yang menentukan daya tarik dan keunikan 

seorang pendakwah. Penampilan fisik seperti penggunaan pakaian kasual hoodie, 

sneakers, atau topi menjadi simbol kedekatan dengan generasi muda dan bentuk 

pergeseran dari citra pendakwah konvensional yang biasanya tampil dengan jubah, sorban, 

atau peci. Gaya berpakaian yang modis bukan sekedar aspek estetika, tetapi juga bagian 

dari strategi komunikasi dakwah. Melalui tampilan tersebut, para pendakwah ingin 

menunjukkan bahwa kesalehan dapat berjalan seiring dengan modernitas dan gaya hidup 

kekinian.11 

Selain penampilan, cara berbahasa juga menjadi bagian dari citra diri yang dibangun. 

Pendakwah digital cenderung menggunakan bahasa sehari-hari yang ringan, santai, 

bahkan diselingi humor atau istilah gaul yang dekat dengan anak muda. Gaya komunikasi 

seperti ini menciptakan kesan non-formal dan membuat penonton seolah-olah merasa 

berbicara dengan teman sebaya, bukan mendengarkan ceramah yang kaku dan 

menegangkan. Pendekatan ini efektif dalam menarik perhatian kelompok muda yang 

cenderung alergi terhadap dakwah yang bersifat menggurui. Dengan demikian, gaya 

berbicara menjadi instrumen penting dalam membangun koneksi emosional dan 

memperluas jangkauan pesan keagamaan. 

Lebih jauh lagi, penggunaan budaya populer (budaya pop) menjadi strategi tambahan 

dalam memperkuat pesan dakwah. Referensi terhadap film, musik, tren media sosial, atau 

fenomena budaya kekinian sering kali dimasukkan untuk mengontekstualkan nilai-nilai 

Islam dalam kehidupan sehari-hari. Pendakwah seperti Hanan Attaki, misalnya, kerap 

terjadi kisah keislaman dengan tema percintaan, pertemanan, atau perjalanan hidup yang 

 
10 Baihaky dan Fuaida, Communicating Cultural Institution: A Treatise of Indonesian Ulama in Different 

Technological Eras, Nyimak: Journal of Communication, 8(2), 2024, 311–336. 
11 Afidah and all, Religious Micro-celebrity: Young Preachers’ Self-Presentation in Digital Sphere, Alhadharah: 

Jurnal Ilmu Dakwah, 23(2), 2024, 227–245. 



107 
 

dekat dengan realitas anak muda urban.12 Dengan cara ini, dakwah tidak lagi dipandang 

sebagai sesuatu yang kaku dan jauh dari kehidupan modern, melainkan relevan, aktual, 

dan menyenangkan untuk diikuti.13 

Proses ini pada akhirnya melahirkan brand personal bagi setiap pendakwah. Identitas 

mereka tidak hanya dibentuk oleh isi pesan keagamaan, tetapi juga oleh gaya hidup, cara 

berpakaian, dan pola komunikasi yang khas. Brand tersebut menjadi modal sosial yang 

memperkuat legitimasi dan kepercayaan masyarakat. Dalam dunia digital, citra diri yang 

konsisten dan menarik dapat menciptakan loyalitas audiens yang tinggi, menjadikan 

pendakwah bukan hanya figur religius, tetapi juga influencer spiritual.14 Dengan demikian, 

gaya pribadi dalam gaya dakwah berfungsi sebagai jembatan antara nilai-nilai keagamaan 

dan kebutuhan ekspresi budaya generasi masa kini. 

Ketiga, Otoritas Berbasis Kharisma Mediatik, Di era digital, konsep otoritas keagamaan 

mengalami perubahan mendasar.15 Jika pada masa sebelumnya legitimasi seorang 

pendakwah ditentukan oleh silsilah keilmuan (sanad), penguasaan ilmu fikih, atau lamanya 

menimba ilmu di pesantren dan lembaga keagamaan formal, kini otoritas tersebut semakin 

banyak dibangun melalui kharisma mediatik. Pendakwah yang mampu memanfaatkan 

media sosial secara efektif, menghadirkan pesan agama dengan gaya komunikatif dan 

visual yang menarik, dapat memperoleh pengaruh yang luas tanpa harus melewati jalur 

otoritas tradisional. Dalam konteks ini, kepercayaan masyarakat tidak lagi ditentukan 

hanya oleh keahlian akademis, tetapi oleh kemampuan menghadirkan tokoh keagamaan 

yang dianggap relevan dengan kehidupan sehari-hari audiensnya. 

Kharisma mediatik terbentuk melalui kemampuan yang menciptakan kedekatan dan 

keterhubungan emosional (relatability) dengan pengikut. Pendakwah yang mampu 

menampilkan sisi pribadi misalnya berbagi pengalaman hidup, kegelisahan, atau 

perjalanan spiritualnya sering kali dianggap lebih autentik dan mudah diterima, terutama 

oleh generasi muda yang mencari sosok inspiratif daripada figur otoritatif.16 Interaksi dua 

 
12 Rejeki and all, Efektivitas komunikasi dalam berdakwah Ustadz Hanan Attaki dalam akun Instagram 

terhadap spiritualitas Generasi Z, Komunika: Jurnal Ilmiah Komunikasi, 2(2), 2024, 39–47 
13 Syarif, Z and all, New Media dan Representasi Budaya Islam Populer di Kalangan Pendakwah Muslim 

Milenial di Indonesia, Jurnal Sosiologi Agama, 17(2), 2023, 257–266. 
14 Deni Irawan, Strategi Komunikasi Dakwah (Studi Analisis Dakwah Tradisional dengan Inovasi Digital), 

Syi’ar: Jurnal Ilmu Komunikasi, Penyuluhan dan Bimbingan Masyarakat Islam, 8(1), 2025, 1–16. 
15 Mónika Andok, The Impact of Online Media on Religious Authority, Religions, 15(9), 2024, 1103. 
16 Mardani & Abduh, Agama dan Dakwah Digital: Membentuk Karisma Online melalui Personal 

Minning, IN RIGHT: Jurnal Agama dan Hak Azazi Manusia, 11(2), 2022, 135–151 



108 
 

arah di media sosial, seperti menjawab komentar, membalas pesan, atau membuat konten 

yang menanggapi isu kekinian, memperkuat hubungan ini. Kedekatan yang terbangun 

tidak hanya bersifat simbolik, tetapi juga emosional, menjadikan pendakwah seolah-olah 

“teman rohani” bagi para pengikutnya. 

Fenomena ini menunjukkan bahwa otoritas keagamaan kini semakin bersifat 

performatif dan komunikatif. Keberhasilan seorang pendakwah tidak lagi diukur dari 

kedalaman argumentasi teologis, tetapi dari kemampuannya mengemas nilai-nilai Islam ke 

dalam narasi yang sederhana, menarik, dan mudah dipahami.17 Citra visual, gaya berbicara, 

dan konsistensi dalam menghadirkan diri di ruang digital menjadi komponen penting dari 

kharisma mediatik. Melalui proses ini, pendakwah membangun kepercayaan tidak hanya 

melalui isi ceramahnya, tetapi juga melalui kepribadian yang ditampilkan secara publik 

baik dalam konten maupun dalam interaksi yang berani sehari-hari. 

Meskipun terbukanya ruang bagi lahirnya figur-figur baru dalam dunia dakwah, 

model otoritas semacam ini juga menimbulkan tantangan bagi otoritas keagamaan 

tradisional. Banyak ulama klasik yang menilai bahwa popularitas digital berisiko 

menurunkan standar keilmuan agama, karena legitimasi dapat diperoleh melalui daya tarik 

pribadi, bukan kapasitas intelektual. Namun demikian, bagi sebagian kalangan muda, 

otoritas berbasis kharisma mediatik justru dianggap lebih relevan, karena menghadirkan 

agama dalam bentuk yang humanis dan dekat dengan realitas mereka. Dengan demikian, 

otoritas berbasis kharisma mediatik tidak sekadar fenomena sosial baru, tetapi juga 

menandai perubahan paradigma dalam cara otoritas keagamaan dikonstruksi dan diterima 

di era digital.18 

Keempat, Isu yang Dikonsumsi Massal dalam Dakwah Stylish, Fenomena dakwah 

yang stylish menampilkan adanya perubahan orientasi dalam penyampaian pesan 

keagamaan, dari yang semula berpusat pada kajian fikih dan teologi menuju tema-tema 

yang lebih ringan dan populer. Para pendakwah digital kini banyak mengangkat isu-isu 

psikologis dan emosional seperti cinta diri, kesehatan mental, rasa syukur, penerimaan diri, 

hingga motivasi hidup. Tema-tema tersebut dipilih karena lebih mudah dipahami dan 

dirasakan langsung oleh masyarakat luas, terutama generasi muda yang akrab dengan 

 
17 Putri and all, Dampak Relatable Ustadz Hanan Attaki yang Menginspirasi Gen Z untuk Mendekatkan Diri 

dengan Islam, Tabsyir: Jurnal Dakwah dan Sosial Humaniora, 6(2), 2025, 205-226. 
18 Berger & Golan, Online Religious Learning: Digital Epistemic Authority and Self-Socialization in 

Religious Communities, Learning, Media and Technology, 49(2), 2024, 274–289 



109 
 

dinamika sosial dan tekanan kehidupan di era modern. Dakwah tidak lagi disampaikan 

dalam bentuk ceramah yang berat, tetapi sebagai nasehat reflektif yang menenangkan dan 

memberi semangat.19 

Pendekatan ini menunjukkan bagaimana dakwah telah bertransformasi menjadi 

ruang dialog antara agama dan kebutuhan psikologis manusia modern. Dalam banyak 

konten digital, ajaran Islam dikemas sebagai sumber kekuatan batin dan penyembuhan diri 

dari kecemasan, stres, atau kehilangan arah hidup. Ayat-ayat Al-Qur’an dan hadis 

digunakan bukan hanya untuk menegaskan hukum, tetapi juga untuk memberikan 

dukungan moral dan emosional.20 Dengan demikian, agama diposisikan bukan sekadar 

sistem norma, melainkan juga sumber keseimbangan jiwa dan inspirasi hidup sehari-hari. 

Selain tema psikologis, para ustaz selebritas digital juga sering mengangkat etika sosial dan 

moral praktis seperti pentingnya menjaga sopan santun, kejujuran, rasa empati, dan 

tanggung jawab sosial. Topik-topik ini bersifat universal dan mampu menjangkau audiens 

lintas latar belakang. Format penyajiannya yang ringan, naratif, dan disertai contoh 

kesekharian membuat dakwah terasa dekat dan relevan. Di media sosial, pesan-pesan 

semacam ini dikemas dalam video singkat, kutipan motivasi, atau konten bercerita yang 

mudah dibagikan dan disukai banyak orang. 

Namun, di balik daya tariknya, muncul pula kritik terhadap komodifikasi dakwah 

yang terlalu berorientasi pada selera masyarakat. Pendekatan yang fokus pada isu-isu 

populer dianggap berisiko menggeser esensi dakwah menjadi sekadar hiburan spiritual 

tanpa kedalaman intelektual.21 Meski begitu, dari sisi komunikasi, strategi ini dapat 

dipahami sebagai bentuk adaptasi terhadap budaya digital yang serba cepat dan berpusat 

pada emosi. Dengan mengangkat isu yang dikonsumsi massal, dakwah stylish berhasil 

menjaga eksistensinya di ruang publik modern sekaligus menghadirkan wajah agama yang 

lebih ramah, inklusif, dan mudah diterima oleh generasi muda. 

 

2. BENTURAN DENGAN OTORITAS TRADISIONAL 

 
19 Bahrudin & Waehama, Social and Cultural Implications of Da'wah Through Social Media, Jurnal Iman 

dan Spiritualitas, 4(4), 2024, 337–346 
20Abdurrohman & Adip, Psikologi Islam sebagai Solusi Kesehatan Mental Mahasiswa di Era Modern, 

Maklumat: Jurnal Dakwah dan Studi Islam, 3(1), 2025, 47–57 
21Arifullah and all, Mapping the Commodification of Religion in Philosophical-Ethical Discourse, 

INNOVATIO: Journal for Religious Innovations Studies, 23(2), 2023, 98–116 



110 
 

Otoritas keagamaan dalam Islam tradisional secara historis bertumpu pada prinsip 

sanad keilmuan, suatu sistem transmisi pengetahuan yang tersambung langsung kepada 

Nabi Muhammad SAW. Para sarjana kontemporer memahami sanad tidak sekadar sebagai 

rantai transmisi formal, melainkan sebagai sebuah mekanisme epistemologis yang 

mengatur validitas dan otentisitas doktrin keagamaan. Melalui mekanisme inilah 

komunitas ulama menjamin integritas teks-teks suci dan sekaligus membangun legitimasi 

kolektif bagi para juru interpretasinya. Dalam konteks Indonesia kontemporer, Muhammad 

Wildan mengamati bahwa meskipun dunia digital berkembang pesat, banyak pesantren 

dan komunitas Muslim tradisional secara konsisten mempertahankan sanad sebagai 

prasyarat fundamental bagi legitimasi keagamaan, khususnya dalam ranah fikih dan tafsir 

yang membutuhkan presisi metodologis.22 

Sistem sanad pada hakikatnya merepresentasikan sebuah paradigma keilmuan yang 

menolak individualisme dan akses instan terhadap pengetahuan agama. Sebaliknya, 

paradigma ini menegaskan ilmu agama sebagai warisan kolektif (communal heritage) yang 

hanya dapat ditransmisikan melalui proses pembelajaran yang terstruktur, disiplin 

intelektual yang ketat, dan internalisasi nilai-nilai moral. Proses transmisi ini mensyaratkan 

hubungan langsung antara guru dan murid (talaqqi) yang tidak hanya mentransfer 

pengetahuan, tetapi juga menjamin keberlangsungan tradisi interpretasi yang otoritatif. 

Dalam kerangka ini, otoritas keagamaan bersifat hierarkis dan akumulatif, dimana 

legitimasi seorang ulama ditentukan oleh panjang dan kualitas rantai transmisi 

keilmuannya, serta pengakuan dari komunitas epistemik yang telah mapan. Klaim 

epistemologis ini kemudian mewujud dalam struktur sosial-institusional, sebagaimana 

tercermin dalam praktik pendidikan di pesantren, madrasah, dan hawzah ilmiyah di 

seluruh dunia Muslim. Institusi-institusi ini berfungsi sebagai penjaga sekaligus transmiter 

tradisi keilmuan Islam yang otentik, sekaligus menjadi benteng pertahanan terhadap 

fragmentasi makna dan klaim otoritas keagamaan yang tidak terlegitimasi. 

Ekosistem digital telah secara signifikan mengganggu hierarki otoritas keagamaan 

tradisional dengan mendemokratisasi akses produksi dan konsumsi wacana keagamaan. 

Platform media sosial seperti Instagram, YouTube, dan TikTok memfasilitasi munculnya 

fenomena "demokratisasi otoritas", di mana individu tanpa latar belakang keilmuan agama 

 
22 Muhammad Wildan, Digital Islam in Indonesia: Authority, Youth, and the Quest for Authenticity (London: 

Routledge, 2023), 45. 



111 
 

formal dapat mengemukakan interpretasi keagamaan. Dalam ekonomi perhatian ruang 

digital ini, pengaruh seorang dai kini sering kali terukur melalui metrik kuantitatif seperti 

jumlah pengikut dan tingkat keterlibatan (engagement), yang secara fundamental berbeda 

dari parameter tradisional seperti sanad keilmuan atau pengakuan kolegial dari komunitas 

epistimik. 

Perubahan ini tidak hanya berdampak pada siapa yang diakui sebagai pemegang 

otoritas, tetapi juga mentransformasi cara otoritas itu sendiri dikonstruksi dan 

diperebutkan. Sebagaimana diamati oleh Carool Kersten, terjadi pergeseran dari model 

gatekeeper tradisional menuju dominasi digital influencers dalam lanskap otoritas Muslim 

kontemporer.23 Di ruang digital, modal seperti kharisma personal, kemampuan naratif, dan 

kapasitas merespons isu-isu aktual dengan cepat sering kali menjadi penentu keberhasilan 

yang lebih signifikan dibandingkan kedalaman pemahaman teologis. 

Situasi ini melahirkan ketegangan yang mendalam antara dua model legitimasi yang 

bersaing: otoritas yang dibangun melalui akumulasi kapital simbolik tradisional (ilmu, 

sanad, pengakuan institusional) berhadapan dengan otoritas yang dikonstruksi melalui 

logika algoritmik dan daya tarik visual. Ketegangan ini merepresentasikan lebih dari 

sekadar perubahan medium; ia menandai sebuah transformasi epistemologis yang 

mendalam. Dalam paradigma baru ini, klaim kebenaran keagamaan semakin sering 

dievaluasi berdasarkan daya "relatability" dan "shareability"-nya dalam ekosistem media 

sosial, bukan semata-mata melalui kesesuaiannya dengan kerangka tradisi interpretasi 

yang mapan. 

Perkembangan ekosistem digital telah memfasilitasi komodifikasi agama, di mana 

konten dakwah mengalami transformasi menjadi komoditas gaya hidup kontemporer. 

Fenomena yang kerap disebut sebagai dakwah stylish ini tidak hanya menyampaikan pesan 

keagamaan, tetapi juga menawarkan estetika visual yang menarik, narasi personal yang 

terkurasi, serta berbagai produk konsumsi. Produk tersebut mencakup endorsement hijab 

hingga penjualan tiket seminar spiritual. Dalam praktiknya, agama tidak lagi semata 

berfungsi sebagai panduan hidup, melainkan juga menjadi komponen identitas konsumen 

yang dapat dipamerkan di ruang media sosial. 

 
23 Carool Kersten, Muslim Authority in the Digital Age: From Traditional Gatekeepers to Digital 

Influencers, Journal of Islamic Studies, 33(2), 2022, 189. 



112 
 

Situasi ini melahirkan suatu bentuk ekonomi religius baru, di mana nilai spiritual dan 

nilai pasar saling beririsan secara kompleks. Seorang dai digital kini sering kali menjalankan 

peran ganda sebagai influencer, pengusaha, dan motivator. Peran ganda ini dalam tradisi 

keagamaan sebelumnya cenderung dipisahkan secara jelas. Sebagaimana dijelaskan oleh 

Inaya Rakhmani, praktik ini merepresentasikan bentuk kesalehan terkomodifikasi dalam 

konteks ekonomi politik branding gaya hidup Muslim di Indonesia.24 

Proses komodifikasi ini memang berpotensi memperluas jangkauan dakwah secara 

signifikan. Namun, ia juga membawa risiko substantif berupa pengaburan niat atau niyyah 

yang tulus. Fokus aktivitas keagamaan berisiko bergeser dari pembinaan spiritual menuju 

akumulasi modal simbolik dan ekonomi. Lebih lanjut, ketika akses terhadap otoritas 

keagamaan mulai ditentukan oleh kemampuan memasarkan diri, maka terjadi potensi 

marginalisasi terhadap kelompok tertentu. Ulama tradisional yang memiliki kedalaman 

ilmu yang mumpuni namun tidak didukung sumber daya digital atau modal ekonomi yang 

memadai dapat terpinggirkan dalam percakapan keagamaan publik, meskipun kompetensi 

keilmuan mereka tidak diragukan. 

3. Kekhasan Konteks Indonesia 

Fenomena televangelisme di Indonesia memiliki ciri khas yang berbeda dari 

televangelisme di Amerika. Di Amerika, fenomena ini sangat bergantung pada televisi dan 

sering kali menampilkan gereja besar dengan tokoh sentral yang memiliki pengaruh besar 

secara agama dan ekonomi. Namun di Indonesia, ada pergeseran besar ke arah media 

sosial. Umat dan tokoh keagamaan lebih banyak menggunakan platform seperti YouTube, 

Instagram, dan TikTok untuk menyampaikan pesan agama. Media sosial ini lebih interaktif 

dan mudah diakses oleh kalangan muda, sehingga menjadi sarana utama dalam 

menjalankan kegiatan dakwah.25 

Pesan yang disampaikan lewat televangelisme di Indonesia mencerminkan nilai-nilai 

yang sesuai dengan semangat kebangsaan dan keislaman yang moderat. Narasi yang 

digunakan tidak menyoroti isu-isu apokaliptik atau retorika konservatif dan fundamentalis 

seperti di Amerika, melainkan lebih menekankan pesan tentang keseimbangan, toleransi, 

dan harmoni sosial. Dakwah digital di Indonesia lebih mengutamakan konsep Islam 

 
24 Inaya Rakhmani, Commodified Piety: The Political Economy of Muslim Lifestyle Branding in 

Indonesia, Asian Journal of Communication, 31(5), 2021, 345 
25 Thayib, Pengarusutamaan Islam Wasathiyah di Era Cyber Religion dan Society 5.0, dalam Islam Wasathiyah 

dalam Perdebatan Ulama dan Cendekiawan Muslim (Surabaya: UINSA Press, 2023), 116–125. 



113 
 

Wasathiyah dan Islam Nusantara, yang memperkuat sikap terbuka terhadap keragaman 

serta menegaskan identitas Islam yang sesuai dengan budaya lokal. Dengan pendekatan 

ini, para pendakwah tidak hanya menyebarkan nilai-nilai agama, tetapi juga berperan 

dalam memperkuat rasa nasionalisme dan keutuhan masyarakat negara.26 

Selain itu, struktur otoritas keagamaan dalam konteks televangelisme di Indonesia 

cenderung lebih fleksibel dan terbuka. Tidak terbentuk organisasi keagamaan baru yang 

bersifat sentral seperti yang terjadi dalam tradisi gereja televangelis di Amerika. Justru, 

pengaruh para pendakwah digital meningkat melalui komunitas yang terbentuk secara 

alami di ruang maya.27 Mereka membentuk bentuk baru dari otoritas keagamaan yang 

berbasis jaringan, di mana hubungan antara pendakwah dan jamaah bersifat setara dan 

saling berinteraksi. Dengan pendekatan ini, gerakan dakwah di Indonesia tidak hanya 

bersifat keagamaan, tetapi juga menjadi gerakan budaya yang menyebar luas, mencapai 

berbagai kalangan masyarakat tanpa batas wilayah.28 

4. Dampak positif dan negatif sebuah dialektika 

Fenomena dakwah stylish dan ustadz selebritas ibarat dua sisi mata uang yang tak 

terpisahkan dalam landscape keagamaan kontemporer. Di satu sisi, pendekatan modern ini 

berhasil menjembatani kesenjangan antara nilai-nilai Islam dengan realitas generasi muda 

kekinian. Gaya komunikasi yang segar dan relevan berhasil menciptakan ruang dakwah 

yang lebih inklusif dan mudah diakses. Kemasan konten yang kreatif dan personal mampu 

menyajikan wajah Islam yang ramah dan menyejukkan. Akses ilmu agama pun menjadi 

semakin demokratis, melampaui batas geografis dan sosial ekonomi. Bahkan, kehadiran 

mereka turut memperkaya narasi keislaman Indonesia dengan perspektif yang moderat 

dan kontekstual.29 

Namun, di balik berbagai kontribusi positifnya, fenomena ini menyimpan sejumlah 

tantangan yang perlu disikapi secara bijak. Kemudahan akses dan kemasan yang menarik 

justru berpotensi mereduksi kompleksitas ajaran agama menjadi konten hiburan instan. 

 
26 Ningrum, Tantangan Dakwah Digital dalam Sikap Beragama Teologi Inklusif: Pandangan Komunitas 

Muslim Moderat Indonesia di Media Sosial, JUTEQ: Jurnal Teologi & Tafsir, 2025, 4–12. 
27 SU Nurohman, Aplikasi NU Online dalam Modernisasi Dakwah tentang Islam Wasathiyah pada Komunitas 

RISMA Ittihadus Subhan (Lampung: UIN Raden Intan, 2023). 
28 AM Panji, Analisis Isi Pesan Dakwah Wasathiyah dalam Khutbah Jum’at pada Channel YouTube MUI 

Provinsi Lampung (Lampung: UIN Raden Intan, 2024). 
29 Iqomah Richtig dan Ilham Maulana, Fragmentasi ke Konvergensi: Asatiz Selebriti dalam Bingkai 

Gerakan 
Dakwah Barisan Bangun Negeri, 45(2), 2022, 262 



114 
 

Masyarakat juga dihadapkan pada kebingungan dalam membedakan otoritas keagamaan 

yang sah di tengah banjirnya konten digital. Logika pasar dan algoritma media sosial turut 

mempengaruhi materi dakwah, dimana popularitas kerap menggeser substansi. Yang tak 

kalah penting, interaksi virtual yang impersonal berisiko melemahkan ikatan komunitas 

keagamaan yang selama ini terbina. Untuk itu, diperlukan sikap kritis dari masyarakat dan 

tanggung jawab moral dari para pelaku dakwah digital dalam menjaga keseimbangan 

antara modernitas dan integritas keilmuan.30 Berikut dampak positif dan negatif dari 

dakwah stylish dan ustadz selebritas; 

1. Dampak Positif: 

• Pendekatan yang Lebih Merangkul: Menyentuh Kaum Muda Perkotaan yang 

tidak terakses dakwah formal. Gaya dakwah yang kekinian dan personal berhasil 

menyapa segmen generasi muda perkotaan yang mungkin merasa asing dengan 

suasana pengajian tradisional. Dengan menggunakan bahasa yang akrab, selipan 

humor, dan menyinggung hal-hal populer, seperti para pendakwah semacam 

Hanan Attaki menciptakan ruang yang nyaman bagi anak muda untuk 

mempelajari agama. Mereka yang biasanya enggan pergi ke majelis taklim justru 

bisa terhubung dengan nilai-nilai Islam melalui konten di media sosial yang 

sesuai dengan keseharian mereka.31 

• Menyetarakan Akses Ilmu Agama: Materi keagamaan tersedia untuk semua 

kalangan. Keberadaan dakwah digital telah mematahkan hambatan geografis 

dan sosial-ekonomi dalam memperoleh ilmu agama. Siapa pun kini bisa 

mengakses dengan mudah hanya melalui gawai dan internet. Situasi ini sangat 

menguntungkan bagi masyarakat di daerah terpencil, mereka yang memiliki 

keterbatasan fisik, atau kalangan kurang mampu yang sebelumnya sulit 

mengikuti kajian agama konvensional. Dakwah online pada akhirnya 

menjadikan pesan-pesan keagamaan lebih merata dan terjangkau bagi semua 

orang.32 

 
30 Sunny Ghinastia Fathin and all, Tantangan Dan Peluang Dakwah Di Era Digital Studi Kasus: Dakwah 

Ust. Hanan Attaki, Jurnal Kajian Agama dan Dakwah, 9(4), 2024 
31 Sri Diana Putri and all, Dampak Relatable Ustadz Hanan Attaki yang Menginspirasi Gen Z untuk 

Mendekatkan Diri dengan Islam, Tabsyir: Jurnal Dakwah dan Sosial Humaniora, 6(2), 2025 
32 Candra Krisna Jaya dan Lalu Muh Reza Pratama, Dakwah Di Era Digital: Inovasi Media Sebagai 

Respon Terhadap Kebutuhan Umat Kontemporer, Al-Idarah: Jurnal Manajemen Dakwah, 1(1), 2025, 15-19 



115 
 

• Menghadirkan Wajah Islam yang Moderat: Menawarkan citra agama yang ceria 

dan menentang paham ekstrem. Di tengah maraknya narasi keagamaan yang 

rigid dan ekstrem, dakwah gaya baru menghadirkan alternatif seperti wajah 

Islam yang riang, moderat, dan kontekstual. Pesan-pesan yang disampaikan 

sering kali menekankan kasih sayang, kesejahteraan mental, dan nilai-nilai moral 

universal. Hal ini tidak hanya membuat agama terlihat lebih dekat dan aplikatif, 

tetapi juga berfungsi sebagai penangkal terhadap narasi keagamaan yang sempit 

dan intoleran. Dengan demikian, fenomena ini turut memperkuat wacana Islam 

wasathiyah (moderat) di Indonesia.33 

Dengan kata lain, fenomena ini tidak hanya sekadar tren, tetapi juga membawa perubahan 

positif dalam cara beragama di era modern yang lebih inklusif, mudah diakses, dan relevan 

dengan konteks kekinian. 

2. Dampak Negatif:  

• Pendangkalan Pemahaman Agama: Dakwah stylish berisiko mereduksi Islam yang 

kaya dan kompleks menjadi konten motivasi singkat dan hiburan ringan. Konsep 

"McDonaldization of Religion" menggambarkan bagaimana pesan agama 

disederhanakan layaknya produk cepat saji - efisien, terprediksi, namun kehilangan 

kedalaman. Akibatnya, generasi muda mungkin merasa cukup belajar agama dari 

potongan video pendek tanpa perlu mendalami kajian kitab klasik atau ilmu agama 

yang sistematis, sehingga pemahaman keagamaan menjadi superficial dan instan.34 

• Krisis Otoritas Keagamaan: Masyarakat awam kini kesulitan membedakan antara 

influencer yang pandai berbicara dengan ulama yang kompeten secara keilmuan. 

Otoritas yang sebelumnya dibangun melalui sanad keilmuan, penguasaan teks 

Arab klasik, dan pengakuan sesama ulama, kini tergusur oleh kharisma mediatik 

dan jumlah followers. Hal ini berisiko memunculkan kepatuhan buta pada figur 

populer yang mungkin kurang memenuhi syarat sebagai sumber rujukan agama 

yang sah, terutama untuk masalah-masalah kompleks seperti fikih dan akidah.35 

 
33 Gelah Aramiko and all, Merawat Toleransi Di Ruang Virtual: Dakwah Islam Moderat Sebagai Strategi 

Kontra-Radikalisme, At-Tawasul: Jurnal Komunikasi Penyiaran Islam, 3(2), 2024, 161-167 
34 Hanung Sito Rohmawati dan Correspondence, Mediatization and Hypermediation in Digital Religion 

and the Transformation of Indonesian Muslim Religious Practices through Social Media Usage, Jurnal Sosiologi 

Agama:  Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama dan Perubahan Sosial, 18(2), 2024 
35 Rumadi, ISLAM DAN OTORITAS KEAGAMAAN, Walisongo: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan, 

20(1), 2012, 28-31 



116 
 

• Komodifikasi Nilai-Nilai Agama: Logika pasar dan algoritma media sosial 

mendikte konten dakwah, dimana yang "laku" dan "viral" lebih diprioritaskan 

daripada yang substantif. Nilai-nilai agama berubah menjadi komoditas yang 

diperjual-belikan melalui endorsement, merchandise, dan tiket seminar mahal. 

Tekanan algoritma juga membuat pendakwah cenderung menghindari topik 

kontroversial namun penting, seperti keadilan sosial, dan lebih memilih tema-tema 

populer seperti pengembangan diri, sehingga fungsi dakwah sebagai pembawa 

kritik sosial teredam.36 

• Melemahnya Ikatan Komunitas: Dakwah digital yang bersifat satu arah dan 

individual mengikis pengalaman berjamaah di masjid dan majelis taklim. Ruang 

fisik yang tidak hanya berfungsi untuk transfer ilmu tetapi juga membangun 

silaturahmi dan solidaritas sosial, tergantikan oleh interaksi virtual yang 

impersonal. Agama menjadi pengalaman individualistik dimana seseorang bisa 

merasa "salih" sendirian tanpa perlu terlibat dalam kehidupan komunitas nyata.37 

• Rentannya Penyebaran Misinformasi: Kecepatan penyebaran informasi di media 

sosial dan minimnya gatekeeper keilmuan menciptakan lingkungan subur bagi 

misinformasi. Seseorang dengan pemahaman parsial bisa menjadi "ustadz instan" 

dan menyebarkan pemikiran yang menyesatkan kepada jutaan orang. Kutipan ayat 

dan hadis sering digunakan secara serampangan tanpa memperhatikan konteks 

dan kaidah penafsiran yang benar, berpotensi melahirkan pemahaman agama yang 

menyimpang.38 

Secara keseluruhan, di balik kontribusi positifnya fenomena dakwah stylish, hal ini juga 

menghadirkan tantangan serius terhadap kedalaman pemahaman agama, kejelasan otoritas 

keagamaan, kemurnian pesan spiritual, serta kekuatan komunitas beragama. 

 

 

 
36 Cut Asri dan Moh Soehadha, KOMODIFIKASI AGAMA: Studi Analisis Terhadap Tampilan Agama 

Di Instagram, Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, 7(1), 2022, 103-110 
37 Fatimah Zahra dan Riska Amanda Pratiwi, Dinamika Dakwah Pada Inovasi Teknologi Digital di 

Indonesia, HIKMAH, 18(2), 2024, 359-365 
38 Yulia Nafa Fitri Randani and all, Kontestasi Otoritas Agama (Studi Kasus: Fenomena War Di 

Facebook Dan Instagram Dan Implikasinya Terhadap Internal Umat Islam), Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-
Thullab, 4(1), 2022, 1011-1012 



117 
 

D. Kesimpulan 

Fenomena dakwah stylish yang dipelopori Hanan Attaki dan para ustaz selebritas 

mencerminkan pergeseran otoritas keagamaan dari model tradisional berbasis sanad 

keilmuan menuju otoritas digital yang dibangun melalui kharisma mediatik, gaya 

komunikasi personal, dan popularitas di platform digital. Meski berhasil memperluas 

jangkauan dakwah dan menampilkan wajah Islam yang moderat bagi kalangan muda, 

transformasi ini turut memunculkan tantangan serius seperti pendangkalan pemahaman 

agama, komodifikasi nilai-nilai spiritual, serta mengaburnya batas antara influencer dan 

ulama yang berkompetensi keilmuan mendalam. 

 

Daftar Pustaka 

Abdurrohman, M. I., & Adip, M. (2025). Psikologi Islam sebagai solusi kesehatan mental 

mahasiswa di era modern. Maklumat: Jurnal Dakwah dan Studi Islam, 3(1), 47–57. 

Afidah, N., Kurniati, M. A. N., & Muttaqin, A. (2024). Religious micro-celebrity: Young 

preachers’ self-presentation in digital sphere. Alhadharah: Jurnal Ilmu Dakwah, 23(2), 

227–245. 

Ali, M., & Budyastomo, A. W. (2021). The impact of social media for the development of 

da’wah in Indonesia. Religia, 24(1), 22–33. 

AM Panji, Analisis Isi Pesan Dakwah Wasathiyah dalam Khutbah Jum’at pada Channel YouTube 

MUI Provinsi Lampung (Lampung: UIN Raden Intan, 2024). 

Andok, M. (2024). The impact of online media on religious authority. Religions, 15(9), 1103. 

Aramiko, G., Riyandi, S., & Fahmi, Z. (2024). MERAWAT TOLERANSI DI RUANG 

VIRTUAL: DAKWAH ISLAM MODERAT SEBAGAI STRATEGI KONTRA-

RADIKALISME. AT-TAWASUL, 3(2), 159-168. 

Arifullah, M., Rushdy, M., Fariansyah, R., & Nursaktila, N. (2023). Mapping the 

commodification of religion in philosophical-ethical discourse. INNOVATIO: Journal 

for Religious Innovations Studies, 23(2), 98–116. 

Asri, C., & Soehadha, M. (2022). Komodifikasi Agama: Studi Analisis Terhadap Tampilan 

Agama Di Instagram. Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, 7(1), 97-113. 

Baihaky, R., & Fuaida, L. D. (2024). Communicating cultural institution: A treatise of 

Indonesian ulama in different technological eras. Nyimak: Journal of Communication, 

8(2), 311–336. 

Berger, A., & Golan, O. (2024). Online religious learning: Digital epistemic authority and 

self-socialization in religious communities. Learning, Media and Technology, 49(2), 274–

289. 

Cikka, H., Nurafifah, N., Munif, M., Suharto, S., & Najmuddin, M. (2024). Strategi dakwah 

digital Hanan Attaki di YouTube. Al-Mishbah: Jurnal Ilmu Dakwah dan Komunikasi, 

20(1), 12–26. 



118 
 

Erwin Saputra and Fahrul Fadhli, “Shifting and Contestation of Religious Authorities in 

Aceh: From Abu, Tengku, Waled to Ustaz,” Jurnal Lektur Keagamaan, 18(2), 2020, 241–

252. 

Erwin Saputra, “Teras Dakwah, Agama dan Pasar: Lanskap dan Pergeseran Gerakan 

Dakwah di Indonesia,” Idarotuna: Jurnal Manajemen Dakwah, 3(2), 2020,145–152. 

Hamdani, A. R. (2023). Fatwa in the digital age: Online Muftī, social media, and alternative 

religious authority. Hikmatuna: Journal for Integrative Islamic Studies, 9(1), 53–63. 

HS Thayib, Pengarusutamaan Islam Wasathiyah di Era Cyber Religion dan Society 5.0, dalam 

Islam Wasathiyah dalam Perdebatan Ulama dan Cendekiawan Muslim (Surabaya: UINSA 

Press, 2023), 116–125. 

Ichwan, M. N., Amin, F., Khusairi, A., & Andrian, B. (2024). Digitalization and the shifting 

religious literature of Indonesian Muslims in the era of Society 5.0. Islamic 

Communication Journal, 9(2), 245–266. 

Irawan, D. (2025). Strategi komunikasi dakwah (studi analisis dakwah tradisional dengan 

inovasi digital). Syi’ar: Jurnal Ilmu Komunikasi, Penyuluhan dan Bimbingan Masyarakat 

Islam, 8(1), 1–16. 

Jaya, C. K., & Pratama, L. M. R. (2025). Dakwah Di Era Digital: Inovasi Media Sebagai 

Respon Terhadap Kebutuhan Umat Kontemporer. Al-Idarah: Jurnal Manajemen 

Dakwah, 1(1), 11-21. 

KS Ningrum, “Tantangan Dakwah Digital dalam Sikap Beragama Teologi Inklusif: 

Pandangan Komunitas Muslim Moderat Indonesia di Media Sosial,” JUTEQ: Jurnal 

Teologi & Tafsir (2025): 4–12. 

Lubis, N. (2025). Efektivitas Pesan Dakwah Ustadz Adi Hidayat Di Media YouTube dan Instagram 

Bagi Mahasiswa Program Studi Komunikasi dan Penyiaran Islam (Doctoral dissertation, 

UIN Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan). 

M. A. Al-Achsanah and N. L. Sholikhah, “Pengaruh Teknologi terhadap Ritual Keagamaan 

dan Televangelisme di Era Digital,” Jurnal Al-Hikmah, 9(1), 2025, 34–42. 

Mardani, D. A., & Abduh, M. (2022). Agama dan dakwah digital: Membentuk karisma 

online melalui personal minning. IN RIGHT: Jurnal Agama dan Hak Azazi Manusia, 

11(2), 135–151. 

Nur Kailani, “Televangelisme Islam dalam Lanskap Otoritas Keagamaan Baru” , Yogyakarta: UIN 

Sunan Kalijaga, 2019, 3–10. 

Putri, S. D., Aulianti, F., Dzattadini, A., Satianingsih, E. H. R., Aulyadisha, V., & Suresman, 

E. (2025). Dampak relatable Ustadz Hanan Attaki yang menginspirasi Gen Z untuk 

mendekatkan diri dengan Islam. Tabsyir: Jurnal Dakwah dan Sosial Humaniora, 6(2), 

205-226. 

Raihani, F., Kamilul, I., & Farhan, M. (2025). Dakwah digital dan perubahan sosial anak 

muda: Ustad Hanan Attaki di media sosial. Nashr Al-Islam: Jurnal Kajian Literatur 

Islam, 7(2). 



119 
 

Randani, Y. N. F., Latuconsina, J. Z., & Achmad, M. (2022). Kontestasi Otoritas Agama (Studi 

Kasus: Fenomena War Di Facebook Dan Instagram Dan Implikasinya Terhadap 

Internal Umat Islam). At-Thullab: Jurnal Mahasiswa Studi Islam, 4(1), 1008-1023. 

Rejeki, T., Razzaq, A., & Nugraha, M. Y. (2024). Efektivitas komunikasi dalam berdakwah 

Ustadz Hanan Attaki dalam akun Instagram terhadap spiritualitas Generasi Z. 

Komunika: Jurnal Ilmiah Komunikasi, 2(2), 39–47. 

Richtig, I., & Maulana, I. (2022). Fragmentasi Ke Konvergensi: Asatiz Selebriti Dalam 

Bingkai Gerakan Dakwah Barisan Bangun Negeri. Dialog, 45(2), 258-272. 

Rizal, D. A., & Vella, N. K. S. (2024). Commodification of social media: Digitization of 

religion as a contemporary da’wah media. BELIEF: Sociology of Religion Journal, 2(1), 

55–65. 

Roslan, M. H., Zafrina, S., Zahari, M., Zulkifli, M., & Ghani, A. (2025). Da’wah on the social 

media: The youth engagement in digital Islamic content. International Journal of 

Research and Innovation in Social Science (IJRISS), IX(2454), 1161–1172. 

Rumadi, R. (2012). Islam dan otoritas keagamaan. Walisongo: Jurnal Penelitian Sosial 

Keagamaan, 20(1), 25-54. 

Sito, R. H., & Hakiem, N. (2025). Mediatization and hypermediation in digital religion and 

the transformation of Indonesian Muslim religious practices through social media 

usage. Jurnal Sosiologi Agama, 18(2), 133–150. 

SU Nurohman, Aplikasi NU Online dalam Modernisasi Dakwah tentang Islam Wasathiyah pada 

Komunitas RISMA Ittihadus Subhan (Lampung: UIN Raden Intan, 2023). 

Syarif, Z., Hannan, A., & Sulaeman, M. (2023). New media dan representasi budaya Islam 

populer di kalangan pendakwah Muslim milenial di Indonesia. Jurnal Sosiologi 

Agama, 17(2), 257–266.Mardani, D. A., & Abduh, M. (2022). Agama dan dakwah 

digital: Membentuk karisma online melalui personal minning. IN RIGHT: Jurnal 

Agama dan Hak Azazi Manusia, 11(2), 135–151. 

Taufikurrahman, T., & Setyowati, E. (2024). Sistem komunikasi dakwah di era digital 

melalui Instagram, TikTok, YouTube. Al-Mada: Jurnal Agama, Sosial, dan Budaya, 7(1), 

103–116. 

Zahra, F., & Pratiwi, R. A. (2024). Dinamika Dakwah Pada Inovasi Teknologi Digital di 

Indonesia. Hikmah, 18(2), 353-368. 

 


