El-Hikmah: Jurnal Ilmu Dakwah dan
Komunikasi

P-ISSN  :1979-4967
E-ISSN  :2656-5749

Vol. 22 No. 13, Januari 2025
DOI +10.71287 AL-HIKMAH
El-Hikmah: Jurnal Ilmu Dakwah dan Komunikasi JAKARTA

DAKWAH STYLISH DI ERA DIGITAL DAN KONTESTASI
OTORITAS KEAGAMAAN: STUDI KASUS HANAN ATTAKI
DAN USTADZ SELEBRITAS INDONESIA

Muhammad Adi Saputra, Achmad Ramadhani, Hanif Aditya Saputra, Deviolina Fitria
Kholisari

IUniveristas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya
fitriadeviolina@gmail.com

ABSTRACT
Keywords

The phenomenon of stylish da'wah popularized by Hanan Attaki and celebrity
Digital preaching, preachers in Indonesia demonstrates a shift in da'wah authority from
Religious authority, traditional ulama (Islamic scholars) to more personal and interactive digital
Celebrity preachers figures, utilizing social media to reach a wider audience, especially the younger

generation. The popularity of these preachers presents challenges to religious
legitimacy, where da'wah messages are often influenced by image and persona
appeal, leading to new negotiations between Islamic values, popular culture,
and traditional authority. The qualitative approach based on literature review
in this study reveals that digital da'wah is not merely a communication
innovation but also a dynamic space that reflects the transformation and
complexity of contemporary da'wah in Indonesia.

ABSTRAK

Kata Kunci:
Fenomena dakwah stylish yang dipopulerkan oleh Hanan Attaki dan

Dakwah digital, ustaz selebritas di Indonesia menunjukkan pergeseran otoritas dakwah
Otoritas dari ulama tradisional ke figur digital yang lebih personal dan interaktif,
keagamaan memanfaatkan media sosial untuk menjangkau audiens yang lebih luas,

terutama generasi muda. Popularitas para ustaz ini menghadirkan
tantangan legitimasi keagamaan, di mana pesan dakwah kerap
terpengaruh oleh citra dan daya tarik persona, sehingga terjadi negosiasi
baru antara nilai keislaman, budaya populer, dan otoritas tradisional.
Pendekatan kualitatif berbasis studi pustaka dalam penelitian ini
mengungkap bahwa dakwah digital bukan hanya inovasi komunikasi,
tetapi juga ruang dinamis yang merefleksikan transformasi dan
kompleksitas dakwah kontemporer di Indonesia.

Ustadz Selebritas

101


http://jurnal.alhikmah.ac.id/?journal=elhikmah
mailto:fitriadeviolina@gmail.com

A. Pendahuluan

Di zaman digital yang semakin maju dan media sosial semakin menyebar luas, kegiatan
dakwah tidak lagi hanya dilakukan di masjid atau majelis tradisional. Tema ini diangkat
karena sekarang terjadi perubahan besar, dulu dakwah lebih dikuasai oleh ulama dengan
cara-cara tradisional seperti pesantren atau majelis taklim, tapi sekarang muncul
pendakwah muda yang populer lewat media sosial dengan gaya yang lebih santai, modern,
dan mudah diterima anak muda.! Fenomena ini menarik karena mengubah siapa yang
dianggap berkuasa dalam dakwah, dari otoritas ulama tradisional hingga tokoh selebritis
digital.

Penulis tertarik membahas hal ini karena sebagai peneliti di bidang dakwah dan
komunikasi agama sendiri, penulis melihat bagaimana generasi milenial dan Gen Z lebih
suka dakwah melalui platform digital dan tokoh seperti Hanan Attaki yang sangat digemari
mereka. Penulis ingin memahami bagaimana estetika, gaya bicara, personal branding, dan
media sosial membentuk hubungan beragama yang baru, serta bagaimana perubahan ini
mempengaruhi lembaga dakwah yang selama ini bersifat tradisional.

Beberapa penelitian lima tahun terakhir telah membahas topik ini secara terpisah,
misalnya tentang strategi dakwah Hanan Attaki yang mencakup pendekatan emosional
dan rasional di YouTube, pengaruh gaya santainya di TikTok yang memotivasi remaja,
serta penggunaan visual dan narasi modern di Instagram selama pandemi.? Ada juga kajian
yang mengulas gaya bahasa dakwahnya, bagaimana pendekatan “dekat dengan kehidupan
sehari-hari” efektif menarik perhatian Gen Z, dan bagaimana figur seperti Hanan Attaki
juga menghadapi penolakan karena dianggap sebagai selebritas dakwah. Namun, masih
sedikit penelitian yang secara langsung membandingkan antara dakwah bergaya modern
“stylish” dengan otoritas dakwah tradisional secara luas.

Artikel ini berbeda dari yang sudah ada karena akan fokus membandingkan dua gaya
dakwah tersebut: dakwah selebritas digital yang stylish dan otoritas tradisional dalam
dunia dakwah di Indonesia. Penulis akan membahas bagaimana pergeseran otoritas ini

terjadi, dampaknya pada lembaga dakwah tradisional, dan bagaimana respon generasi

1 Ali & W. Budyastomo, The Impact of Social Media for the Development of Da’wah in Indonesia, Religia,
24(1), 2021, 22-33.

2 Raihani and all, Dakwah Digital dan Perubahan Sosial Anak Muda: Ustad Hanan Attaki di Media
Sosial, Nashr Al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam, 7(2), 2025.

102



muda terhadap kedua gaya dakwah itu. Jadi, tulisan ini bukan hanya mendeskripsikan
sosok seperti Hanan Attaki, tapi juga menganalisis secara komparatif sebagai dua model
dakwah yang berjalan beriringan, bahkan kadang bersaing.

Tujuan artikel ini adalah: pertama, mengenali dan menjelaskan ciri-ciri dakwah modern
yang stylish yang disampaikan oleh Hanan Attaki dan pendakwah selebritas lainnya; kedua,
menganalisis bagaimana otoritas tradisional merespons atau berubah karena kehadiran
tokoh selebritis dakwah; ketiga, melihat pengaruh perubahan ini terhadap komunikasi
agama, hubungan antara pendakwah dan jamaah, serta masa depan lembaga dakwah
tradisional. Oleh karena itu, artikel ini diharapkan dapat memberikan wawasan baru dalam
kajian tentang dakwah digital dan otoritas keagamaan di Indonesia.

B. Metode

Penelitian ini berjudul “Dakwah Stylish di Era Digital dan Kontestasi Otoritas
Keagamaan: Studi Kasus Hanan Attaki dan Ustadz Selebritas Indonesia” menggunakan
metode kualitatif dengan pendekatan studi kasus. Metode ini dipilih karena berfokus pada
pemahaman secara mendalam perubahan sosial dan budaya yang terjadi dalam dakwah
di era digital. Studi kasus memberikan kesempatan untuk melihat secara detail bagaimana
gaya dakwah Hanan Attaki dan ustaz selebritas lainnya menciptakan cara baru
berkomunikasi yang lebih populer dan interaktif lewat media sosial. Data dalam penelitian
ini didapat dari berbagai sumber seperti video dakwah, postingan media sosial, dan
referensi buku atau artikel yang relevan. Tujuannya adalah untuk mengetahui bagaimana
pesan dakwah, penampilan pribadi, dan pengakuan sebagai tokoh agama saling

berpengaruh di zaman sekarang.

C. Hasil dan Pembahasan
1. KARAKTERISTIK “DAKWAH STYLISH” DAN KONSTRUKSI OTORITAS
BARU
Fenomena dakwah stylish merupakan hasil dari perubahan cara berdakwah di era
digital, di mana media sosial menjadi ruang utama bagi penyebaran pesan-pesan
keagamaan. Dakwah tidak lagi terbatas pada ruang masjid, majelis taklim, atau televisi,

melainkan berpindah ke platform seperti YouTube, Instagram, TikTok, dan podcast.3

3 Taufikurrahman dan E. Setyowati, Sistern Komunikasi Dakwah di Era Digital Melalui Instagram, TikTok,
YouTube, Al-Mada: Jurnal Agama, Sosial, dan Budaya, 7(1), 2024, 103-116.

103



Pergeseran ini menunjukkan adanya proses meditasi agama, yaitu saat praktik keagamaan
menyesuaikan diri dengan logika media dan budaya populer. Dalam konteks ini,
keberhasilan dakwah tidak hanya diukur dari kedalaman materi keagamaan, tetapi juga
dari sejauh mana pesan tersebut mampu menarik perhatian, memperoleh engagement, dan
menjadi viral di dunia maya.

Ciri utama dakwah stylish terletak pada gaya personal sang pendakwa yang berperan
sebagai identitas sekaligus “merek” dirinya. Para pendakwah muda seperti Hanan Attaki,
misalnya, tampil dengan busana kasual hoodie, sneakers, topi, dan gaya bahasa yang santai
untuk menunjukkan kedekatan dengan generasi muda.* Gaya komunikasi yang hangat,
disertai humor dan narasi yang relevan dengan kehidupan sehari-hari, menjadikan dakwah
lebih mudah diterima oleh audiens digital. Pendekatan ini mencerminkan bentuk baru
branding religius, di mana kesalehan disampaikan melalui simbol-simbol budaya populer,
bukan semata melalui wacana keilmuan agama yang formal.

Dalam kontek kontruksi otorits baru, dakwah stylish menantang model otoritas
keagamaan tradisional yang selama ini didominasi oleh ulama dengan legitimasi keilmuan
dari pesantren, universitas Islam, atau lembaga resmi. Otoritas para ustaz selebritas digital
lebih banyak dibangun melalui kepercayaan publik (trust) yang terbentuk di ruang maya.
Jumlah pengikut, interaksi dengan audiens, serta citra personal yang positif menjadi
sumber legitimasi baru. Otoritas ini bersifat performatif, artinya muncul dari kemampuan
pendakwah menghadirkan citra kesalehan dan kedekatan emosional secara konsisten di
hadapan publik digital. Lebih jauh, fenomena ini memperlihatkan adanya demokratisasi
otoritas keagamaan, di mana siapa pun yang mampu memproduksi konten religius
menarik berpeluang menjadi rujukan spiritual. Namun, di sisi lain, kondisi ini juga
menimbulkan ketegangan dengan otoritas keagamaan konvensional yang menilai bahwa
popularitas tidak selalu sejalan dengan kedalaman ilmu agama.> Dengan demikian, dakwah
stylish bukan hanya perubahan gaya dalam menyampaikan ajaran Islam, tetapi juga
mencerminkan pergeseran struktur kekuasaan simbolik dalam dunia keagamaan modern
dari legitimasi berbasis keilmuan menuju legitimasi berbasis popularitas dan representasi

digital.

4 H. Cikka, N. Nurafifah, M. Munif, S. Suharto, dan M. Najmuddin, “Strategi Dakwah Digital Hanan
Attaki di YouTube,” Al-Mishbah: Jurnal llmu Dakwah dan Komunikasi, 20(1), (2024, 12-26.

5 Hamdani, Fatwa in the Digital Age: Online Mufti, Social Media, and Alternative Religious Authority,
Hikmatuna: Journal for Integrative Islamic Studies, 9(1), 2023, 53-63.

104



Pertama, Mediatisasi Agama: Migrasi Dakwah ke Platform Digital, Perkembangan
teknologi informasi telah mengubah secara signifikan cara umat beragama berinteraksi
dengan ajaran dan praktik keagamaan.® Fenomena ini dikenal sebagai mediatisasi agama,
yakni proses di mana kegiatan keagamaan beradaptasi dengan logika, format, dan budaya
media. Dalam konteks dakwah Islam, mediatisasi ini terlihat jelas dari pergeseran ruang
dakwah dari mimbar masjid dan majelis taklim tradisional menuju platform digital seperti
YouTube, Instagram, TikTok, dan podcast. Dakwah tidak lagi bergantung pada pertemuan
tatap muka, tetapi dapat menjangkau jutaan audiens hanya melalui satu unggahan video
atau siaran langsung.”

Perubahan ini menandai munculnya ruang publik keagamaan baru di dunia maya,
di mana pesan-pesan religius bersaing dengan konten hiburan, gaya hidup, dan isu sosial
lainnya. Dakwah di media digital harus menyesuaikan diri dengan karakteristik audiens
online yang menginginkan pesan singkat, visual menarik, dan mudah dibagikan.?
Akibatnya, penyampaian dakwah menjadi lebih fleksibel dan kreatif menggunakan musik,
humor, narasi personal, hingga gaya sinematik untuk menarik perhatian generasi muda.
Proses ini menunjukkan bahwa agama tidak kehilangan esensinya, tetapi mengalami
transformasi dalam bentuk dan cara penyajiannya.

Di sisi lain, meditasi dakwa juga memunculkan dinamika baru dalam pembentukan
otoritas keagamaan. Para pendakwah yang aktif di media sosial membangun pengaruh
bukan hanya karena keilmuan mereka, tetapi juga karena kemampuan berkomunikasi dan
menciptakan kedekatan emosional dengan pengikutnya. Popularitas, jumlah penonton,
dan interaksi menjadi ukuran baru keberhasilan dakwah di era digital.” Dengan demikian,
otoritas religius tidak lagi bersumber tunggal dari lembaga atau gelar keulamaan,
melainkan juga dari kemampuan adaptif terhadap media dan budaya populer.

Fenomena ini mencerminkan bagaimana agama dan media saling memengaruhi

dalam membentuk cara umat memahami dan mengekspresikan spiritualitas. Dakwah

6 Ichwan and all, Digitalization and the Shifting Religious Literature of Indonesian Muslims in the Era
of Society 5.0, Islamic Communication Journal, 9(2), 2024, 245-266.

7 Sito dan Hakiem, Mediatization and Hypermediation in Digital Religion and the Transformation of
Indonesian Muslim Religious Practices through Social Media Usage, Jurnal Sosiologi Agama, 18(2), 2025, 133-
150.

8 Rizal dan Vella, Commodification of SocialMedia: Digitization of Religion as a Contemporary Da'wah Media,
BELIEF: Sociology of Religion, 2(1), 2024, 55-65.

° Roslan and all, Da"wah on the SocialMedia: The Youth Engagement in Digital Islamic Content, International
Journal of Research and Innovation in Social Science (IJRISS), IX (2454) (2025): 1161-1172.

105



digital menghadirkan peluang untuk memperluas akses terhadap pengetahuan agama,
namun juga menghadirkan tantangan berupa komodifikasi nilai-nilai religius dan
dangkalnya pemahaman akibat penyajian yang serba singkat. Dengan kata lain, mediatisasi
agama bukan sekadar perubahan medium dakwah, tetapi juga perubahan paradigma
dalam cara beragama di era komunikasi global.1?

Kedua, Gaya Personal sebagai Brand dalam Dakwah Stylish, Dalam konteks dakwah
digital, gaya personal menjadi elemen penting yang menentukan daya tarik dan keunikan
seorang pendakwah. Penampilan fisik seperti penggunaan pakaian kasual hoodie,
sneakers, atau topi menjadi simbol kedekatan dengan generasi muda dan bentuk
pergeseran dari citra pendakwah konvensional yang biasanya tampil dengan jubah, sorban,
atau peci. Gaya berpakaian yang modis bukan sekedar aspek estetika, tetapi juga bagian
dari strategi komunikasi dakwah. Melalui tampilan tersebut, para pendakwah ingin
menunjukkan bahwa kesalehan dapat berjalan seiring dengan modernitas dan gaya hidup
kekinian.1

Selain penampilan, cara berbahasa juga menjadi bagian dari citra diri yang dibangun.
Pendakwah digital cenderung menggunakan bahasa sehari-hari yang ringan, santai,
bahkan diselingi humor atau istilah gaul yang dekat dengan anak muda. Gaya komunikasi
seperti ini menciptakan kesan non-formal dan membuat penonton seolah-olah merasa
berbicara dengan teman sebaya, bukan mendengarkan ceramah yang kaku dan
menegangkan. Pendekatan ini efektif dalam menarik perhatian kelompok muda yang
cenderung alergi terhadap dakwah yang bersifat menggurui. Dengan demikian, gaya
berbicara menjadi instrumen penting dalam membangun koneksi emosional dan
memperluas jangkauan pesan keagamaan.

Lebih jauh lagi, penggunaan budaya populer (budaya pop) menjadi strategi tambahan
dalam memperkuat pesan dakwah. Referensi terhadap film, musik, tren media sosial, atau
fenomena budaya kekinian sering kali dimasukkan untuk mengontekstualkan nilai-nilai
Islam dalam kehidupan sehari-hari. Pendakwah seperti Hanan Attaki, misalnya, kerap

terjadi kisah keislaman dengan tema percintaan, pertemanan, atau perjalanan hidup yang

10 Baihaky dan Fuaida, Communicating Cultural Institution: A Treatise of Indonesian Ulama in Different
Technological Eras, Nyimak: Journal of Communication, 8(2), 2024, 311-336.

11 Afidah and all, Religious Micro-celebrity: Young Preachers’ Self-Presentation in Digital Sphere, Alhadharah:
Jurnal Ilmu Dakwah, 23(2), 2024, 227-245.

106



dekat dengan realitas anak muda urban.!? Dengan cara ini, dakwah tidak lagi dipandang
sebagai sesuatu yang kaku dan jauh dari kehidupan modern, melainkan relevan, aktual,
dan menyenangkan untuk diikuti.’

Proses ini pada akhirnya melahirkan brand personal bagi setiap pendakwah. Identitas
mereka tidak hanya dibentuk oleh isi pesan keagamaan, tetapi juga oleh gaya hidup, cara
berpakaian, dan pola komunikasi yang khas. Brand tersebut menjadi modal sosial yang
memperkuat legitimasi dan kepercayaan masyarakat. Dalam dunia digital, citra diri yang
konsisten dan menarik dapat menciptakan loyalitas audiens yang tinggi, menjadikan
pendakwah bukan hanya figur religius, tetapi juga influencer spiritual.’* Dengan demikian,
gaya pribadi dalam gaya dakwah berfungsi sebagai jembatan antara nilai-nilai keagamaan
dan kebutuhan ekspresi budaya generasi masa kini.

Ketiga, Otoritas Berbasis Kharisma Mediatik, Di era digital, konsep otoritas keagamaan
mengalami perubahan mendasar.’® Jika pada masa sebelumnya legitimasi seorang
pendakwah ditentukan oleh silsilah keilmuan (sanad), penguasaan ilmu fikih, atau lamanya
menimba ilmu di pesantren dan lembaga keagamaan formal, kini otoritas tersebut semakin
banyak dibangun melalui kharisma mediatik. Pendakwah yang mampu memanfaatkan
media sosial secara efektif, menghadirkan pesan agama dengan gaya komunikatif dan
visual yang menarik, dapat memperoleh pengaruh yang luas tanpa harus melewati jalur
otoritas tradisional. Dalam konteks ini, kepercayaan masyarakat tidak lagi ditentukan
hanya oleh keahlian akademis, tetapi oleh kemampuan menghadirkan tokoh keagamaan
yang dianggap relevan dengan kehidupan sehari-hari audiensnya.

Kharisma mediatik terbentuk melalui kemampuan yang menciptakan kedekatan dan
keterhubungan emosional (relatability) dengan pengikut. Pendakwah yang mampu
menampilkan sisi pribadi misalnya berbagi pengalaman hidup, kegelisahan, atau
perjalanan spiritualnya sering kali dianggap lebih autentik dan mudah diterima, terutama

oleh generasi muda yang mencari sosok inspiratif daripada figur otoritatif.1¢ Interaksi dua

12 Rejeki and all, Efektivitas komunikasi dalam berdakwah Ustadz Hanan Attaki dalam akun Instagram
terhadap spiritualitas Generasi Z, Komunika: Jurnal Ilmiah Komunikasi, 2(2), 2024, 39-47

13 Syarif, Z and all, New Media dan Representasi Budaya Islam Populer di Kalangan Pendakwah Muslim
Milenial di Indonesia, Jurnal Sosiologi Agama, 17(2), 2023, 257-266.

14 Deni Irawan, Strategi Komunikasi Dakwah (Studi Analisis Dakwah Tradisional dengan Inovasi Digital),
Syi’ar: Jurnal llmu Komunikasi, Penyuluhan dan Bimbingan Masyarakat Islam, 8(1), 2025, 1-16.

15 Ménika Andok, The Impact of Online Media on Religious Authority, Religions, 15(9), 2024, 1103.

16 Mardani & Abduh, Agama dan Dakwah Digital: Membentuk Karisma Online melalui Personal
Minning, IN RIGHT: Jurnal Agama dan Hak Azazi Manusia, 11(2), 2022, 135-151

107



arah di media sosial, seperti menjawab komentar, membalas pesan, atau membuat konten
yang menanggapi isu kekinian, memperkuat hubungan ini. Kedekatan yang terbangun
tidak hanya bersifat simbolik, tetapi juga emosional, menjadikan pendakwah seolah-olah
“teman rohani” bagi para pengikutnya.

Fenomena ini menunjukkan bahwa otoritas keagamaan kini semakin bersifat
performatif dan komunikatif. Keberhasilan seorang pendakwah tidak lagi diukur dari
kedalaman argumentasi teologis, tetapi dari kemampuannya mengemas nilai-nilai Islam ke
dalam narasi yang sederhana, menarik, dan mudah dipahami.l” Citra visual, gaya berbicara,
dan konsistensi dalam menghadirkan diri di ruang digital menjadi komponen penting dari
kharisma mediatik. Melalui proses ini, pendakwah membangun kepercayaan tidak hanya
melalui isi ceramahnya, tetapi juga melalui kepribadian yang ditampilkan secara publik
baik dalam konten maupun dalam interaksi yang berani sehari-hari.

Meskipun terbukanya ruang bagi lahirnya figur-figur baru dalam dunia dakwah,
model otoritas semacam ini juga menimbulkan tantangan bagi otoritas keagamaan
tradisional. Banyak ulama klasik yang menilai bahwa popularitas digital berisiko
menurunkan standar keilmuan agama, karena legitimasi dapat diperoleh melalui daya tarik
pribadi, bukan kapasitas intelektual. Namun demikian, bagi sebagian kalangan muda,
otoritas berbasis kharisma mediatik justru dianggap lebih relevan, karena menghadirkan
agama dalam bentuk yang humanis dan dekat dengan realitas mereka. Dengan demikian,
otoritas berbasis kharisma mediatik tidak sekadar fenomena sosial baru, tetapi juga
menandai perubahan paradigma dalam cara otoritas keagamaan dikonstruksi dan diterima
di era digital.!8

Keempat, Isu yang Dikonsumsi Massal dalam Dakwah Stylish, Fenomena dakwah
yang stylish menampilkan adanya perubahan orientasi dalam penyampaian pesan
keagamaan, dari yang semula berpusat pada kajian fikih dan teologi menuju tema-tema
yang lebih ringan dan populer. Para pendakwah digital kini banyak mengangkat isu-isu
psikologis dan emosional seperti cinta diri, kesehatan mental, rasa syukur, penerimaan diri,
hingga motivasi hidup. Tema-tema tersebut dipilih karena lebih mudah dipahami dan

dirasakan langsung oleh masyarakat luas, terutama generasi muda yang akrab dengan

17 Putri and all, Dampak Relatable Ustadz Hanan Attaki yang Menginspirasi Gen Z untuk Mendekatkan Diri
dengan Islam, Tabsyir: Jurnal Dakwah dan Sosial Humaniora, 6(2), 2025, 205-226.

18 Berger & Golan, Online Religious Learning: Digital Epistemic Authority and Self-Socialization in
Religious Communities, Learning, Media and Technology, 49(2), 2024, 274-289

108



dinamika sosial dan tekanan kehidupan di era modern. Dakwah tidak lagi disampaikan
dalam bentuk ceramah yang berat, tetapi sebagai nasehat reflektif yang menenangkan dan
memberi semangat.!®

Pendekatan ini menunjukkan bagaimana dakwah telah bertransformasi menjadi
ruang dialog antara agama dan kebutuhan psikologis manusia modern. Dalam banyak
konten digital, ajaran Islam dikemas sebagai sumber kekuatan batin dan penyembuhan diri
dari kecemasan, stres, atau kehilangan arah hidup. Ayat-ayat Al-Qur’an dan hadis
digunakan bukan hanya untuk menegaskan hukum, tetapi juga untuk memberikan
dukungan moral dan emosional.? Dengan demikian, agama diposisikan bukan sekadar
sistem norma, melainkan juga sumber keseimbangan jiwa dan inspirasi hidup sehari-hari.
Selain tema psikologis, para ustaz selebritas digital juga sering mengangkat etika sosial dan
moral praktis seperti pentingnya menjaga sopan santun, kejujuran, rasa empati, dan
tanggung jawab sosial. Topik-topik ini bersifat universal dan mampu menjangkau audiens
lintas latar belakang. Format penyajiannya yang ringan, naratif, dan disertai contoh
kesekharian membuat dakwah terasa dekat dan relevan. Di media sosial, pesan-pesan
semacam ini dikemas dalam video singkat, kutipan motivasi, atau konten bercerita yang
mudah dibagikan dan disukai banyak orang.

Namun, di balik daya tariknya, muncul pula kritik terhadap komodifikasi dakwah
yang terlalu berorientasi pada selera masyarakat. Pendekatan yang fokus pada isu-isu
populer dianggap berisiko menggeser esensi dakwah menjadi sekadar hiburan spiritual
tanpa kedalaman intelektual.?! Meski begitu, dari sisi komunikasi, strategi ini dapat
dipahami sebagai bentuk adaptasi terhadap budaya digital yang serba cepat dan berpusat
pada emosi. Dengan mengangkat isu yang dikonsumsi massal, dakwah stylish berhasil
menjaga eksistensinya di ruang publik modern sekaligus menghadirkan wajah agama yang

lebih ramah, inklusif, dan mudah diterima oleh generasi muda.

2. BENTURAN DENGAN OTORITAS TRADISIONAL

19 Bahrudin & Waehama, Social and Cultural Implications of Da'wah Through Social Media, Jurnal Iman
dan Spiritualitas, 4(4), 2024, 337-346

20Abdurrohman & Adip, Psikologi Islam sebagai Solusi Kesehatan Mental Mahasiswa di Era Modern,
Maklumat: Jurnal Dakwah dan Studi Islam, 3(1), 2025, 47-57

2 Arifullah and all, Mapping the Commodification of Religion in Philosophical-Ethical Discourse,
INNOVATIO: Journal for Religious Innovations Studies, 23(2), 2023, 98-116

109



Otoritas keagamaan dalam Islam tradisional secara historis bertumpu pada prinsip
sanad keilmuan, suatu sistem transmisi pengetahuan yang tersambung langsung kepada
Nabi Muhammad SAW. Para sarjana kontemporer memahami sanad tidak sekadar sebagai
rantai transmisi formal, melainkan sebagai sebuah mekanisme epistemologis yang
mengatur validitas dan otentisitas doktrin keagamaan. Melalui mekanisme inilah
komunitas ulama menjamin integritas teks-teks suci dan sekaligus membangun legitimasi
kolektif bagi para juru interpretasinya. Dalam konteks Indonesia kontemporer, Muhammad
Wildan mengamati bahwa meskipun dunia digital berkembang pesat, banyak pesantren
dan komunitas Muslim tradisional secara konsisten mempertahankan sanad sebagai
prasyarat fundamental bagi legitimasi keagamaan, khususnya dalam ranah fikih dan tafsir
yang membutuhkan presisi metodologis.??

Sistem sanad pada hakikatnya merepresentasikan sebuah paradigma keilmuan yang
menolak individualisme dan akses instan terhadap pengetahuan agama. Sebaliknya,
paradigma ini menegaskan ilmu agama sebagai warisan kolektif (communal heritage) yang
hanya dapat ditransmisikan melalui proses pembelajaran yang terstruktur, disiplin
intelektual yang ketat, dan internalisasi nilai-nilai moral. Proses transmisi ini mensyaratkan
hubungan langsung antara guru dan murid (talaqqi) yang tidak hanya mentransfer
pengetahuan, tetapi juga menjamin keberlangsungan tradisi interpretasi yang otoritatif.

Dalam kerangka ini, otoritas keagamaan bersifat hierarkis dan akumulatif, dimana
legitimasi seorang ulama ditentukan oleh panjang dan kualitas rantai transmisi
keilmuannya, serta pengakuan dari komunitas epistemik yang telah mapan. Klaim
epistemologis ini kemudian mewujud dalam struktur sosial-institusional, sebagaimana
tercermin dalam praktik pendidikan di pesantren, madrasah, dan hawzah ilmiyah di
seluruh dunia Muslim. Institusi-institusi ini berfungsi sebagai penjaga sekaligus transmiter
tradisi keilmuan Islam yang otentik, sekaligus menjadi benteng pertahanan terhadap
fragmentasi makna dan klaim otoritas keagamaan yang tidak terlegitimasi.

Ekosistem digital telah secara signifikan mengganggu hierarki otoritas keagamaan
tradisional dengan mendemokratisasi akses produksi dan konsumsi wacana keagamaan.
Platform media sosial seperti Instagram, YouTube, dan TikTok memfasilitasi munculnya

fenomena "demokratisasi otoritas", di mana individu tanpa latar belakang keilmuan agama

22 Muhammad Wildan, Digital Islam in Indonesia: Authority, Youth, and the Quest for Authenticity (London:
Routledge, 2023), 45.

110



formal dapat mengemukakan interpretasi keagamaan. Dalam ekonomi perhatian ruang
digital ini, pengaruh seorang dai kini sering kali terukur melalui metrik kuantitatif seperti
jumlah pengikut dan tingkat keterlibatan (engagement), yang secara fundamental berbeda
dari parameter tradisional seperti sanad keilmuan atau pengakuan kolegial dari komunitas
epistimik.

Perubahan ini tidak hanya berdampak pada siapa yang diakui sebagai pemegang
otoritas, tetapi juga mentransformasi cara otoritas itu sendiri dikonstruksi dan
diperebutkan. Sebagaimana diamati oleh Carool Kersten, terjadi pergeseran dari model
gatekeeper tradisional menuju dominasi digital influencers dalam lanskap otoritas Muslim
kontemporer.?? Di ruang digital, modal seperti kharisma personal, kemampuan naratif, dan
kapasitas merespons isu-isu aktual dengan cepat sering kali menjadi penentu keberhasilan
yang lebih signifikan dibandingkan kedalaman pemahaman teologis.

Situasi ini melahirkan ketegangan yang mendalam antara dua model legitimasi yang
bersaing: otoritas yang dibangun melalui akumulasi kapital simbolik tradisional (ilmu,
sanad, pengakuan institusional) berhadapan dengan otoritas yang dikonstruksi melalui
logika algoritmik dan daya tarik visual. Ketegangan ini merepresentasikan lebih dari
sekadar perubahan medium; ia menandai sebuah transformasi epistemologis yang
mendalam. Dalam paradigma baru ini, klaim kebenaran keagamaan semakin sering
dievaluasi berdasarkan daya "relatability" dan "shareability"-nya dalam ekosistem media
sosial, bukan semata-mata melalui kesesuaiannya dengan kerangka tradisi interpretasi
yang mapan.

Perkembangan ekosistem digital telah memfasilitasi komodifikasi agama, di mana
konten dakwah mengalami transformasi menjadi komoditas gaya hidup kontemporer.
Fenomena yang kerap disebut sebagai dakwah stylish ini tidak hanya menyampaikan pesan
keagamaan, tetapi juga menawarkan estetika visual yang menarik, narasi personal yang
terkurasi, serta berbagai produk konsumsi. Produk tersebut mencakup endorsement hijab
hingga penjualan tiket seminar spiritual. Dalam praktiknya, agama tidak lagi semata
berfungsi sebagai panduan hidup, melainkan juga menjadi komponen identitas konsumen

yang dapat dipamerkan di ruang media sosial.

2 Carool Kersten, Muslim Authority in the Digital Age: From Traditional Gatekeepers to Digital
Influencers, Journal of Islamic Studies, 33(2), 2022, 189.

111



Situasi ini melahirkan suatu bentuk ekonomi religius baru, di mana nilai spiritual dan
nilai pasar saling beririsan secara kompleks. Seorang dai digital kini sering kali menjalankan
peran ganda sebagai influencer, pengusaha, dan motivator. Peran ganda ini dalam tradisi
keagamaan sebelumnya cenderung dipisahkan secara jelas. Sebagaimana dijelaskan oleh
Inaya Rakhmani, praktik ini merepresentasikan bentuk kesalehan terkomodifikasi dalam
konteks ekonomi politik branding gaya hidup Muslim di Indonesia.?*

Proses komodifikasi ini memang berpotensi memperluas jangkauan dakwah secara
signifikan. Namun, ia juga membawa risiko substantif berupa pengaburan niat atau niyyah
yang tulus. Fokus aktivitas keagamaan berisiko bergeser dari pembinaan spiritual menuju
akumulasi modal simbolik dan ekonomi. Lebih lanjut, ketika akses terhadap otoritas
keagamaan mulai ditentukan oleh kemampuan memasarkan diri, maka terjadi potensi
marginalisasi terhadap kelompok tertentu. Ulama tradisional yang memiliki kedalaman
ilmu yang mumpuni namun tidak didukung sumber daya digital atau modal ekonomi yang
memadai dapat terpinggirkan dalam percakapan keagamaan publik, meskipun kompetensi
keilmuan mereka tidak diragukan.

3. Kekhasan Konteks Indonesia

Fenomena televangelisme di Indonesia memiliki ciri khas yang berbeda dari
televangelisme di Amerika. Di Amerika, fenomena ini sangat bergantung pada televisi dan
sering kali menampilkan gereja besar dengan tokoh sentral yang memiliki pengaruh besar
secara agama dan ekonomi. Namun di Indonesia, ada pergeseran besar ke arah media
sosial. Umat dan tokoh keagamaan lebih banyak menggunakan platform seperti YouTube,
Instagram, dan TikTok untuk menyampaikan pesan agama. Media sosial ini lebih interaktif
dan mudah diakses oleh kalangan muda, sehingga menjadi sarana utama dalam
menjalankan kegiatan dakwah.?

Pesan yang disampaikan lewat televangelisme di Indonesia mencerminkan nilai-nilai
yang sesuai dengan semangat kebangsaan dan keislaman yang moderat. Narasi yang
digunakan tidak menyoroti isu-isu apokaliptik atau retorika konservatif dan fundamentalis
seperti di Amerika, melainkan lebih menekankan pesan tentang keseimbangan, toleransi,

dan harmoni sosial. Dakwah digital di Indonesia lebih mengutamakan konsep Islam

2 Inaya Rakhmani, Commodified Piety: The Political Economy of Muslim Lifestyle Branding in
Indonesia, Asian Journal of Communication, 31(5), 2021, 345

2 Thayib, Pengarusutamaan Islam Wasathiyah di Era Cyber Religion dan Society 5.0, dalam Islam Wasathiyah
dalam Perdebatan Ulama dan Cendekiawan Muslim (Surabaya: UINSA Press, 2023), 116-125.

112



Wasathiyah dan Islam Nusantara, yang memperkuat sikap terbuka terhadap keragaman
serta menegaskan identitas Islam yang sesuai dengan budaya lokal. Dengan pendekatan
ini, para pendakwah tidak hanya menyebarkan nilai-nilai agama, tetapi juga berperan
dalam memperkuat rasa nasionalisme dan keutuhan masyarakat negara.2¢

Selain itu, struktur otoritas keagamaan dalam konteks televangelisme di Indonesia
cenderung lebih fleksibel dan terbuka. Tidak terbentuk organisasi keagamaan baru yang
bersifat sentral seperti yang terjadi dalam tradisi gereja televangelis di Amerika. Justru,
pengaruh para pendakwah digital meningkat melalui komunitas yang terbentuk secara
alami di ruang maya.?” Mereka membentuk bentuk baru dari otoritas keagamaan yang
berbasis jaringan, di mana hubungan antara pendakwah dan jamaah bersifat setara dan
saling berinteraksi. Dengan pendekatan ini, gerakan dakwah di Indonesia tidak hanya
bersifat keagamaan, tetapi juga menjadi gerakan budaya yang menyebar luas, mencapai
berbagai kalangan masyarakat tanpa batas wilayah.?

4. Dampak positif dan negatif sebuah dialektika

Fenomena dakwah stylish dan ustadz selebritas ibarat dua sisi mata uang yang tak
terpisahkan dalam landscape keagamaan kontemporer. Di satu sisi, pendekatan modern ini
berhasil menjembatani kesenjangan antara nilai-nilai Islam dengan realitas generasi muda
kekinian. Gaya komunikasi yang segar dan relevan berhasil menciptakan ruang dakwah
yang lebih inklusif dan mudah diakses. Kemasan konten yang kreatif dan personal mampu
menyajikan wajah Islam yang ramah dan menyejukkan. Akses ilmu agama pun menjadi
semakin demokratis, melampaui batas geografis dan sosial ekonomi. Bahkan, kehadiran
mereka turut memperkaya narasi keislaman Indonesia dengan perspektif yang moderat
dan kontekstual.?

Namun, di balik berbagai kontribusi positifnya, fenomena ini menyimpan sejumlah
tantangan yang perlu disikapi secara bijak. Kemudahan akses dan kemasan yang menarik

justru berpotensi mereduksi kompleksitas ajaran agama menjadi konten hiburan instan.

26 Ningrum, Tantangan Dakwah Digital dalam Sikap Beragama Teologi Inklusif: Pandangan Komunitas
Muslim Moderat Indonesia di Media Sosial, JUTEQ: Jurnal Teologi & Tafsir, 2025, 4-12.

27 SU Nurohman, Aplikasi NU Online dalam Modernisasi Dakwah tentang Islam Wasathiyah pada Komunitas
RISMA Ittihadus Subhan (Lampung: UIN Raden Intan, 2023).

28 AM Panji, Analisis Isi Pesan Dakwah Wasathiyah dalam Khutbah Jum’at pada Channel YouTube MUI
Provinsi Lampung (Lampung: UIN Raden Intan, 2024).

2 Iqomah Richtig dan Ilham Maulana, Fragmentasi ke Konvergensi: Asatiz Selebriti dalam Bingkai
Gerakan

Dakwah Barisan Bangun Negeri, 45(2), 2022, 262

113



Masyarakat juga dihadapkan pada kebingungan dalam membedakan otoritas keagamaan

yang sah di tengah banjirnya konten digital. Logika pasar dan algoritma media sosial turut

mempengaruhi materi dakwah, dimana popularitas kerap menggeser substansi. Yang tak

kalah penting, interaksi virtual yang impersonal berisiko melemahkan ikatan komunitas

keagamaan yang selama ini terbina. Untuk itu, diperlukan sikap kritis dari masyarakat dan

tanggung jawab moral dari para pelaku dakwah digital dalam menjaga keseimbangan

antara modernitas dan integritas keilmuan.3? Berikut dampak positif dan negatif dari

dakwah stylish dan ustadz selebritas;

1. Dampak Positif:

Pendekatan yang Lebih Merangkul: Menyentuh Kaum Muda Perkotaan yang
tidak terakses dakwah formal. Gaya dakwah yang kekinian dan personal berhasil
menyapa segmen generasi muda perkotaan yang mungkin merasa asing dengan
suasana pengajian tradisional. Dengan menggunakan bahasa yang akrab, selipan
humor, dan menyinggung hal-hal populer, seperti para pendakwah semacam
Hanan Attaki menciptakan ruang yang nyaman bagi anak muda untuk
mempelajari agama. Mereka yang biasanya enggan pergi ke majelis taklim justru
bisa terhubung dengan nilai-nilai Islam melalui konten di media sosial yang
sesuai dengan keseharian mereka.3!

Menyetarakan Akses Ilmu Agama: Materi keagamaan tersedia untuk semua
kalangan. Keberadaan dakwah digital telah mematahkan hambatan geografis
dan sosial-ekonomi dalam memperoleh ilmu agama. Siapa pun kini bisa
mengakses dengan mudah hanya melalui gawai dan internet. Situasi ini sangat
menguntungkan bagi masyarakat di daerah terpencil, mereka yang memiliki
keterbatasan fisik, atau kalangan kurang mampu yang sebelumnya sulit
mengikuti kajian agama konvensional. Dakwah online pada akhirnya
menjadikan pesan-pesan keagamaan lebih merata dan terjangkau bagi semua

orang.3?

30 Sunny Ghinastia Fathin and all, Tantangan Dan Peluang Dakwah Di Era Digital Studi Kasus: Dakwah
Ust. Hanan Attaki, Jurnal Kajian Agama dan Dakwah, 9(4), 2024

31 Sri Diana Putri and all, Dampak Relatable Ustadz Hanan Attaki yang Menginspirasi Gen Z untuk
Mendekatkan Diri dengan Islam, Tabsyir: Jurnal Dakwah dan Sosial Humaniora, 6(2), 2025

32 Candra Krisna Jaya dan Lalu Muh Reza Pratama, Dakwah Di Era Digital: Inovasi Media Sebagai
Respon Terhadap Kebutuhan Umat Kontemporer, Al-Idarah: Jurnal Manajemen Dakwah, 1(1), 2025, 15-19

114



e Menghadirkan Wajah Islam yang Moderat: Menawarkan citra agama yang ceria
dan menentang paham ekstrem. Di tengah maraknya narasi keagamaan yang
rigid dan ekstrem, dakwah gaya baru menghadirkan alternatif seperti wajah
Islam yang riang, moderat, dan kontekstual. Pesan-pesan yang disampaikan
sering kali menekankan kasih sayang, kesejahteraan mental, dan nilai-nilai moral
universal. Hal ini tidak hanya membuat agama terlihat lebih dekat dan aplikatif,
tetapi juga berfungsi sebagai penangkal terhadap narasi keagamaan yang sempit
dan intoleran. Dengan demikian, fenomena ini turut memperkuat wacana Islam
wasathiyah (moderat) di Indonesia.®

Dengan kata lain, fenomena ini tidak hanya sekadar tren, tetapi juga membawa perubahan
positif dalam cara beragama di era modern yang lebih inklusif, mudah diakses, dan relevan
dengan konteks kekinian.

2. Dampak Negatif:

e Pendangkalan Pemahaman Agama: Dakwabh stylish berisiko mereduksi Islam yang
kaya dan kompleks menjadi konten motivasi singkat dan hiburan ringan. Konsep
"McDonaldization of Religion" menggambarkan bagaimana pesan agama
disederhanakan layaknya produk cepat saji - efisien, terprediksi, namun kehilangan
kedalaman. Akibatnya, generasi muda mungkin merasa cukup belajar agama dari
potongan video pendek tanpa perlu mendalami kajian kitab klasik atau ilmu agama
yang sistematis, sehingga pemahaman keagamaan menjadi superficial dan instan.34

e Kirisis Otoritas Keagamaan: Masyarakat awam kini kesulitan membedakan antara
influencer yang pandai berbicara dengan ulama yang kompeten secara keilmuan.
Otoritas yang sebelumnya dibangun melalui sanad keilmuan, penguasaan teks
Arab klasik, dan pengakuan sesama ulama, kini tergusur oleh kharisma mediatik
dan jumlah followers. Hal ini berisiko memunculkan kepatuhan buta pada figur
populer yang mungkin kurang memenuhi syarat sebagai sumber rujukan agama

yang sah, terutama untuk masalah-masalah kompleks seperti fikih dan akidah.3>

33 Gelah Aramiko and all, Merawat Toleransi Di Ruang Virtual: Dakwah Islam Moderat Sebagai Strategi
Kontra-Radikalisme, At-Tawasul: Jurnal Komunikasi Penyiaran Islam, 3(2), 2024, 161-167

3¢ Hanung Sito Rohmawati dan Correspondence, Mediatization and Hypermediation in Digital Religion
and the Transformation of Indonesian Muslim Religious Practices through Social Media Usage, Jurnal Sosiologi
Agama: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama dan Perubahan Sosial, 18(2), 2024

% Rumadi, ISLAM DAN OTORITAS KEAGAMAAN, Walisongo: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan,
20(1), 2012, 28-31

115



e Komodifikasi Nilai-Nilai Agama: Logika pasar dan algoritma media sosial
mendikte konten dakwah, dimana yang "laku" dan '"viral" lebih diprioritaskan
daripada yang substantif. Nilai-nilai agama berubah menjadi komoditas yang
diperjual-belikan melalui endorsement, merchandise, dan tiket seminar mahal.
Tekanan algoritma juga membuat pendakwah cenderung menghindari topik
kontroversial namun penting, seperti keadilan sosial, dan lebih memilih tema-tema
populer seperti pengembangan diri, sehingga fungsi dakwah sebagai pembawa
kritik sosial teredam.3¢

¢ Melemahnya Ikatan Komunitas: Dakwah digital yang bersifat satu arah dan
individual mengikis pengalaman berjamaah di masjid dan majelis taklim. Ruang
fisik yang tidak hanya berfungsi untuk transfer ilmu tetapi juga membangun
silaturahmi dan solidaritas sosial, tergantikan oleh interaksi virtual yang
impersonal. Agama menjadi pengalaman individualistik dimana seseorang bisa
merasa "salih" sendirian tanpa perlu terlibat dalam kehidupan komunitas nyata.3”

e Rentannya Penyebaran Misinformasi: Kecepatan penyebaran informasi di media
sosial dan minimnya gatekeeper keilmuan menciptakan lingkungan subur bagi
misinformasi. Seseorang dengan pemahaman parsial bisa menjadi "ustadz instan"
dan menyebarkan pemikiran yang menyesatkan kepada jutaan orang. Kutipan ayat
dan hadis sering digunakan secara serampangan tanpa memperhatikan konteks
dan kaidah penafsiran yang benar, berpotensi melahirkan pemahaman agama yang
menyimpang.38

Secara keseluruhan, di balik kontribusi positifnya fenomena dakwah stylish, hal ini juga
menghadirkan tantangan serius terhadap kedalaman pemahaman agama, kejelasan otoritas

keagamaan, kemurnian pesan spiritual, serta kekuatan komunitas beragama.

36 Cut Asri dan Moh Soehadha, KOMODIFIKASI AGAMA: Studi Analisis Terhadap Tampilan Agama
Di Instagram, Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, 7(1), 2022, 103-110

37 Fatimah Zahra dan Riska Amanda Pratiwi, Dinamika Dakwah Pada Inovasi Teknologi Digital di
Indonesia, HIKMAH, 18(2), 2024, 359-365

3 Yulia Nafa Fitri Randani and all, Kontestasi Otoritas Agama (Studi Kasus: Fenomena War Di
Facebook Dan Instagram Dan Implikasinya Terhadap Internal Umat Islam), Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-
Thullab, 4(1), 2022, 1011-1012

116



D. Kesimpulan

Fenomena dakwah stylish yang dipelopori Hanan Attaki dan para ustaz selebritas
mencerminkan pergeseran otoritas keagamaan dari model tradisional berbasis sanad
keilmuan menuju otoritas digital yang dibangun melalui kharisma mediatik, gaya
komunikasi personal, dan popularitas di platform digital. Meski berhasil memperluas
jangkauan dakwah dan menampilkan wajah Islam yang moderat bagi kalangan muda,
transformasi ini turut memunculkan tantangan serius seperti pendangkalan pemahaman
agama, komodifikasi nilai-nilai spiritual, serta mengaburnya batas antara influencer dan

ulama yang berkompetensi keilmuan mendalam.

Daftar Pustaka

Abdurrohman, M. L., & Adip, M. (2025). Psikologi Islam sebagai solusi kesehatan mental
mahasiswa di era modern. Maklumat: Jurnal Dakwah dan Studi Islam, 3(1), 47-57.

Afidah, N., Kurniati, M. A. N., & Muttaqgin, A. (2024). Religious micro-celebrity: Young
preachers’ self-presentation in digital sphere. Alhadharah: Jurnal Ilmu Dakwah, 23(2),
227-245.

Ali, M., & Budyastomo, A. W. (2021). The impact of social media for the development of
da’wah in Indonesia. Religia, 24(1), 22-33.

AM Paniji, Analisis Isi Pesan Dakwah Wasathiyah dalam Khutbah Jum’at pada Channel YouTube
MUI Provinsi Lampung (Lampung: UIN Raden Intan, 2024).

Andok, M. (2024). The impact of online media on religious authority. Religions, 15(9), 1103.

Aramiko, G., Riyandi, S., & Fahmi, Z. (2024). MERAWAT TOLERANSI DI RUANG
VIRTUAL: DAKWAH ISLAM MODERAT SEBAGAI STRATEGI KONTRA-
RADIKALISME. AT-TAWASUL, 3(2), 159-168.

Arifullah, M., Rushdy, M., Fariansyah, R. & Nursaktila, N. (2023). Mapping the
commodification of religion in philosophical-ethical discourse. INNOVATIO: Journal
for Religious Innovations Studies, 23(2), 98-116.

Asri, C., & Soehadha, M. (2022). Komodifikasi Agama: Studi Analisis Terhadap Tampilan
Agama Di Instagram. Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, 7(1), 97-113.

Baihaky, R., & Fuaida, L. D. (2024). Communicating cultural institution: A treatise of
Indonesian ulama in different technological eras. Nyimak: Journal of Communication,
8(2), 311-336.

Berger, A., & Golan, O. (2024). Online religious learning: Digital epistemic authority and
self-socialization in religious communities. Learning, Media and Technology, 49(2), 274~
289.

Cikka, H., Nurafifah, N., Munif, M., Suharto, S., & Najmuddin, M. (2024). Strategi dakwah
digital Hanan Attaki di YouTube. Al-Mishbah: Jurnal Ilmu Dakwah dan Komunikasi,
20(1), 12-26.

117



Erwin Saputra and Fahrul Fadhli, “Shifting and Contestation of Religious Authorities in
Aceh: From Abu, Tengku, Waled to Ustaz,” Jurnal Lektur Keagamaan, 18(2), 2020, 241-
252.

Erwin Saputra, “Teras Dakwah, Agama dan Pasar: Lanskap dan Pergeseran Gerakan
Dakwah di Indonesia,” Idarotuna: Jurnal Manajemen Dakwah, 3(2), 2020,145-152.

Hamdani, A. R. (2023). Fatwa in the digital age: Online Mufti, social media, and alternative
religious authority. Hikmatuna: Journal for Integrative Islamic Studies, 9(1), 53-63.

HS Thayib, Pengarusutamaan Islam Wasathiyah di Era Cyber Religion dan Society 5.0, dalam
Islam Wasathiyah dalam Perdebatan Ulama dan Cendekiawan Muslim (Surabaya: UINSA
Press, 2023), 116-125.

Ichwan, M. N., Amin, F., Khusairi, A., & Andrian, B. (2024). Digitalization and the shifting
religious literature of Indonesian Muslims in the era of Society 5.0. Islamic
Communication Journal, 9(2), 245-266.

Irawan, D. (2025). Strategi komunikasi dakwah (studi analisis dakwah tradisional dengan
inovasi digital). Syi‘ar: Jurnal Ilmu Komunikasi, Penyuluhan dan Bimbingan Masyarakat
Islam, 8(1), 1-16.

Jaya, C. K., & Pratama, L. M. R. (2025). Dakwah Di Era Digital: Inovasi Media Sebagai
Respon Terhadap Kebutuhan Umat Kontemporer. Al-Idarah: Jurnal Manajemen
Dakwah, 1(1), 11-21.

KS Ningrum, “Tantangan Dakwah Digital dalam Sikap Beragama Teologi Inklusif:
Pandangan Komunitas Muslim Moderat Indonesia di Media Sosial,” JUTEQ: Jurnal
Teologi & Tafsir (2025): 4-12.

Lubis, N. (2025). Efektivitas Pesan Dakwah Ustadz Adi Hidayat Di Media YouTube dan Instagram
Bagi Mahasiswa Program Studi Komunikasi dan Penyiaran Islam (Doctoral dissertation,
UIN Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan).

M. A. Al-Achsanah and N. L. Sholikhah, “Pengaruh Teknologi terhadap Ritual Keagamaan
dan Televangelisme di Era Digital,” Jurnal Al-Hikmah, 9(1), 2025, 34-42.

Mardani, D. A., & Abduh, M. (2022). Agama dan dakwah digital: Membentuk karisma
online melalui personal minning. IN RIGHT: Jurnal Agama dan Hak Azazi Manusia,
11(2), 135-151.

Nur Kailani, “ Televangelisme Islam dalam Lanskap Otoritas Keagamaan Baru” , Yogyakarta: UIN
Sunan Kalijaga, 2019, 3-10.

Putri, S. D., Aulianti, F., Dzattadini, A., Satianingsih, E. H. R., Aulyadisha, V., & Suresman,
E. (2025). Dampak relatable Ustadz Hanan Attaki yang menginspirasi Gen Z untuk
mendekatkan diri dengan Islam. Tabsyir: Jurnal Dakwah dan Sosial Humaniora, 6(2),
205-226.

Raihani, F., Kamilul, I, & Farhan, M. (2025). Dakwah digital dan perubahan sosial anak
muda: Ustad Hanan Attaki di media sosial. Nashr Al-Islam: Jurnal Kajian Literatur
Islam, 7(2).

118



Randani, Y. N. F,, Latuconsina, J. Z., & Achmad, M. (2022). Kontestasi Otoritas Agama (Studi
Kasus: Fenomena War Di Facebook Dan Instagram Dan Implikasinya Terhadap
Internal Umat Islam). At-Thullab: Jurnal Mahasiswa Studi Islam, 4(1), 1008-1023.

Rejeki, T., Razzaq, A., & Nugraha, M. Y. (2024). Efektivitas komunikasi dalam berdakwah
Ustadz Hanan Attaki dalam akun Instagram terhadap spiritualitas Generasi Z.
Komunika: Jurnal IImiah Komunikasi, 2(2), 39-47.

Richtig, I, & Maulana, I. (2022). Fragmentasi Ke Konvergensi: Asatiz Selebriti Dalam
Bingkai Gerakan Dakwah Barisan Bangun Negeri. Dialog, 45(2), 258-272.

Rizal, D. A., & Vella, N. K. S. (2024). Commodification of social media: Digitization of
religion as a contemporary da’wah media. BELIEF: Sociology of Religion Journal, 2(1),
55-65.

Roslan, M. H., Zafrina, S., Zahari, M., Zulkifli, M., & Ghani, A. (2025). Da’wah on the social
media: The youth engagement in digital Islamic content. International Journal of
Research and Innovation in Social Science (IJRISS), 1X(2454), 1161-1172.

Rumadi, R. (2012). Islam dan otoritas keagamaan. Walisongo: Jurnal Penelitian Sosial
Keagamaan, 20(1), 25-54.

Sito, R. H., & Hakiem, N. (2025). Mediatization and hypermediation in digital religion and
the transformation of Indonesian Muslim religious practices through social media
usage. Jurnal Sosiologi Agama, 18(2), 133-150.

SU Nurohman, Aplikasi NU Online dalam Modernisasi Dakwah tentang Islam Wasathiyah pada
Komunitas RISMA Ittihadus Subhan (Lampung: UIN Raden Intan, 2023).

Syarif, Z., Hannan, A., & Sulaeman, M. (2023). New media dan representasi budaya Islam
populer di kalangan pendakwah Muslim milenial di Indonesia. Jurnal Sosiologi
Agama, 17(2), 257-266.Mardani, D. A., & Abduh, M. (2022). Agama dan dakwah
digital: Membentuk karisma online melalui personal minning. IN RIGHT: Jurnal
Agama dan Hak Azazi Manusia, 11(2), 135-151.

Taufikurrahman, T., & Setyowati, E. (2024). Sistem komunikasi dakwah di era digital
melalui Instagram, TikTok, YouTube. Al-Mada: Jurnal Agama, Sosial, dan Budaya, 7(1),
103-116.

Zahra, F., & Pratiwi, R. A. (2024). Dinamika Dakwah Pada Inovasi Teknologi Digital di
Indonesia. Hikmah, 18(2), 353-368.

119



