METODOLOGI TAFSIR AYAT DENGAN AYAT LAIN DAN KONSEP

Amir Faishol Fath

oy Lany adm ey OTAN OF e aT3) susgl dai> ASB
O™ Uy L alY pane IS Lglamly OTAN 3 o Gl diadd
Oplse WS 08l b 0T OTE) sy 1S gy el oLl
Ly i) Gl el OT AL OTA s 0L g Lo
£ org i) or gl W s iy oy e 1 (Ao )
s OTAL OT AN iy OF jenidl Gbo el 0 28301 a1 JG
R O R I P S- T I WL INT- SN CORS B
s S o) ALY B Sy 5T a3 e

AL sde Leas )y L OT AN e Vol adb sl O

Keywords: Metodologi, Tafsir, Ayat, Konsep Kesatuan



El-Hikmah: Vol. VIII/ No.1 Desember 2015

Pendahuluan

Al Quran satu kesatuan tak terpisahkan, karenanya tidak mungkin
seorang paham satu ayat tanpa melihat ayat lain yang menjelaskannya.
Inilah keyakinan yang selalu tertanam dalam diri ulama tafsir. Mereka
sebagai ahli tafsir selalu mengutamakan Al Quran sendiri sebagai referensi
utama untuk memahami makna dan maksud suatu ayat. Imam Az Zarkasyi
mengatakan: “Paling baiknya metodologi tafsir adalah menafsirkan Al
Quran dengan Al Quran sendiri. Sebab apa yang nampak umum maknanya
di satu ayat telah dijelaskan dalam ayat lain dan apa yang nampak ringkas
dalam satu ayat telah didetilkan dalam ayat lain™".

Imam Ibn Taimiyah juga menegaskan hal yang sama dalam
kitbanya “Mugaddimah fii Ushulit tafsiir’2. Begitu juga Imam Jalaluddin As
Suyuthi mengatakan : “siapa yang ingin menafsirkan Al Qur'an hendaklah
pertama-tama ia mencari penjelasannya dalam Al Qur'an™. Dari ulama
tafsir modernpun sangat mendukung cara penasiran ini. Simaklah Asy
Syeikh Rasyid Ridha berkata : “sangat lebih baik jika setiap kata dalam Al
Quran dipahami berdasarkan penjelasan Al Quran sendiri, yaitu dengan
cara mengumpulkan ayat-ayat terkait yang tersebar dalam surah-surah
lainnya™.

Jadi hampir bisa dikatakan bahwa para ulama tafsir telah
bersepakat akan pentingnya tafsir dengan berdasarkan Al Quran sendiri.
Sebab Al Quran telah menjelaskan dirinya sendiri dan selalu saling
membenarkan antara satu ayat dengan lainnya. Inilah hakikat kesatuan Al
Quran yang harus selalu dipahami oleh setiap muslim. Bahwa Al Quran
dari Allah swt. Dan setiap yang dari Allah pasti saling bersinergi antar
bagian-bagiannya. Di alam semesta ini ada yang kita kenal dengan istilah
ekosistem, bahwa semua wujud di alam ini saling bersinergi antara satu
dengan lainnya. Demikian dalam tubuh kita, ada sinergi antara satu organ
dengan lainnya. Saking jelasnya hakikat sinergi ini sampai-sampai Nabi
saw. merindukan umatnya agar bersinergi seperti satu tubuh ini°.

" Al Burhan fii Ulumil Quran, oleh Imam Badruddin Az Zarkasy : 2/315, Tahqiq Dr.
Yusuf Abdurrahman dkk, Darul Ma’rifah, Bairut, cet. |, 1410h/1990m.

2 Lihat Mugaddimah fii Ushuulit tafsiir, oleh Imam lbn Taimiyah, Al Maktabah Al
ilmiyah, Lahore, 1388 h

3 Al Itgaan fii uluumil Qur'an, oleh Imam Jalaluddin As Suyuthi, 4/200,

4 Tafsir Al manar, oleh Muhammad rasyid Ridha, 1/22. Darul Ma’rifah Bairut, Cet I,
tanpa tahun.

5 Nabi saw. bersabda : “Anda akan melihat orang-orang beriman saling
menyayangi dan mencintai di antara mereka bagai satu tubuh, bila satu anggota tubuh sakit
semua anggota yang lain meriang karena merasakan sakitnya” (HR. Bukhari, Sahih
Bukhari, 5/2238, Kitab Al Adab, no : 5665, tahgiq Dr. Mushthafa Dieb Al Bigha, Dar Ibn
Katisr Al Yamamabh, cet Ill, 1987m.



El-Hikmah: Vol. VIII/ No.1 Desember 2015

Al Quran sebagai firman Allah, juga demikian, satu kesatuan, saling
berkait dan saling melengkapi bagai satu struktur yang indah dan
mengagumkan. Allah swt. berfirman:

(ATY S Bk ad 1 ha gl all 2 e (a8 315 GIAN & it Sl
Artinya:“Maka apakah mereka tidak memperhatikan Al Quran?

Kalau kiranya Al Quran itu bukan dari sisi Allah, tentulah mereka mendapat
pertentangan yang banyak di dalamnya” (QS. An Nisa’ : 82).

Karenanya para ulama tafsir sepanjang sejarah, dan apapun corak
tafsir yang mereka tulis selalu menggunakan motodologi ini, yaitu “tafsir
ayat dengan ayat lainnya” (tafsirul qur'an bil qur'an).

Nabi saw. sendiri juga telah melakukan cara ini dalam menjelaskan
makna ayat. Diriwayatkan bahwa suatu hari para sahabat pernah
dirisaukan oleh kata “zhulmun” dalam ayat: “alladziina aamanuu wa lam
yalbissuu iimaanahum bi zhulmin ulaaika lahumul amnu wa hum
muhtaduun” (Orang-orang yang beriman dan tidak mencampuradukkan
iman mereka dengan kezaliman, mereka itulah yang mendapat keamanan
dan mereka itu adalah orang-orang yang mendapat petunjuk) (QS. Al
An’am : 82).

Para sahabat risau karena paham dari kata “zhulmun” ini adalah
dosa. Sementara bahwa tidak mungkin ada seorang yang sempurna tanpa
dosa. Lalu kalau setiap dosa dianggap kedzaliman ini sungguh sangat
berat. Karena setiap manusia pasti punya dosa. Seperti kata Nabi saw.
“kullu banii Aadam khaththaauun wa kharul khaththaaiin at tawwabuun”
(setiap anak Adam tidak bisa terhindar dari salah dan paling baiknya
seorang yang berbuat salah adalah yang bertaubat)®. Melihat situasi
tersebut nabi segera menjelaskan bahwa maksud kata “zhulmun” dalam
ayat tersebut adalah “asy syirku” (kemusyrikan). Lalu nabi saw. menyebut
ayat lain yang menjelaskannya : “innasy syirka la zhulmun ‘azhiim”
(sungguh setiap kemusyrikan adalah kazhaliman yang besar) (QS. Lugman
: 13).

Al Quran Satu Kesatuan Saling Menjelaskan Antar Bagiannya

Hakikat kesatuan Al Quran ini sangat jelas dalam Al Quran. Ambil

saja misalnya pembukaan surah Al Baqarah. Di situ kita menemukan

bagimana kata “almuttaquun” (orang-orang yang bertakwa) dijelaskan
langsung maksudnya pada ayat berikutnya. Allah swt. berfirman:

6 Al Mustadrak ‘alash shahihain, oleh Imam Al hakim, 4/272, no : 7617. Tahqiq
Mushthafa Abdul Qadir Atha’, Darul Kutub Al limyah Bairut, Cet. I, 1411h/1990m.



El-Hikmah: Vol. VIII/ No.1 Desember 2015

VA u}us.aju.sﬂh u).m;.a u.d\{\‘})u.maﬂ L;J.Qms;uJYu\_aS]\ dh
A e d)—" LU an) dy\ Ly ¢ uyﬂy udﬂ‘j %V} uﬁs-’-‘ eﬁ\-ﬁu \M;

Artinya:“Kitab (Al Quran) ini tidak ada keraguan padanya; petunjuk bagl
mereka yang bertakwa, (yaitu) mereka yang beriman kepada yang ghaib,
yang mendirikan shalat, dan menafkahkan sebahagian rezeki yang Kami
anugerahkan kepada mereka. dan mereka yang beriman kepada Kitab (Al
Quran) yang telah diturunkan kepadamu dan Kitab-kitab yang telah
diturunkan sebelummu, serta mereka yakin akan adanya (kehidupan)
akhirat. Mereka itulah yang tetap mendapat petunjuk dari Tuhan mereka,
dan merekalah orang-orang yang beruntung” (QS. Al Bagarah: 2-5).

Demikian juga ketika menjelaskan kata “halu’aa” (berkeluh kesah
dan kikir) dalam surah Al Ma’arij, Allah swt. langsung memaparkan pada
ayat berikutnya:

SAll A WYy el R e Oy s G pay &)
YY) e sia
“Sesungguhnya manusia diciptakan bersifat keluh kesah lagi kikir. Apabila

ia ditimpa kesusahan ia berkeluh kesah, dan apabila ia mendapat kebaikan
ia amat kikir” (QS. Al Ma’arij : 19-21).

Lihat juga ketika menjelaskan maksud kata “al qaari’ah” Allah
langsung menggambarkannya pada ayat selanjutnya:

duaj\wsggz}u,mnw\}nswu\wsey{vgm)mmdba\uj
(o) Lisial sl

Artinya:“Tahukah kamu apakah hari Kiamat itu? Pada hari itu manusia
adalah seperti anai-anai yang bertebaran, dan gunung-gunung adalah
seperti bulu yang dihambur-hamburkan” (QS. Al Qari’ah: 3-5).

Itu contoh yang langsung dijelaskan dalam satu tempat. Ada juga
contoh yang penjelasannya ada di tempat lain. Dan ini membutuhkan
penelitian secara komprehensif terhadap Al Quran. Lihatlah ketika
menjelaskan maksud ayat “yawmud din” (hari Kiamat) dalam surah Al
Fatihah : 4. Penjelasan ayat ini tidak kita temukan di tempat yang sama,
melainkan kita dapatkan dalam surah Al Infithar @ 17-19. Allah swt
berfirman : “wamaa adraaka maa yawmud diin, tsumma maa adraaka maa
yawmud diin. Yawma laa tamliku nafsun linafsin syai’aa. Wal amru yawma
idzin lillaa” (Tahukah kamu apakah hari pembalasan itu? Sekali lagi,
tahukah kamu apakah hari pembalasan itu? (Yaitu) hari (ketika) seseorang
tidak berdaya sedikitpun untuk menolong orang lain. Dan segala urusan
pada hari itu dalam kekuasaan Allah).



El-Hikmah: Vol. VIII/ No.1 Desember 2015

Contoh lain lagi ketika menjelaskan ayat “alladziina an’amata
‘alaihim” (orang-orang yang Engkau beri nikmat atas mereka) dalam surah
Al Fatihah : 7, kita dapatkan penjelasannya dalam surah An Nisa’: 69, Allah
swt. Berfirman: “Dan barangsiapa yang mentaati Allah dan Rasul(Nya),
mereka itu akan bersama-sama dengan orang-orang yang dianugerahi
nikmat oleh Allah, yaitu: Nabi-nabi, para shiddiigiin, orang-orang yang mati
syahid, dan orang-orang saleh. Dan mereka itulah teman yang sebaik-
baiknya”.

Masih termasuk contoh yang menguatkan pembahasan ini adalah
ketika Al Quran menjelaskan makna kata “kalimaat” dalam ayat mengenai
taubat Nabi Adam as. di mana Allah swt. mengajarkan agar mengucapkan
“kalimaat” taubat. Allah berfriman : “fatalaqqaa aadamaa mir rabbihii
kalimaatin fataaba ‘alaihi” (Kemudian Adam menerima beberapa kalimat
dari Tuhannya, maka Allah menerima taubatnya). Dengan ayat ini saja kita
tidak tahu “kalimat” apa yang diucapkan Nabi Adam as. Sehingga
taubatnya diterima. Penjelasannya terdapat dalam surah Al A’raf : 23, yaitu:
“ gaalaa rabbanaa zhalamanaa anfusanaa wa in lam taghfir lanaa wa
tarhamnaa lanakunanna minal khaasirii’ (Keduanya - Adam dan Hawa-
berkata: "Ya Tuhan kami, kami telah menganiaya diri kami sendiri, dan jika
Engkau tidak mengampuni kami dan memberi rahmat kepada kami,
niscaya pastilah kami termasuk orang-orang yang merugi).

Sungguhpun tidak mudah untuk menemukan penjelasan suatu ayat
berdasarkan ayat lain dalam Al quran. Sebab dalam hal ini tidak saja
membutuhkan hafalan yang kuat tetapi juga menuntut kecerdasan dan
pengauasaan yang luar biasa terhadap bahasa Al Quran. Ambil saja
misalnya kata “al ahdu” (perjanjian) dalam ayat : “wa awfuu bi ‘ahdii uufi bi
ahdikum” (dan penuhilah janjimu kepada-Ku, niscaya Aku penuhi janji-Ku
kepadamu). Di sini kita sulit menemukan penjelasan apa maksud janji kita
kepada Allah swt. dan apa maksud janji Allah kepada kita jika kita
memenuhi janiji.

Para ulama tafsir mendapatkan jawabannya dari surah Al Maidah :
12. Bahwa janji kita kepada Allah adalah: “lain agamtumush shalaata wa
ataitumuz zakaata wa amantum bi rusulii wa azzrtumuuhum” (sungguh jika
kamu mendirikan shalat dan menunaikan zakat serta beriman kepada
rasul-rasul-Ku dan kamu bantu mereka dan kamu pinjamkan kepada Allah
pinjaman yang baik) “akan Aku penuhi janjiKu kepadamu”. Apa itu?
Jawabannya terdapat dalam ayat berikutnya yaitu: “la ukaffiranna ‘ankum
sayyi‘aatikum wa laudkhilannakum jannatin tajrii min tahtihal anhaar’
(sungguh Aku akan menutupi dosa-dosamu. Dan sesungguhnya kamu
akan Kumasukkan ke dalam surga yang mengalir air didalamnya sungai-
sungai).

Dari penjelasan di atas tidak bisa dipungkiri bahwa Al Quran
sebagai firman Allah benar-benar sangat sempurna. Semua ayatnya



El-Hikmah: Vol. VIII/ No.1 Desember 2015

mu’jzat. Tidak saja nampak dari keindahan sastranya tetapi juga dari
keterkaitan antara ayat-ayatnya. Bahkan dari saling menjelaskan antara
satu ayat dalam satu surah dengan ayat lain di surah lain. Inilah yang
membuat para ulama tidak ragu untuk selalu mengatakan bahwa
sebaiknya dalam memahami Al Qur'an merujuk terlebih dahulu kepada Al
Quran itu sendiri. Jika tidak mendapatkan, silahkan cari pada rujukan
berupa hadits dan penjelasan para sahabat. Sebab memang Al Quran satu
kesatuanm setiap kata dan ayatnya merupakan satu bangunan yang kokoh
yang saling bersinergi.

Contoh Praktik Metode “Tafsir Al Quran bil Quran” dalam Berbagai
Buku Tafsir Klasik Dan Moderen

Pertama, Imam Ar Razi’ ketika menafsirkan ayat: war ka'uu ma’ar
raaki’iin” (dan ruku'lah beserta orang-orang yang ruku’) (QS. Al bagarah:
43) menyebutkan tiga poin lalu pada poin ketiga mengatakan: bahwa di
antara makna kata ruku’ dalam ayat adalah merendahkan diri, dan
menjauhi kesombongan. Ini seperti yang Allah perintahkan kepada orang-
orang beriman dalam ayat: “maka kelak Allah akan mendatangkan suatu
kaum yang Allah mencintai mereka dan merekapun mencintai-Nya, yang
bersikap rendah hati terhadap orang yang mukmin, yang bersikap keras
terhadap orang-orang kafir, yang berjihad dijalan Allah, dan yang tidak
takut kepada celaan orang yang suka mencela” (QS. Al Maidah : 54).

Juga seperti yang Allah ajarkan kepada rasulNya: “dan
rendahkanlah dirimu terhadap orang-orang yang mengikutimu, yaitu orang-
orang yang beriman” (QS. Asy Syu’ara’: 215). Pun seperti pujian Allah
kepada rasulullah saw. dalam ayatNya : “Maka disebabkan rahmat dari
Allah-lah kamu berlaku lemah lembut terhadap mereka. Sekiranya kamu
bersikap keras lagi berhati kasar, tentulah mereka menjauhkan diri dari
sekelilingmu” (QS. Ali Imran : 159). Begitu juga seperti dalam ayat:
“Sesungguhnya penolong kamu hanyalah Allah, Rasul-Nya, dan orang-
orang yang beriman, yang mendirikan shalat dan menunaikan zakat,
seraya mereka melakukan ruku’ (QS. Al maidah 55). Dari semua itu jelas
bahwa setelah diperintahkan shalat, membayar zakat lalu diperintahkan
setelah itu untuk ruku’ maksudnya tunduk merendahkan hati dan tidak
sombong™.

7 Imam Ar Razi seorang ahli tafsir klasik yang sangat popular dengan kitabnya “at
tafsiirul kabiir” wafat pada tahun 606h. Ar razi adalah ahli ilmu kalam, karenanya dalam
tafsirnya penu dengan diskusi yang menjawab segala penyimpangan dalam pemikiran llmu
Kalam.

8 Mafatihul ghaib, oleh Imam Ar Razi, 3/48. Contoh yang bisa dilihat dalam tafsirnya
terhadap ayat 97 dalam surah Ali Imran, ibid 8/166, juga tafsirnya tehadap ayat 117, surah
Hud, ibid : 18/78.



El-Hikmah: Vol. VIII/ No.1 Desember 2015

Kedua, Imam Abu hayyan® dalam tafsirnya terhadap kata
“‘mawaddah” (kasih sayang) dalam ayat: “wa gaala in namat takhadztum
min duunillahi awtsaanan mawaddatan bainakum fil hayaatid dunya” (Dan
berkata Ibrahim: "Sesungguhnya berhala-berhala yang kamu sembah
selain Allah adalah untuk menciptakan perasaan kasih sayang di antara
kamu dalam kehidupan dunia ini). Di sini Abu Hayyan mengatakan bahwa
mereka menyembah patung karena mawaddah (kecintaan) di antara
mereka. Lalu Abu hayyan mengatakan bahwa ini seperti ayat: “wa minan
naasi man yattakhidzu min duunillahi andadan yuhibbunahum kahubbillahi”
(Dan diantara manusia ada orang-orang yang menyembah tandingan-
tandingan selain Allah; mereka mencintainya sebagaimana mereka
mencintai Allah)™°.

Lalu dalam tafsirnya terhadap ayat: “innamaa amwaalukum wa
awlaadukum fithah” (Sesungguhnya hartamu dan anak-anakmu hanyalah
cobaan (bagimu), dan di sisi Allah-lah pahala yang besar) (QS. At
Taghabun: 15), di sini Abu Hayyan mengatakan mengapa didahulukan
penyebutan harta atas anak-anak sebagai fithah, sebab fithah harta jauh
lebih besar dari pada fithah anak. Lalu Abu hayyan menyebutkan ayat lain
yang menguatkan penjelasannya tersebut yaitu: “kalla innal insaana
layathghaa ar ra aahustghna” (Ketahuilah! Sesungguhnya manusia benar-
benar melampaui batas, karena dia melihat dirinya serba cukup) (QS. Al
Alaq : 6-7) Dalam ayat lain dikatakan: “Orang-orang Badwi yang tertinggal
(tidak turut ke Hudaibiyah) beralasan: "Harta dan keluarga kami telah
merintangi kami” (QS. Al fath :11) .

Ketiga, Ustadz Sayyed Quthub'? dalam tafsrnya “fii zhilalil Quran”
ketika menjelaskan makna “ar rajfah” dalam ayat: “falamma akhdzathumur
rajfatu gaala rabbi law syi‘ta ahlaktahum min qablu wa iyyaya” (Maka ketika
mereka digoncang gempa bumi, Musa berkata: "Ya Tuhanku, kalau
Engkau kehendaki, tentulah Engkau membinasakan mereka dan aku
sebelum ini) (Qs. Al A'raf : 155). Di sini Ustadz Sayyed Quthub berkata
bahwa dalam ayat ini tidak dijelaskan sebab terjadinya goncangan. Tetapi

9 Imam Abu hayyan, termasuk ahli tafsir klasik dengan kitab tafsirnya Al bahrul
Muhith. Sebagai ahli ilmu Nahwu, Abu Hayyan dalam tafsirnya banyak mengupas masalah-
masalah nahwu, atau rahasia redaksi gramatika Al Quran. Wafat tahun 745h. Abu hayyan
sangat mencintai majlis ilmu, dan terus memburu majlis ilmu sekalipun sudah mencapai
level keimuan yang tinggi.

10 Tafsir Al Bahrul Muhiith, oleh Abu hayyan : 7/144, tahgiq Asy Syaikh Adil Anmad
dkk, Darul Kutub Al llmiyah, Bairut, Cet. I, 1413h/1993m.

" Ibid : 8/276, untuk contoh lainnya bisa di lihat dalam tafsir Abu Hayyan terhadap
ayat 114, surah Ali Imran, ibid : 3/39.

2 Sayyed Quthub, seorang pemikir muslim modern, yang sangat energik dan
penuh semangat dalam menyebarkan gerakan Islam. Bergabung dalam gerakan Ikhwanul
Muslimin Sayyed Quthub kemudian dihukum mati oleh penguasa Mesir yang dzhalim
karena membela pemikirannya untuk meneggakan peradaban Islam di muka bumi. Wafat
dengan hukuman mati tahun 1966M.



m El-Hikmah: Vol. VIII/ No.1 Desember 2015

ada ayat lain yang menjelaskannya yaitu dalam surah Al Bagarah :55-56,
Allah swt. berfriman: “wa idz qultum yaa musaa lan nu'mina laka hatta
narallaha jahratan fa akhdzatkumush shaa’igatu wa antum tanzhuruun”
(Dan (ingatlah), ketika kamu berkata: "Hai Musa, kami tidak akan beriman
kepadamu sebelum kami melihat Allah dengan terang, karena itu kamu
disambar halilintar, sedang kamu menyaksikannya". Berdasarkan
penjelasan tersebut nampak Ustadz sayyed Quthub menjelaskan makna
“ar rajfah” dengan “ash shaa’iqah™"®.

Contoh lain lagi lihat ketika Sayyed Quthub menjelaskan makna
“suyyirat” dalam ayat: “wa idzal jibaalu suyyirat” (dan apabila gunung-
gunung dihancurkan) (QS. At takwir: 3), Di sini Sayyed Quthub
menjelaskan bahwa maksud kata suyyirat sama dengan “an nasf’ seperti
dalam ayat: “was aluunaka ‘anl jibaali faqul yansifuhaa rabbi nasfa’ (Dan
mereka bertanya kepadamu tentang gunung-gunung, maka katakanlah:
"Tuhanku akan menghancurkannya (di hari kiamat) sehancur-hancurnya)
(QS. Thaha : 105). Juga artinya “albassu” seperti dalam ayat: “wa busstail
jibaalu bassaa, fakaanat habaa an munbatstsa” (dan gunung-gunung
dihancur luluhkan seluluh-luluhnya, maka jadilah ia debu yang
beterbangan) (QS. Al Wagiah: 5-6). Pun sama dengan ayat “ wa syyiratil
jibaalu fa kaanat saraaba” (dan dijalankanlah gunung-gunung maka
menjadi fatamorganalah ia) maksudnya dihancurkan sehancur-hancurnya
sehingga seperti fatamorgana. Adapun permulaannya —kata Sayyed
Quthub lebih kanjut- adalah goncangan seperti dalam ayat : “idzaa zulzilatil
ardhu zilzaalaha” (apabila bumi digonvang dengan segoncang-
goncangnya) (QS. Az Zalzalah :1)",

Keempat, Dr. Wahbah Az Zuhaily'®, ketika menjelaskan kata “al
qaahiru” dalam ayat “wa huawal gaahiru fawq ibaadihi wa yur silu alaikum
hafazhah” (Dan Dialah yang mempunyai kekuasaan tertinggi di atas semua
hamba-Nya, dan diutus-Nya kepadamu malaikat-malaikat penjaga)
mengatakan bahwa maksudnya adalah “alhafzh” (Penjaga atau Pengawas)
yang mengirim malaikat untuk mengawasi manusia siang dan malam,
menjaga kesehatan mereka, dan mencatat semua amal mereka. Inilah
makna ayat: “wa inna ‘alaikum lahaafizhiin, kiraaman kaatibiin, ya’lamuuna
maa tafaluun” (Padahal sesungguhnya bagi kamu ada (malaikat-malaikat)
yang mengawasi (pekerjaanmu), yang mulia (di sisi Allah) dan mencatat

'3 Fii zhilalil quran oleh Ustdz Sayyed Quthub, 3/1376. Darusy Syurug, Bairut, Cet.
Xl, 1405h/1985m.

14 Ibid: 6/3838.

5 Dr. Wahbah Az Zuhaily adalah seorang akademisi yang tekun dalam melakukan
studi ilmiyah terutama dlam ilmu fikih sehingga berhasil merangkum semua kajian fikih
dengan segala madzhabnya secara komprehensif dalam bukunya yang popular : “Al fighul
Islami wa adillatuhu”. Lalu merangkum semua buku tafsir dalam bukunya “at tafsirul munir fil
agidah wasy syariah wal manhaj”. Hidup di Siria sebagai penulis akademisi dan ulama.



El-Hikmah: Vol. VIII/ No.1 Desember 2015

(pekerjaan-pekerjaanmu itu), mereka mengetahui apa yang kamu kerjakan)
(QS Al Infithar : 10-12)'°.

Penutup

Dari pembahasan di atas kita bisa mendapatkan beberapa
kesimpulan berikut : Pertama, bahwa hakikat kesatuan Al Quran telah
menjadi keyakinan para ulama tafsir sepanjang sejarah. Karenanya mereka
mengakui bahwa tafsir yang paling baik adalah dengan berdasarkan Al
Quran. Karena ayat-ayat Al Quran saling menjelaskan antara satu dengan
lainnya. ltulah rahasia mengapa mereka mengatakan bila anda ingin
menjelaskan makna ayat atau makna kalimat dalam satu ayat hendaklah
pertama-tama mencari dalam Al Qur'an sendiri. Sebab Al Quran satu
kesatuan, saling bersinergi, tak terpisahkan.

Kedua, banyak bukti-bukti bahwa ayat-ayat dalam Al Quran saling
menjelaskan antara satu dengan lainnya. Dan ini adalah bukti bahwa Al
Quran satu kesatuan. Karena itu para ulama ketika membuat ranking tafsir,
mereka mengatakan bahwa tafsir yang paling baik adalah yang merujuk
kepada Al Quran. ltulah yang dikenal dengan “tafsirul Qur'an bil Quran’.
Nabi saw. sendiri dialah yang pertama-tama memulai dengan cara
penfasiran seperti ini. Maka para sahabat dan para ulama berusaha
dengan segala kemampuan untuk ikut jejak tafsir kenabian ini.

Ketiga, bahwa para ulama tafsir baik yang klasik maupun yang
modern telah melakukan metodologi “tafsirul Quran bil Quran” ini. Yaitu
dengan menjelaskan maksud ayat melalui ayat lainnya yang mempunyai
kemiripan makna. Atau menjelaskan makna kata dalam suatu ayat dengan
kata yang sepadan dalam ayat lainnya. Atau dengan menjadikan ayat
sebagai dalil atas penjelasan dari ayat yang ia tafsirkan. Cara seperti ini
secara tidak langsung adalah bukti keyakinan mereka terhadap hakikat
kesatuan Al Quran. Dan sekaligus ini menunjukkan betapa meyakini
hakikat kesatuan Al Quran adalah sangat membantu untuk memahami
pesan Al Quran secara lengkap dan komprehensif serta terhindar dari cara
pandang yang parsial. Di mana membuat Al Quan seakan kontaradiksi
antara satu dengan lainnya.

6 At tafsirul Munir, oleh Dr. Wahbah Az Zuhaily, darul Fikr Al Mu’ashir, Bairut, Cet
I, 1411h/1991m. untuk mendapatkan tambahan contoh lihat tafsirnya pada ayat 20 surah An
Naba’, ibid 30/17.



El-Hikmah: Vol. VIII/ No.1 Desember 2015

Daftar Pustaka

Al Burhan fii Ulumil Quran, oleh Imam Badruddin Az Zarkasy, Tahqiq Dr.
Yusuf Abdurrahman dkk, Darul Ma’rifah, Bairut, cet. |,
1410h/1990m.

Mugaddimah fii Ushuulit tafsiir, oleh Imam Ibn Taimiyah, Al Maktabah Al
ilmiyah, Lahore, 1388 h.

Al ltgaan fii uluumil Quran, oleh Imam Jalaluddin As Suyuthi, Mansyratir
Ridha, tanpa tahun.

Tafsirul Quanil Azhim, “Al manar”, oleh Muhammad Rasyid Ridha, Darul
Marifah Bairut, Cet II, tanpa tahun.

Sahih Bukhari, 5/2238, Kitab Al Adab, no : 5665, tahqiq Dr. Mushthafa Dieb
Al Bigha, Dar Ibn Katisr Al Yamamabh, cet Ill, 1987m.

Al Mustadrak ‘alash shahihain, oleh Imam Al hakim, 4/272, no : 7617.
Tahqgiq Mushthafa Abdul Qadir Atha’, Darul Kutub Al limyah Bairut,
Cet. |, 1411h/1990m.

Mafatihul ghaib, “At tafsirul Kabiir” oleh Imam Ar Razi, Daru ihyaut Turats Al
Araby. Bairut, Cet.lll, 1420h.

Tafsir Al Bahrul Mubhiith, oleh Abu hayyan, tahgig Asy Syaikh Adil Ahmad
dkk, Darul Kutub Al limiyah, Bairut, Cet. I, 1413h/1993m.

Fii zhilalil quran oleh Ustdz Sayyed Quthub, Darusy Syurug, Bairut, Cet. XI,
1405h/1985m.

At tafsirul Munir, oleh Dr. Wahbah Az Zuhaily, darul Fikr Al Mu’ashir, Bairut,
Cet |, 1411h/1991m.



