
METODOLOGI TAFSIR AYAT DENGAN AYAT LAIN DAN KONSEP 

 

Amir Faishol Fath 

 

تؤكد حقيقة الوحدة القرآنية على أن القرآن يفسر بعضه بعضا. وهذه 
الحقيقة واضحة جدا في القرآن يلحظها كل متدبر لآياته. ولذلك كان 

يهتم كثرا بتفسير القرآن بالقرآن. بل إنهم كانوا يتواصون  علماء التفسير
فيما بينهم بأن  تفسير القرآن بالقرآن أحسن طرق التفسير. وقد بدأ 
الرسول صلى الله عليه وسلم بنفسه بسن هذا المنهج من التفسير. ومن ثم 
قال الإمام الزركشي : أحسن طرق التفسير أن يفسر القرآن بالقرآن، فما 

في مكان فقد فصل في موضع آخر. وما اختصر في مكان فقد أجمل 
بسط في موضع آخر. ولذلك قال الإمام السيوطي : من أراد تفسير 

 الكتاب العزيز طلبه أولا من القرآن . وإليك تفصيل هذه المقالة . 
 

Keywords: Metodologi, Tafsir, Ayat, Konsep Kesatuan 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



74 El-Hikmah: Vol. VIII/ No.1 Desember 2015 

Pendahuluan 

 Al Quran satu kesatuan tak terpisahkan, karenanya tidak mungkin 
seorang paham satu ayat tanpa melihat ayat lain yang menjelaskannya. 
Inilah keyakinan yang selalu tertanam dalam diri ulama tafsir. Mereka 
sebagai ahli tafsir selalu mengutamakan Al Quran sendiri sebagai referensi 
utama untuk memahami makna dan maksud suatu ayat. Imam Az Zarkasyi 
mengatakan: “Paling baiknya metodologi tafsir adalah menafsirkan Al 
Quran dengan Al Quran sendiri. Sebab apa yang nampak umum maknanya 
di satu ayat telah dijelaskan dalam ayat lain dan apa yang nampak ringkas 
dalam satu ayat telah didetilkan dalam ayat lain”1.   

Imam Ibn Taimiyah juga menegaskan hal yang sama dalam 
kitbanya “Muqaddimah fii Ushulit tafsiir”2. Begitu juga Imam Jalaluddin As 
Suyuthi mengatakan : “siapa yang ingin menafsirkan Al Qur’an hendaklah 
pertama-tama ia mencari penjelasannya dalam Al Qur’an”3. Dari ulama 
tafsir modernpun sangat mendukung cara penasiran ini. Simaklah Asy 
Syeikh Rasyid Ridha berkata : “sangat lebih baik jika setiap kata dalam Al 
Quran dipahami berdasarkan penjelasan Al Quran sendiri, yaitu dengan 
cara mengumpulkan ayat-ayat terkait yang tersebar dalam surah-surah 
lainnya”4.  

 Jadi hampir bisa dikatakan bahwa para ulama tafsir telah 
bersepakat akan pentingnya tafsir dengan berdasarkan Al Qur’an sendiri. 
Sebab Al Quran telah menjelaskan dirinya sendiri dan selalu saling 
membenarkan antara satu ayat dengan lainnya. Inilah hakikat kesatuan Al 
Quran yang harus selalu dipahami oleh setiap muslim. Bahwa Al Quran 
dari Allah swt. Dan setiap yang dari Allah pasti saling bersinergi antar 
bagian-bagiannya. Di alam semesta ini ada yang kita kenal dengan istilah 
ekosistem, bahwa semua wujud di alam ini saling bersinergi antara satu 
dengan lainnya. Demikian dalam tubuh kita, ada sinergi antara satu organ 
dengan lainnya. Saking jelasnya hakikat sinergi ini sampai-sampai Nabi 
saw. merindukan umatnya agar bersinergi seperti satu tubuh ini5.  

                                                           
1 Al Burhan fii Ulumil Quran, oleh Imam Badruddin Az Zarkasy : 2/315, Tahqiq Dr. 

Yusuf Abdurrahman dkk, Darul Ma’rifah, Bairut, cet. I, 1410h/1990m.  
2 Lihat Muqaddimah fii Ushuulit tafsiir, oleh Imam Ibn Taimiyah, Al Maktabah Al 

ilmiyah, Lahore, 1388 h 
3 Al Itqaan fii uluumil Qur’an, oleh Imam Jalaluddin As Suyuthi, 4/200,  
4 Tafsir Al manar, oleh Muhammad rasyid Ridha, 1/22. Darul Ma’rifah Bairut, Cet II, 

tanpa tahun.   
5 Nabi saw. bersabda : “Anda akan melihat orang-orang beriman saling 

menyayangi dan mencintai di antara mereka bagai satu tubuh, bila satu anggota tubuh sakit 
semua anggota yang lain meriang karena merasakan sakitnya” (HR. Bukhari, Sahih 
Bukhari, 5/2238, Kitab Al Adab, no : 5665, tahqiq Dr. Mushthafa Dieb Al Bigha, Dar Ibn 
Katisr Al Yamamah, cet III, 1987m.  



El-Hikmah: Vol. VIII/ No.1 Desember 2015 75 

 

 

Al Quran sebagai firman Allah, juga demikian, satu kesatuan, saling 
berkait dan saling melengkapi bagai satu struktur yang indah dan 
mengagumkan. Allah swt. berfirman:  

هِ لَوَجَدوُا فيِهِ اخْتلََِفاً كَثِيرًا أفَلَََ يَتدَبََّرُونَ الْقرُْآنَ   ﴾٨٢﴿وَلوَْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللّـَ

Artinya:“Maka apakah mereka tidak memperhatikan Al Quran? 
Kalau kiranya Al Quran itu bukan dari sisi Allah, tentulah mereka mendapat 
pertentangan yang banyak di dalamnya” (QS. An Nisa’ : 82).  

Karenanya para ulama tafsir sepanjang sejarah, dan apapun corak 
tafsir yang mereka tulis selalu menggunakan motodologi ini, yaitu “tafsir 
ayat dengan ayat lainnya” (tafsirul qur’an bil qur’an).   

Nabi saw. sendiri juga telah melakukan cara ini dalam menjelaskan 
makna ayat. Diriwayatkan bahwa suatu hari para sahabat pernah 
dirisaukan oleh kata “zhulmun” dalam ayat: “alladziina aamanuu wa lam 
yalbissuu iimaanahum bi zhulmin ulaaika lahumul amnu wa hum 
muhtaduun” (Orang-orang yang beriman dan tidak mencampuradukkan 
iman mereka dengan kezaliman, mereka itulah yang mendapat keamanan 
dan mereka itu adalah orang-orang yang mendapat petunjuk) (QS. Al 
An’am : 82).  

Para sahabat risau karena paham dari kata “zhulmun” ini adalah 
dosa. Sementara bahwa tidak mungkin ada seorang yang sempurna tanpa 
dosa. Lalu kalau setiap dosa dianggap kedzaliman ini sungguh sangat 
berat. Karena setiap manusia pasti punya dosa. Seperti kata Nabi saw. 
“kullu banii Aadam khaththaauun wa kharul khaththaaiin at tawwabuun” 
(setiap anak Adam tidak bisa terhindar dari salah dan paling baiknya 
seorang yang berbuat salah adalah yang bertaubat)6. Melihat situasi 
tersebut nabi segera menjelaskan bahwa maksud kata “zhulmun” dalam 
ayat tersebut adalah “asy syirku” (kemusyrikan). Lalu nabi saw. menyebut 
ayat lain yang menjelaskannya : “innasy syirka la zhulmun ‘azhiim” 
(sungguh setiap kemusyrikan adalah kazhaliman yang besar) (QS. Luqman 
: 13).  

Al Quran Satu Kesatuan Saling Menjelaskan Antar Bagiannya 

Hakikat kesatuan Al Quran ini sangat jelas dalam Al Quran. Ambil 
saja misalnya pembukaan surah Al Baqarah. Di situ kita menemukan 
bagimana kata “almuttaquun” (orang-orang yang bertakwa) dijelaskan 
langsung maksudnya pada ayat berikutnya. Allah swt. berfirman:  

                                                           
6 Al Mustadrak ‘alash shahihain, oleh Imam Al hakim, 4/272, no : 7617. Tahqiq 

Mushthafa Abdul Qadir Atha’, Darul Kutub Al Ilmyah Bairut, Cet. I, 1411h/1990m.  



76 El-Hikmah: Vol. VIII/ No.1 Desember 2015 

لِكَ الْكِتاَبُ لََ رَيْبَ  لََةَ  ﴾٢﴿هُدىً لِِّلْمُتَّقِينَ  فِيهِ  ذَٰ الَّذِينَ يؤُْمِنوُنَ بِالْغَيْبِ وَيقُِيمُونَ الصَّ

ا رَزَقْنَاهُمْ ينُفِقوُنَ  وَالَّذِينَ يؤُْمِنوُنَ بمَِا أنُزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أنُزِلَ مِن قَبْلِكَ  ﴾٣﴿ وَمِمَّ

بِِّهِمْ  ﴾٤﴿ نوُنَ وَبِالْْخِرَةِ هُمْ يوُقِ  ن رَّ ئكَِ عَلَىٰ هُدىً مِِّ ٰـ ئكَِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ  أوُلَ ٰـ  ﴾٥﴿ وَأوُلَ

Artinya:“Kitab (Al Quran) ini tidak ada keraguan padanya; petunjuk bagi 
mereka yang bertakwa,  (yaitu) mereka yang beriman kepada yang ghaib, 
yang mendirikan shalat, dan menafkahkan sebahagian rezeki yang Kami 
anugerahkan kepada mereka.  dan mereka yang beriman kepada Kitab (Al 
Quran) yang telah diturunkan kepadamu dan Kitab-kitab yang telah 
diturunkan sebelummu, serta mereka yakin akan adanya (kehidupan) 
akhirat. Mereka itulah yang tetap mendapat petunjuk dari Tuhan mereka, 
dan merekalah orang-orang yang beruntung” (QS. Al Baqarah: 2-5).  

 Demikian juga ketika menjelaskan kata “halu’aa” (berkeluh kesah 
dan kikir) dalam surah Al Ma’arij, Allah swt. langsung memaparkan pada 
ayat berikutnya:  

نسَانَ خُلِقَ هَلوُعًا  وَإذِاَ مَسَّهُ الْخَيْرُ  ﴾٢٠﴿ إذِاَ مَسَّهُ الشَّرُّ جَزُوعًا ﴾١٩﴿ إِنَّ الِْْ

 ﴾٢١﴿ مَنوُعًا

“Sesungguhnya manusia diciptakan bersifat keluh kesah lagi kikir. Apabila 
ia ditimpa kesusahan ia berkeluh kesah, dan apabila ia mendapat kebaikan 
ia amat kikir” (QS. Al Ma’arij : 19-21).  

Lihat juga ketika menjelaskan maksud kata “al qaari’ah” Allah 
langsung menggambarkannya pada ayat selanjutnya:  

وَتكَُونُ الْجِباَلُ  ﴾٤﴿ الْمَبْثوُثِ يَوْمَ يكَُونُ النَّاسُ كَالْفرََاشِ  ﴾٣﴿وَمَا أدَْرَاكَ مَا الْقَارِعَةُ 

 ﴾٥﴿ كَالْعِهْنِ الْمَنفوُشِ 

Artinya:“Tahukah kamu apakah hari Kiamat itu? Pada hari itu manusia 
adalah seperti anai-anai yang bertebaran, dan gunung-gunung adalah 
seperti bulu yang dihambur-hamburkan” (QS. Al Qari’ah: 3-5). 

 Itu contoh yang langsung dijelaskan dalam satu tempat. Ada juga 
contoh yang penjelasannya ada di tempat lain. Dan ini membutuhkan 
penelitian secara komprehensif terhadap Al Quran. Lihatlah ketika 
menjelaskan maksud ayat “yawmud din” (hari Kiamat) dalam surah Al 
Fatihah : 4. Penjelasan ayat ini tidak kita temukan di tempat yang sama, 
melainkan kita dapatkan dalam surah Al Infithar : 17-19. Allah swt 
berfirman : “wamaa adraaka maa yawmud diin, tsumma maa adraaka maa 
yawmud diin. Yawma laa tamliku nafsun linafsin syai’aa. Wal amru yawma 
idzin lillaa” (Tahukah kamu apakah hari pembalasan itu? Sekali lagi, 
tahukah kamu apakah hari pembalasan itu? (Yaitu) hari (ketika) seseorang 
tidak berdaya sedikitpun untuk menolong orang lain. Dan segala urusan 
pada hari itu dalam kekuasaan Allah).  



El-Hikmah: Vol. VIII/ No.1 Desember 2015 77 

 

 

Contoh lain lagi ketika menjelaskan ayat “alladziina an’amata 
‘alaihim” (orang-orang yang Engkau beri nikmat atas mereka) dalam surah 
Al Fatihah : 7, kita dapatkan penjelasannya dalam surah An Nisa’: 69, Allah 
swt. Berfirman: “Dan barangsiapa yang mentaati Allah dan Rasul(Nya), 
mereka itu akan bersama-sama dengan orang-orang yang dianugerahi 
nikmat oleh Allah, yaitu: Nabi-nabi, para shiddiiqiin, orang-orang yang mati 
syahid, dan orang-orang saleh. Dan mereka itulah teman yang sebaik-
baiknya”.   

 Masih termasuk contoh yang menguatkan pembahasan ini adalah 
ketika Al Quran menjelaskan makna kata “kalimaat” dalam ayat mengenai 
taubat Nabi Adam as. di mana Allah swt. mengajarkan agar mengucapkan 
“kalimaat” taubat. Allah berfriman : “fatalaqqaa aadamaa mir rabbihii 
kalimaatin fataaba ‘alaihi” (Kemudian Adam menerima beberapa kalimat 
dari Tuhannya, maka Allah menerima taubatnya). Dengan ayat ini saja kita 
tidak tahu “kalimat” apa yang diucapkan Nabi Adam as. Sehingga 
taubatnya diterima. Penjelasannya terdapat dalam surah Al A’raf : 23, yaitu: 
“ qaalaa rabbanaa zhalamanaa anfusanaa wa in lam taghfir lanaa wa 
tarhamnaa lanakunanna minal khaasirii” (Keduanya - Adam dan Hawa- 
berkata: "Ya Tuhan kami, kami telah menganiaya diri kami sendiri, dan jika 
Engkau tidak mengampuni kami dan memberi rahmat kepada kami, 
niscaya pastilah kami termasuk orang-orang yang merugi).  

Sungguhpun tidak mudah untuk menemukan penjelasan suatu ayat 
berdasarkan ayat lain dalam Al quran. Sebab dalam hal ini tidak saja 
membutuhkan hafalan yang kuat tetapi juga menuntut kecerdasan dan 
pengauasaan yang luar biasa terhadap bahasa Al Quran. Ambil saja 
misalnya kata “al ahdu” (perjanjian) dalam ayat : “wa awfuu bi ‘ahdii uufi bi 
ahdikum” (dan penuhilah janjimu kepada-Ku, niscaya Aku penuhi janji-Ku 
kepadamu). Di sini kita sulit menemukan penjelasan apa maksud janji kita 
kepada Allah swt. dan apa maksud janji Allah kepada kita jika kita 
memenuhi janji.  

Para ulama tafsir mendapatkan jawabannya dari surah Al Maidah : 
12. Bahwa janji kita kepada Allah adalah: “lain aqamtumush shalaata wa 
ataitumuz zakaata wa amantum bi rusulii wa azzrtumuuhum” (sungguh jika 
kamu mendirikan shalat dan menunaikan zakat serta beriman kepada 
rasul-rasul-Ku dan kamu bantu mereka dan kamu pinjamkan kepada Allah 
pinjaman yang baik) “akan Aku penuhi janjiKu kepadamu”. Apa itu? 
Jawabannya terdapat dalam ayat berikutnya yaitu: “la ukaffiranna ‘ankum 
sayyi’aatikum wa laudkhilannakum jannatin tajrii min tahtihal anhaar” 
(sungguh Aku akan menutupi dosa-dosamu. Dan sesungguhnya kamu 
akan Kumasukkan ke dalam surga yang mengalir air didalamnya sungai-
sungai).  

Dari penjelasan di atas tidak bisa dipungkiri bahwa Al Quran 
sebagai firman Allah benar-benar sangat sempurna. Semua ayatnya 



78 El-Hikmah: Vol. VIII/ No.1 Desember 2015 

mu’jzat. Tidak saja nampak dari keindahan sastranya tetapi juga dari 
keterkaitan antara ayat-ayatnya. Bahkan dari saling menjelaskan antara 
satu ayat dalam satu surah dengan ayat lain di surah lain. Inilah yang 
membuat para ulama tidak ragu untuk selalu mengatakan bahwa 
sebaiknya dalam memahami Al Qur’an merujuk terlebih dahulu kepada Al 
Qur’an itu sendiri. Jika tidak mendapatkan, silahkan cari pada rujukan 
berupa hadits dan penjelasan para sahabat. Sebab memang Al Quran satu 
kesatuanm setiap kata dan ayatnya merupakan satu bangunan yang kokoh 
yang saling bersinergi.  

Contoh Praktik Metode “Tafsir Al Quran bil Quran” dalam Berbagai 
Buku Tafsir Klasik Dan Moderen 

 Pertama, Imam Ar Razi7 ketika menafsirkan ayat: war ka’uu ma’ar 
raaki’iin” (dan ruku'lah beserta orang-orang yang ruku') (QS. Al baqarah: 
43) menyebutkan tiga poin lalu pada poin ketiga mengatakan: bahwa di 
antara makna kata ruku’ dalam ayat adalah merendahkan diri, dan 
menjauhi kesombongan. Ini seperti yang Allah perintahkan kepada orang-
orang beriman dalam ayat: “maka kelak Allah akan mendatangkan suatu 
kaum yang Allah mencintai mereka dan merekapun mencintai-Nya, yang 
bersikap rendah hati terhadap orang yang mukmin, yang bersikap keras 
terhadap orang-orang kafir, yang berjihad dijalan Allah, dan yang tidak 
takut kepada celaan orang yang suka mencela” (QS. Al Maidah : 54).  

Juga seperti yang Allah ajarkan kepada rasulNya: “dan 
rendahkanlah dirimu terhadap orang-orang yang mengikutimu, yaitu orang-
orang yang beriman” (QS. Asy Syu’ara’: 215). Pun seperti pujian Allah 
kepada rasulullah saw. dalam ayatNya : “Maka disebabkan rahmat dari 
Allah-lah kamu berlaku lemah lembut terhadap mereka. Sekiranya kamu 
bersikap keras lagi berhati kasar, tentulah mereka menjauhkan diri dari 
sekelilingmu” (QS. Ali Imran : 159). Begitu juga seperti dalam ayat: 
“Sesungguhnya penolong kamu hanyalah Allah, Rasul-Nya, dan orang-
orang yang beriman, yang mendirikan shalat dan menunaikan zakat, 
seraya mereka melakukan ruku’ (QS. Al maidah 55). Dari semua itu jelas 
bahwa setelah diperintahkan shalat, membayar zakat lalu diperintahkan 
setelah itu untuk ruku’ maksudnya tunduk merendahkan hati dan tidak 
sombong”8.  

                                                           
7 Imam Ar Razi seorang ahli tafsir klasik yang sangat popular dengan kitabnya “at 

tafsiirul kabiir” wafat pada tahun 606h. Ar razi adalah ahli ilmu kalam, karenanya dalam 
tafsirnya penu dengan diskusi yang menjawab segala penyimpangan dalam pemikiran Ilmu 
Kalam.  

8 Mafatihul ghaib, oleh Imam Ar Razi, 3/48. Contoh yang bisa dilihat dalam tafsirnya 
terhadap ayat 97 dalam surah Ali Imran, ibid 8/166, juga tafsirnya tehadap ayat 117, surah 
Hud, ibid : 18/78.  



El-Hikmah: Vol. VIII/ No.1 Desember 2015 79 

 

 

 Kedua, Imam Abu hayyan9 dalam tafsirnya terhadap kata 
“mawaddah” (kasih sayang) dalam ayat: “wa qaala in namat takhadztum 
min duunillahi awtsaanan mawaddatan bainakum fil hayaatid dunya” (Dan 
berkata Ibrahim: "Sesungguhnya berhala-berhala yang kamu sembah 
selain Allah adalah untuk menciptakan perasaan kasih sayang di antara 
kamu dalam kehidupan dunia ini). Di sini Abu Hayyan mengatakan bahwa 
mereka menyembah patung karena mawaddah (kecintaan) di antara 
mereka. Lalu Abu hayyan mengatakan bahwa ini seperti ayat: “wa minan 
naasi man yattakhidzu min duunillahi andadan yuhibbunahum kahubbillahi” 
(Dan diantara manusia ada orang-orang yang menyembah tandingan-
tandingan selain Allah; mereka mencintainya sebagaimana mereka 
mencintai Allah)10.  

Lalu dalam tafsirnya terhadap ayat: “innamaa amwaalukum wa 
awlaadukum fitnah” (Sesungguhnya hartamu dan anak-anakmu hanyalah 
cobaan (bagimu), dan di sisi Allah-lah pahala yang besar) (QS. At 
Taghabun: 15), di sini Abu Hayyan mengatakan mengapa didahulukan 
penyebutan harta atas anak-anak sebagai fitnah, sebab fitnah harta jauh 
lebih besar dari pada fitnah anak. Lalu Abu hayyan menyebutkan ayat lain 
yang menguatkan penjelasannya tersebut yaitu: “kalla innal insaana 
layathghaa ar ra aahustghna” (Ketahuilah! Sesungguhnya manusia benar-
benar melampaui batas, karena dia melihat dirinya serba cukup) (QS. Al 
Alaq : 6-7) Dalam ayat lain dikatakan: “Orang-orang Badwi yang tertinggal 
(tidak turut ke Hudaibiyah) beralasan: "Harta dan keluarga kami telah 
merintangi kami” (QS. Al fath :11) 11.   

 Ketiga, Ustadz Sayyed Quthub12 dalam tafsrnya “fii zhilalil Quran” 
ketika menjelaskan makna “ar rajfah” dalam ayat: “falamma akhdzathumur 
rajfatu qaala rabbi law syi’ta ahlaktahum min qablu wa iyyaya” (Maka ketika 
mereka digoncang gempa bumi, Musa berkata: "Ya Tuhanku, kalau 
Engkau kehendaki, tentulah Engkau membinasakan mereka dan aku 
sebelum ini) (Qs. Al A’raf : 155). Di sini Ustadz Sayyed Quthub berkata 
bahwa dalam ayat ini tidak dijelaskan sebab terjadinya goncangan. Tetapi 

                                                           
9 Imam Abu hayyan, termasuk ahli tafsir klasik dengan kitab tafsirnya Al bahrul 

Muhith. Sebagai ahli ilmu Nahwu, Abu Hayyan dalam tafsirnya banyak mengupas masalah-
masalah nahwu, atau rahasia redaksi gramatika Al Quran. Wafat tahun 745h. Abu hayyan 
sangat mencintai majlis ilmu, dan terus memburu majlis ilmu sekalipun sudah mencapai 
level keimuan yang tinggi.  

10 Tafsir Al Bahrul Muhiith, oleh Abu hayyan : 7/144, tahqiq Asy Syaikh Adil Ahmad 
dkk, Darul Kutub Al Ilmiyah, Bairut, Cet. I, 1413h/1993m.  

11 Ibid : 8/276, untuk contoh lainnya bisa di lihat dalam tafsir Abu Hayyan terhadap 
ayat 114, surah Ali Imran, ibid : 3/39.  

12 Sayyed Quthub, seorang pemikir muslim modern, yang sangat energik dan 
penuh semangat dalam menyebarkan gerakan Islam. Bergabung dalam gerakan Ikhwanul 
Muslimin Sayyed Quthub kemudian dihukum mati oleh penguasa Mesir yang dzhalim 
karena membela pemikirannya untuk meneggakan peradaban Islam di muka bumi. Wafat 
dengan hukuman mati tahun 1966M.   



80 El-Hikmah: Vol. VIII/ No.1 Desember 2015 

ada ayat lain yang menjelaskannya yaitu dalam surah Al Baqarah :55-56, 
Allah swt. berfriman: “wa idz qultum yaa musaa lan nu’mina laka hatta 
narallaha jahratan fa akhdzatkumush shaa’iqatu wa antum tanzhuruun” 
(Dan (ingatlah), ketika kamu berkata: "Hai Musa, kami tidak akan beriman 
kepadamu sebelum kami melihat Allah dengan terang, karena itu kamu 
disambar halilintar, sedang kamu menyaksikannya". Berdasarkan 
penjelasan tersebut nampak Ustadz sayyed Quthub menjelaskan makna 
“ar rajfah” dengan “ash shaa’iqah”13.  

 Contoh lain lagi lihat ketika Sayyed Quthub menjelaskan makna 
“suyyirat” dalam ayat: “wa idzal jibaalu suyyirat” (dan apabila gunung-
gunung dihancurkan) (QS. At takwir: 3), Di sini Sayyed Quthub 
menjelaskan bahwa maksud kata suyyirat sama dengan “an nasf” seperti 
dalam ayat: “was aluunaka ‘anl jibaali faqul yansifuhaa rabbi nasfa” (Dan 
mereka bertanya kepadamu tentang gunung-gunung, maka katakanlah: 
"Tuhanku akan menghancurkannya (di hari kiamat) sehancur-hancurnya) 
(QS. Thaha : 105). Juga artinya “albassu” seperti dalam ayat: “wa busstail 
jibaalu bassaa, fakaanat habaa an munbatstsa” (dan gunung-gunung 
dihancur luluhkan seluluh-luluhnya, maka jadilah ia debu yang 
beterbangan) (QS. Al Waqiah: 5-6). Pun sama dengan ayat “ wa syyiratil 
jibaalu fa kaanat saraaba” (dan dijalankanlah gunung-gunung maka 
menjadi fatamorganalah ia) maksudnya dihancurkan sehancur-hancurnya 
sehingga seperti fatamorgana. Adapun permulaannya –kata Sayyed 
Quthub lebih kanjut- adalah goncangan seperti dalam ayat : “idzaa zulzilatil 
ardhu zilzaalaha” (apabila bumi digonvang dengan segoncang-
goncangnya) (QS. Az Zalzalah :1)14.  

 Keempat, Dr. Wahbah Az Zuhaily15, ketika menjelaskan kata “al 
qaahiru” dalam ayat “wa huawal qaahiru fawq ibaadihi wa yur silu alaikum 
hafazhah” (Dan Dialah yang mempunyai kekuasaan tertinggi di atas semua 
hamba-Nya, dan diutus-Nya kepadamu malaikat-malaikat penjaga) 
mengatakan bahwa maksudnya adalah “alhafzh” (Penjaga atau Pengawas) 
yang mengirim malaikat untuk mengawasi manusia siang dan malam, 
menjaga kesehatan mereka, dan mencatat semua amal mereka. Inilah 
makna ayat: “wa inna ‘alaikum lahaafizhiin, kiraaman kaatibiin, ya’lamuuna 
maa taf’aluun” (Padahal sesungguhnya bagi kamu ada (malaikat-malaikat) 
yang mengawasi (pekerjaanmu), yang mulia (di sisi Allah) dan mencatat 

                                                           
13 Fii zhilalil quran oleh Ustdz Sayyed Quthub, 3/1376. Darusy Syuruq, Bairut, Cet. 

XI, 1405h/1985m. 
14 Ibid: 6/3838.  
15 Dr. Wahbah Az Zuhaily adalah seorang akademisi yang tekun dalam melakukan 

studi ilmiyah terutama dlam ilmu fikih sehingga berhasil merangkum semua kajian fikih 
dengan segala madzhabnya secara komprehensif dalam bukunya yang popular : “Al fiqhul 
Islami wa adillatuhu”. Lalu merangkum semua buku tafsir dalam bukunya “at tafsirul munir fil 
aqidah wasy syariah wal manhaj”.  Hidup di Siria sebagai penulis akademisi dan ulama.  



El-Hikmah: Vol. VIII/ No.1 Desember 2015 81 

 

 

(pekerjaan-pekerjaanmu itu), mereka mengetahui apa yang kamu kerjakan) 
(QS Al Infithar : 10-12)16. 

 
Penutup 

 Dari pembahasan di atas kita bisa mendapatkan beberapa 
kesimpulan berikut : Pertama, bahwa hakikat kesatuan Al Quran telah 
menjadi keyakinan para ulama tafsir sepanjang sejarah. Karenanya mereka 
mengakui bahwa tafsir yang paling baik adalah dengan berdasarkan Al 
Quran. Karena ayat-ayat Al Quran saling menjelaskan antara satu dengan 
lainnya. Itulah rahasia mengapa mereka mengatakan bila anda ingin 
menjelaskan makna ayat atau makna kalimat dalam satu ayat hendaklah 
pertama-tama mencari dalam Al Qur’an sendiri. Sebab Al Quran satu 
kesatuan, saling bersinergi, tak terpisahkan.  

 Kedua, banyak bukti-bukti bahwa ayat-ayat dalam Al Quran saling 
menjelaskan antara satu dengan lainnya. Dan ini adalah bukti bahwa Al 
Quran satu kesatuan. Karena itu para ulama ketika membuat ranking tafsir, 
mereka mengatakan bahwa tafsir yang paling baik adalah yang merujuk 
kepada Al Quran. Itulah yang dikenal dengan “tafsirul Qur’an bil Quran”. 
Nabi saw. sendiri dialah yang pertama-tama memulai dengan cara 
penfasiran seperti ini. Maka para sahabat dan para ulama berusaha 
dengan segala kemampuan untuk ikut jejak tafsir kenabian ini.  

 Ketiga, bahwa para ulama tafsir baik yang klasik maupun yang 
modern telah melakukan metodologi “tafsirul Quran bil Quran” ini. Yaitu 
dengan menjelaskan maksud ayat melalui ayat lainnya yang mempunyai 
kemiripan makna. Atau menjelaskan makna kata dalam suatu ayat dengan 
kata yang sepadan dalam ayat lainnya. Atau dengan menjadikan ayat 
sebagai dalil atas penjelasan dari ayat yang ia tafsirkan. Cara seperti ini 
secara tidak langsung adalah bukti keyakinan mereka terhadap hakikat 
kesatuan Al Quran. Dan sekaligus ini menunjukkan betapa meyakini 
hakikat kesatuan Al Quran adalah sangat membantu untuk memahami 
pesan Al Quran secara lengkap  dan komprehensif serta terhindar dari cara 
pandang yang parsial. Di mana membuat Al Quan seakan kontaradiksi 
antara satu dengan lainnya.    

 

 

 

 

                                                           
16 At tafsirul Munir, oleh Dr. Wahbah Az Zuhaily, darul Fikr Al Mu’ashir, Bairut, Cet 

I, 1411h/1991m. untuk mendapatkan tambahan contoh lihat tafsirnya pada ayat 20 surah An 
Naba’, ibid 30/17.  



82 El-Hikmah: Vol. VIII/ No.1 Desember 2015 

Daftar Pustaka 

Al Burhan fii Ulumil Quran, oleh Imam Badruddin Az Zarkasy, Tahqiq Dr. 
Yusuf Abdurrahman dkk, Darul Ma’rifah, Bairut, cet. I, 
1410h/1990m.  

Muqaddimah fii Ushuulit tafsiir, oleh Imam Ibn Taimiyah, Al Maktabah Al 
ilmiyah, Lahore, 1388 h. 

Al Itqaan fii uluumil Qur’an, oleh Imam Jalaluddin As Suyuthi, Mansyratir 
Ridha, tanpa tahun.  

Tafsirul Quanil Azhim, “Al manar”, oleh Muhammad Rasyid Ridha, Darul 
Marifah Bairut, Cet II, tanpa tahun.  

Sahih Bukhari, 5/2238, Kitab Al Adab, no : 5665, tahqiq Dr. Mushthafa Dieb 
Al Bigha, Dar Ibn Katisr Al Yamamah, cet III, 1987m. 

Al Mustadrak ‘alash shahihain, oleh Imam Al hakim, 4/272, no : 7617. 
Tahqiq Mushthafa Abdul Qadir Atha’, Darul Kutub Al Ilmyah Bairut, 
Cet. I, 1411h/1990m. 

Mafatihul ghaib, “At tafsirul Kabiir” oleh Imam Ar Razi, Daru ihyaut Turats Al 
Araby. Bairut, Cet.III, 1420h.  

Tafsir Al Bahrul Muhiith, oleh Abu hayyan, tahqiq Asy Syaikh Adil Ahmad 
dkk, Darul Kutub Al Ilmiyah, Bairut, Cet. I, 1413h/1993m. 

Fii zhilalil quran oleh Ustdz Sayyed Quthub, Darusy Syuruq, Bairut, Cet. XI, 
1405h/1985m. 

At tafsirul Munir, oleh Dr. Wahbah Az Zuhaily, darul Fikr Al Mu’ashir, Bairut, 
Cet I, 1411h/1991m. 


