
MENYOAL KOALISI DALAM DAKWAH ISLAM 
 

Fahmi Rusydi 

 

Abstract: Questioned on Coalition in Islamic Da'wah. Speaking about 
the coalition, the first concern is related to political issues, the power 
sharing. But the word "coalition" is used also for other fields outside of 
politics. Coalition used when joining multiple people or groups with the 
same goal. In politics, the coalition is often associated with parties. 
Coalition is a partnership between the parties or other political forces in 
order to fight an aspiration or certain ideals. This is usually indicated for the 
party which would form government. Indeed, the coalition is not only 
discussed in today's modern country, but this discussion has long been 
known in the history of Islam. Coalition when it was translated as covenant 
to defend injustice and brings truth and restore the rights of the oppressed. 

 

Keywords: coalition, agreement, political parties, maslahah 

 

Abstrak: Menyoal Koalisi dalam Dakwah Islam. Berbicara tentang koalisi 
maka yang pertama yang menjadi perhatian adalah masalah yang 
berkaitan dengan politik yakni power sharing (bagi-bagi kekuasaan). Tetapi 
kata koalisi digunakan juga untuk bidang-bidang lain di luar politik. koalisi 
digunakan ketika bergabungnya beberapa orang atau kelompok dengan 
tujuan yang sama. Dalam bidang politik, koalisi sering kali dihubungkan 
dengan partai-partai. Koalisi adalah persekutuan antara partai atau 
kekuatan politik lain demi memperjuangkan suatu aspirasi atau cita-cita 
tertentu. Ini biasanya ditunjukkan bagi partai yang akan membentuk 
pemerintahan. Sejatinya, koalisi ini tidak hanya diperbicangkan dalam 
negara modern saat ini, namun perbicangan ini sudah lama dikenal dalam 
sejarah Islam. Koalisi saat itu diterjemahkan dengan perjanjian untuk 
membela ketidakadilan dan mengusung kebenaran serta mengembalikan 
hak-hak yang teraniaya.  

 

Kata kunci: koalisi, perjanjian, partai politik, maslahah 

 

 

 

 



El-Hikmah: Vol. VIII No.2 April 2016 47 

 

 

Pendahuluan 

Dalam kehidupan sosial masyarakat, manusia tidak bisa hidup 
dengan dirinya sendiri. Karena itu manusia saling membutuhkan, saling 
memerlukan antara satu dengan yang lainnya. Peraturan dan hukum pun 
seolah-olah tidak berlaku bagi manusia jika manusia hanya seorang diri 
karena hukum merupakan gejala sosial itu sendiri.  

Kelihatannya, kebutuhan akan orang lain itu merupakan fitrah 
manusia.  Kebutuhan itu sejatinya dalam berbagai sektor baik pendidikan, 
kebudayaan, sosial, ekonomi  maupun politik. Manusia menjadi kuat 
dengan menjadi super team tentunya dengan saling berbagi, bersinergi 
dan berdedikasi untuk memperoleh kekuatan yang tidak tertandingi.  

Belakangan ini cukup ramai diperbincangkan apalagi menjelang 
pemilihan umum dengan apa yang disebut dengan koalisi. Tentunya koalisi 
yang berarti bergabungnya beberapa elemen masyarakat atau partai poltik 
untuk mendukung satu kebijakan politik tertentu secara bersama-sama. 
Kecenderungan koalisi antar politik dalam perjalanan bangsa ini pun sering 
terjadi baik di tingkat nasional maupun tingkat daerah. 

Koalisi bisa terjadi dalam pemerintahan maupun dalam parlemen, 
apalagi dalam rangka memenangkan para kandidat yang diusungnya baik 
tingkat pusat sampai tingkat desa –jika memungkinkan- yang bertujuan 
biasanya untuk memperkuat pemerintah baik dari dalam pemerintahan 
maupun di parlemen.   

Berbicara tentang koalisi maka yang pertama muncul dalam benak 
seseorang adalah masalah yang berkaitan dengan politik yakni power 
sharing (bagi-bagi kekuasaan). Tetapi kata koalisi digunakan juga untuk 
bidang-bidang lain di luar politik. Misalnya koalisi antara perusahaan dan 
sejenisnya. Kata koalisi ini digunakan ketika bergabungnya beberapa orang 
atau kelompok dengan tujuan yang sama.  

Dalam bidang politik, koalisi sering kali dihubungkan dengan partai-
partai. Koalisi adalah persekutuan antara partai atau kekuatan politik lain 
demi memperjuangkan suatu aspirasi atau cita-cita tertentu. Ini biasanya 
ditunjukkan bagi partai yang akan membentuk pemerintahan.1 

Koalisi partai politik merupakan fenomena yang sering berlaku 
dalam sistem pemerintahan parlementer. Koalisi dibutuhkan untuk 
membentuk pemerintahan kabinet dari partai-partai yang memiliki suara di 
parlemen. Partai pemenang Pemilu memiliki kesempatan untuk 
membentuk kabinet dengan memperhatikan dukungan mayoritas di 
parlemen. Kenyataannya, gejala koalisi partai tidak hanya terjadi dalam 
sistem parlementer. Dalam sistem presidensiil pun dikenal koalisi partai 

                                                           
1 Sapto Waluyo, Kebangkitan Politik Dakwah, (Bandung: Harakatuna Publishing, 

2005), hal 20. 



48 El-Hikmah: Vol.VIII No.2 April 2016 

politik, misalnya dalam proses pengambilan keputusan di parlemen, partai-
partai di parlemen melakukan koalisi demi meloloskan kebijakan tertentu. 
Pembentukan kabinet selama ini merupakan versi tertentu dalam koalisi. 
Presiden mempertimbangkan koalisi partai pendukungnya untuk mengisi 
posisi dalam kabinet.2  

Dalam sistem Presidensiil sejatinya Kepala Negara tidak 
bertanggung jawab kepada parlemen melainkan bertanggungjwab kepada 
rakyat yang memilihnya, Presiden tidak berwenang membubarkan 
parlemen dan kabinet sepenuhnya bertanggungjawab kepada presiden.3 
Namun demi pertimbangan kepentingan tertentu, maka koalisi partai dalam 
kabinet dapat dilakukan.  

Selanjutnya tulisan berikut ini tidak menyoroti koalisi partai politik 
yang terjadi akhir-akhir ini. Namun tulisan ini hendak mengetahui dan 
menyoal lebih mendalam akankah koalisi politik ini dikenal dalam dakwah 
Islam.  

Definisi Koalisi Politik  

Koalisi Politik sepadan dengan istilah dalam Islam dengan al-tahâluf 
al-Siyâsiy, al-tahâluf  berasal dari kata al-hilfu yang berarti al-‘ahdu yaitu 
perjanjian, kesepakatan dan sumpah. Kata jamak atau pluralnya adalah 
ahlâf.4 Sementara Munir Muhammad Ghadban menyebutkan, al-Hilfu 
adalah bersumpah atau berjanji untuk saling membantu, tolong menolong 
dan dalam mengambil kesepakatan.5  

Adapun al-Siyâsiy berasal dari kata sâsa yasûsu siyâsah. Siyâsah 
yang berarti politik.6 Politik dalam Islam sudah lama dikenal dalam 
kepustakaan Islam dengan istilah al-Fiqhu al-Siyâsiy atau Fiqh al-Siyâsah 

                                                           
2 Sri Budi Eko Wardani, Koalisi Partai Politik dalam Pemilihan Kepala Daerah 

secara Langsung, (Tesis UI, 2007), hal 12. 
3 Jimly Asshiddiqie, Pengantar Hukum Tata Negara, Jilid 2 (Jakarta: Sekretariat 

Jenderal dan Kepaniteraan Mahkamah Konstitusi RI), hal 60. 
4 Lihat Ibrahim Anis, dkk, al-Mu’jam al-Washîth, (tp.tt) hal 192. 
5 Munir Muhammad Gadhban, al-Tahâluf al-Siyâsi fi al-Islâm, terj, (Jakarta: 

Pustaka al-Kautsar, 2001) hal 11. 
6 Hubungan Islam dan politik selalu menjadi pembicaraan menarik. Bahkan telah 

menjadi perdebatan yang cukup lama di kalangan pemikir muslim. Perdebatan itu telah 

berlangsung sejak hampir satu abad dan berlangsung hingga dewasa ini. Ketegangan 

perdebatan hubungan agama dan politik ini diilhami oleh hubungan yang agak canggung 

antara Islam sebagai agama dan negara. Relasi antara Islam dan politik menjadi parameter 

menentukan dalam pemikiran politik Islam. Dari relasi ini menghasilkan dua arus besar 

politik Islam, yakni pandangan yang meyakini bahwa Islam sebagai agama yang mengatur 

seluruh aspek kehidupan termasuk politik, dan pandangan sekuler yang memisahkan antara 

agama dan politik. Lihat Azyumardi Azra, Pergolakan Politik Islam, (Jakarta: Paramadina, 

1996) hal 1. dan lihat Yusuf Al-Qaradhawi, al-Siyâsah al-Syar’iyyah, (Cairo: Maktabah 

Wahbah, 1998), hal 33. 



El-Hikmah: Vol. VIII No.2 April 2016 49 

 

 

al-Syar’iyyah.  Jadi, fiqh siyâsah adalah ilmu yang mempelajari ihwal-ihwal 
atau seluk beluk pengaturan urusan umat dan negara dalam bentuk 
hukum, peraturan, kebijakan yang dibuat oleh penguasa dengan dasar-
dasar syariat demi mewujudkan kemaslahatan umat.7 

Koalisi Politik dalam Sirah Nabawiyah 

Koalisi bukanlah sesuatu yang baru baik dalam bidang politik 
maupun bidang lainnya, koalisi pernah terjadi jauh sebelum Nabi 
Muhammad Saw diangkat menjadi seorang Rasul. Koalisi dikenal sebelum 
datangnya Islam, koalisi disini semakna dengan kata al-Jiwâr yang berarti 
meminta perlindungan8. Meminta perlindungan ini dikenal pula dalam Al 
Qur’an misalnya disebutkan bahwa Allah Swt memerintahkan untuk 
melakukan al-Jiwâr atau istijârah (perlindungan) dengan sebaik-baiknya.  

وَإِنْ أَحَدٌ مِنَ الْمُشْركِِيَن اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلََمَ اللَّىِ ثُُى أبَْلِغْهُ مَأْمَنَهُ ذَلِكَ 
مُْ قَ وْمٌ لََ يَ عْلَمُونَ   بَِِنَّى

“Dan jika seorang diantara orang-orang musyrikin itu meminta perlindungan 
kepadamu, maka lindungilah ia supaya ia sempat mendengar firman Allah, 
kemudian antarkanlah ia ketempat yang aman baginya. Demikian itu 
disebabkan mereka kaum yang tidak mengetahui”. Qs.9:6. 

Selanjutnya, dalam masa hidupnya Rasulullah Saw telah 
melakukan beberapa kali melakukan koalisi dan perjanjian bahkan 
menyaksikannya sebelum dan sesudah diangkat menjadi Nabi. Bahkan 
ihwal tersebut sampai kepada pembentukan negara Islam maupun pasca 
pendirian negara di Madinah.    

Dalam sirah Ibnu Hisyam disebutkan bahwa adanya perjanjian-
perjanjian yang terjadi pada masa sebelum kenabian Muhammad Saw. 
Perjanjian tersebut antara lain perjanjian al-Muthayyibîn dan perjanjian al-
fudhûl. 

Diceritakan bahwa bangsa Quraisy memiliki enam kabilah, yaitu 
Abdul Dar, Ka’ab, Jamha, Sahna, Mahzum dan ‘Adiy (kabilah Ahlâf). Suatu 
kali  keturunan Abdul Manaf ingin mengambil kekuasaan dalam penjagaan 
ka’bah dan air zam-zam dari Abdul Dar serta ingin menyingkirkannya. 
Maka terjadi suatu perjanjian diantara mereka untuk saling menjaga 
kekuasaan yang telah diberikan dan untuk tidak saling memperebutkan. 
Kemudian Abdul Manaf membawa mangkok yang cukup besar diisi dengan 
minyak wangi untuk melakukan suatu perjanjian di depan ka’bah ditambah 

                                                           
7 J. Suyuti Pulungan, Fiqh Siyasah, (Jakarta: Grafindo Persada, 2002) hal 26. 
8 Lihat Muhammad Izzat Shaleh Anini, Ahkâmu al-Tahâluf al-Siyâsiy fi al-Fiqhi 

al-Islâmiy (Tesis, Universitas Najah al-Wathaniyah, Palestina, 2008) hal 9-13. 



50 El-Hikmah: Vol.VIII No.2 April 2016 

lagi dengan Kabilah Asad, Zahrah dan Tamim. Lalu mereka memasukkan 
tangannya ke dalam mangkok untuk melakukan perjanjian. Mereka 
menamakannya dengan ahlâf. Perjanjian ini selanjutnya  dikenal dengan 
perjanjian al-Muthayyibîn.9  

Koalisi al-Muthayyibîn sebagaimana yang telah disebutkan di atas. 
Rasulullah Saw pernah memberikan komentarnya terhadap perjanjian ini.  

ُ عَليَْهِ وَسَلَّمَ قاَلَ شَهِدْتُ حِلْفَ الْمُطَيَّبيِنَ مَ  ِ صَلَّى اللََّّ حْمَنِ بْنِ عَوْفٍ عَنْ النَّبِي  عَ عُمُومَتيِ وَأنَاَ غُلَامٌ عَنْ عَبْدِ الرَّ
 فمََا أحُِبُّ أنََّ لِي حُمْرَ النَّعمَِ وَأنَ يِ أنَْكثُهُ.

“Dari Abdul Rahman bin Auf, dari Nabi Saw bersabda: “Aku pernah 
menyaksikan ketika berlangsungnya perjanjian al-Muthayyibin, aku tidak 
mengingkarinya dan walaupun aku diberikan kekuasaan atas binatang 
ternak”.10  

Selain itu, Nabi Saw sebelum diangkat menjadi Rasul pernah 
menyaksikan  koalisi untuk membela orang-orang yang teraniaya. Koalisi 
itu dikenal dengan hilfu al-fudhûl.  

Kisahnya dimana orang-orang Quraisy terpanggil untuk melakukan 
perjanjian (baca:koalisi) maka mereka berkumpul di kediaman Abdullah bin 
Jad’an, karena ia orang yang paling dihormati dan paling tua usianya. 
Adapun mereka yang melakukan perjanjian ini adalah Bani Hasyim, Bani 
Muthalib, Asad bin Abdul Uzza, Zuhrah bin Kilab dan Tamim bin Murrah. 
Mereka melakukan perjanjian untuk tidak memberikan ruang perbuatan 
kezaliman di kota Mekkah baik terhadap penduduk pribumi maupun para 
pendatang serta yang bermukim di sana. Mereka siap akan menghadapi 
orang-orang yang akan melakukan kezaliman sampai ia meninggalkan 
kezaliman itu. Orang-orang Quraisy menamakan koalisi ini dengan hilfu al-
fudhûl.11  

Adapun sebab terjadinya adalah seorang Badui dari desa Zubaid 
datang ke kota Mekkah dengan membawa beberapa barang dagangan 
kemudian barang itu dibeli oleh al-Ash bin Wail, seorang yang kaya raya 
dan terpandang di kota Mekkah, tetapi ketika barang itu telah diserahkan 
kepada al-Ash bin Wail. Celakanya, dia tidak mau membayarnya. Maka 
seorang badui tadi meminta pertolongan kepada kelompok ahlâf (koalisi 
dari Abdul Bar, Makhzum, Jamh, Sahm dan Adi bin Ka’ab). Akan tetapi 
mereka menolak untuk memberi pertolongan dari kezaliman al-Ash bin 
Wail. Bahkan mereka menghardik laki-laki badui tersebut. Ketika badui dari 
desa Zubaid tidak ada tanggapan, kemudian ia naik ke bukit Abu Qubais 

                                                           
9 Munir Muhammad Gadhban, al-Tahâluf al-Siyâsi fi al-Islâm, terj, (Jakarta: 

Pustaka al-Kautsar, 2001),  hal 7. 
10 Lihat Musnad Ahmad, Juz 4, hal 79. 
11 Lihat Shafyu al-Rahman al-Mubarakfuri, al-Rahîq al-Makhtûm, (Mekkah: Dar 

al-Syaikhah, tt) hal 69. 



El-Hikmah: Vol. VIII No.2 April 2016 51 

 

 

(gunung di sekitar Masjid al-Haram) bersuara lantang  dengan 
melantunkan beberapa syair, inti dari syair itu menyebutkan bahwa tidaklah 
pantas tanah haram ditempati oleh orang yang berbuat dosa.  

Setelah mendengar seorang badui tadi maka berkumpulah Hasyim, 
Zuhra, dan Taimiy bin Murrah di kediaman Abdullah bin Jad’an.  Mereka 
sepakat berjanji dengan sungguh-sungguh untuk membela orang yang 
teraniaya dan akhirnya hak orang badui dikembalikan.12  

Nabi Saw ini sangat mendukung koalisi dalam bentuk seperti ini. 
Dalam dukungannya beliau menyatakan: “Kalau aku diundang (dalam hilfu 
al-Fudhûl) di masa Islam maka aku akan melayaninya”.13 Karena Nabi 
mengetahui persis bahwa Hilfu al-Fudhûl 14ditegakkan hanya untuk 
membela orang-orang yang teraniaya dan untuk mengembalikan hak-
haknya. Rasulullah Saw bersabda:  

سْلَامِ وَأيَُّ  ُ عَليَْهِ وَسَلَّمَ لََ حِلْفَ فيِ الْإِ ِ صَلَّى اللََّّ مَا حِلْفٍ كَانَ فيِ الْجَاهِلِيَّةِ عَنْ جُبيَْرِ بْنِ مُطْعِمٍ قاَلَ قاَلَ رَسُولُ اللََّّ
سْلَامُ إلََِّ شِدَّةً.  لمَْ يَزِدْهُ الْإِ

“Dari Jubair bin Muthim berkata, Rasulullah Saw bersabda: “Tidak ada 
perjanjian dalam Islam dan setiap perjanjian yang dilakukan  dalam masa 
Jahiliyyah sangat didukung oleh Islam”.15 

 

 Koalisi dalam masa pembentukan negara dimana banyak peristiwa 
yang penting yang terjadi pada masa itu. Peristiwa itu adalah bai’at (janji 
setia) aqabah pertama dan ba’iat aqabah kedua. Bai’at aqabah pertama 
didahului dengan masuk Islamnya enam orang pemuda dari Yatsrib yang 
berasal dari suku khazraj yang datang pada musim haji tahun 11 kenabian.   

Selanjutnya mereka berjanji untuk datang pada musim haji yang 
akan datang. Pada musim haji berikutnya tahun 12 kenabian bertepatan 
pada bulan Juli 621 M, dua belas orang anshar datang menemui dan 
membaiat Rasulullah Saw di Aqabah, sehingga baiat itu dikenal dengan 
baiat aqabah pertama. Selanjutnya Rasulullah Saw mengutus Mushab bin 
Umair  berangkat bersama mereka sebagai duta Islam pertama di 

                                                           
12 Shafyu al-Rahman al-Mubarakfuri, al-Rahîq al-Makhtûm, (Mekkah: Dar al-

Syaikhah, tt) hal 70. 
13 Diriwayatkan oleh Ibnu Ishaq (seorang terpercaya tetapi tadlis) dari Muhammad 

bin Zaid bin Muhajir (tsiqah) dari Thalhah bin Abdullah bin Auf (Tsiqah), beliau adalah 

seorang tabi’in. Hadits ini Mursal dan ketadlisan Ibnu Ishaq tidak melemahkan hadits 

tersebut. Karena Ibnu Ishaq tidak melakukan tadlis melainkan menyebutkan sanadnya. 

Lihat al-Tahâluf al-Siyasiy fi al-Islâm, hal 21.  
14 Perjanjian hilfu al-Fudhûl ini berdasarkan atas kesukuan dan kehadiran Nabi 

Muhammad Saw sebagai salah satu perwakilan dari kabilah Bani Hasyim.   
15 HR. Abu Daud, Lihat Sunan Abi Daud, bab fi al-hilfi, Juz 8, hal 139.  



52 El-Hikmah: Vol.VIII No.2 April 2016 

Madinah.16 Adapun peristiwa baiat aqabah kedua terjadi pada tahun 13 
kenabian bertepatan pada bulan Juni 622 M, mereka datang untuk 
melaksanakan ibadah haji berjumlah tujuh puluh lima orang, dua orang 
diantaranya wanita.  Setelah melaksanakan haji, mereka menemui 
Rasulullah Saw pada suatu malam, sementara Rasul Saw ditemani oleh 
pamannya Al-Abbas bin Abdul Muthalib. Pada malam itu Rasulullah Saw 
melakukan pembaitan kepada mereka.17  

Selain itu, tahâluf (koalisi) yang monumental dicatat dalam sejarah 
Islam adalah perjanjian damai dengan Yahudi di wilayah Madinah -ketika 
Rasul Saw hijrah ke Madinah- demi menciptakan keamanan dan 
penegakkan keadilan secara bersama.18 Perjanjian ini dikenal dengan 
piagam Madinah yang merupakan teks perjanjian Hak Asasi Manusia yang 
tertulis dalam sejarah Islam bahkan dianggap sebagai kodifikasi hukum 
yang terbaik di zamannya. 

Rasulullah Saw dalam melakukan koalisi ini dalam bisa dikatakan 
dalam pembentukan negara baru di Madinah. perjanjian dibuat antara 
muhajirin dan anshar yang berisikan seruan kepada orang-orang Yahudi 
agar memberikan kebebasan kepada mereka untuk memeluk agama Islam 
dan menjaga keselamatan harta benda mereka bahkan mereka saling 
memberikan persyaratan satu sama lain.  

Perjanjian (koalisi) memuat empat bagian penting. Pertama, 
Perjanjian persaudaraan sesama kaum muslim. Kedua, Perjanjian saling 
menolong antara kaum muslim dan kaum musyrik.  Ketiga, Perjanjian untuk 
melakukan kerja sama antara kaum muslim dengan kelompok besar 
lainnya (non muslim), Keempat, Peraturan-peraturan umum.19 

Contoh terakhir, Rasulullah Saw melakukan koalisi pasca 
pembentukan negara di Madinah. Perjanjian ini dibuat setidaknya dapat 
diikhtisarkan melalui empat tahapan berikut ini:  

Tahapan pertama, meskipun sudah ada perjanjian terdahulu 
dengan Rasulullah Saw, antara orang Yahudi dan orang Musyrik, namun 
Kafir Quraisy Mekkah masih saja tetap berupaya menimbulkan ancaman 
dan peringatan kepada suku Aus dan Khazraj.  

                                                           
16 Isi perjanjian (baiat) aqabah pertama: “Kami membaiat Rasulullah Saw untuk 

tidak menyekutukan Allah dengan sesuatu apapun, tidak mencuri, tidak berzina, tidak 

membunuh anak-anak, tidak mendatangkan kebohongan yang kami bawa baik di depan 

maupun di belakang, tidak bermaksiat kepadanya dalam kebaikan”. Lihat  Shafyu al-

Rahman al-Mubarakfuri, hal 169-170. 
17 Shafyu al-Rahman al-Mubarakfuri, al-Rahîq al-Makhtûm, (Mekkah: Dar al-

Syaikhah, tt) hal 174-175 
18 Shafyu al-Rahman al-Mubarakfuri, al-Rahîq al-Makhtûm, (Mekkah: Dar al-

Syaikhah, tt) hal 225-226. 
19 Selanjutnya lihat al-Tahâluf al-Siyâsiy, hal 99-128. 



El-Hikmah: Vol. VIII No.2 April 2016 53 

 

 

Tahapan Kedua, Fase ini diperkirakan berlangsung selama empat 
tahun yaitu sejak selesainya perang Badar sampai diadakannya perjanjian 
Hudaibiyah.  

Tahapan Ketiga, Masa proklamasi resmi dari negara Islam terhadap 
musuh besarnya, kaum Quraisy. Proklamasi ini diiringi dengan perjanjian 
damai Hudaibiyah dan perubahan peta perjanjian bagi negara-negara arab.  

Tahapan Keempat, Turunnya surat bara’ah, yaitu setahun setelah 
fathu (penaklukan) Mekkah dimana semua kekuatan yang menentang 
Islam di wilayah jazirah Arab telah jatuh ke tangan kaum muslimin. 
Fenomena tersebut dari tahapan di atas merupakan akhir dari semua 
perjanjian dan koalisi yang ada dalam Islam.20 

 Sangat jelas bahwa koalisi pernah dilakukan dalam sejarah Islam 
baik Nabi Muhammad Saw sebelum atau sesudah diangkat menjadi Rasul. 
Koalisi yang dilakukan Nabi Saw pada masanya bermuara untuk 
kemaslahatan umat baik sesama muslim maupun non muslim. Selanjutnya, 
sejauhmana kemaslahatan itu dapat diraih, sejauhmana maslahah dapat 
dijadikan sebagai sumber hukum dalam Islam dimana  ketentuannya tidak 
secara terang dijelaskan dalam Al-Qur’an dan hadits. 

Maslahah dalam Dakwah Islam 

Tujuan Allah Swt mensyariatkan hukumnya adalah untuk 
memelihara kemaslahatan manusia sekaligus untuk menghindari mafsadat 
(kerusakan) baik di dunia maupun di akhirat. Karena itu, Allah Swt dalam 
menetapkan dan menciptakan hukum memiliki tujuan (maqâshid al-syariah) 
untuk  memperoleh kebaikan dan kesejahteraan (maslahah) umat manusia 
baik cepat maupun lambat secara bersamaan baik di dunia maupun di 
akhirat.21 Jadi tegasnya, bahwa maqâshid al-Syariah merupakan tujuan 
utama Allah Swt dalam menetapkan hukum demi mewujudkan 
kemaslahatan bagi manusia.22  Tujuan tersebut hendak dicapai melalui 
taklif, yang pelaksanaannya tergantung pada pemahaman sumber hukum 
yang utama yaitu Al-Qur’an dan Hadits. Untuk itu, maslahat yang 
diwujudkan melalui hukum-hukum Islam ditetapkan melalui nash-nash 
adalah maslahah hakiki.23 

Dalam mewujudkan kemaslahatan di dunia dan akhirat, 
berdasarkan penelitian ahli ushul fiqih, ada lima unsur pokok yang harus 
dipelihara dan diwujudkan, yakni agama, jiwa, akal, keturunan dan harta. 

                                                           
20 lihat al-Tahâluf al-Siyâsiy, hal 131-168. 
21 Abu Ishaq Al-Syatibi, Al-Muwâfaqât fi ushûli al-Syari’ah,(Beirut: Dar al-Kutub 

Ilmiyyah, tt) Juz 2, hal 6. 
22 Ahmad al-Raisûni, Nazhariah al-Maqâshid ‘inda al-Imâm al-Syâtibi, (Jeddah: al 

Ma’had al âlamiy li al-Fikri al- Islâmiy,1995) hal 19. 
23 Muhammad Abu Zahrah, Ushûl Fiqh, (Cairo: Dâr al-Fikr al-‘Arabi, t.t). hal 291. 



54 El-Hikmah: Vol.VIII No.2 April 2016 

Seorang mukallaf akan memperoleh kemaslahatan, manakala ia dapat 
memelihara kelima aspek pokok tersebut, sebaliknya ia akan merasakan 
adanya mafsadat manakala ia tidak dapat memelihara kelima unsur itu 
dengan baik.24  

Dalam konteks dewasa kontemporer ini, karena perubahan situasi 
dan kondisi, adanya perkembangan sains dan teknologi, tentu saja 
kebutuhan mendasar dalam teori hukum Islam klasik dapat dikembangkan 
lebih lanjut berdasarkan prinsip ijtihad. Pasalnya, fatwa dalam arti sebagai 
jawaban dari persoalan kontemporer dapat mengalami perubahan sesuai 
tempat, zaman, kondisi, adat dan tradisi. Berdasarkan dari pemikiran di 
atas maka kelima prinsip pokok (al-kulliyât al-khams) yang dirumuskan oleh 
ulama klasik tetap masih aktual namun dikembangkan lebih lanjut untuk 
memenuhi kebutuhan manusia dewasa ini. Karena itu pengertian maqâshid 
al-syariah yang oleh ulama klasik dibatasi pada al-kulliyât al-khams 
tersebut dapat ditambah, diperluas dan dapat pula dikembangkan. Jadi, 
dapat dikatakan mengefektifkan pengertian al-Maslahah secara lebih luas. 

Pengembangan pengertian maslahah atau maqâshid al-Syariah itu 
dikembangkan misalnya oleh Jamal Athiyyah dengan menambah dan 
memperinci kelima prinsip pokok (al-kulliyât al-khams) menjadi dua puluh 
empat maqâshid syariah yang dibagi menjadi empat 
segmentasi.Kemaslahatan atau maslahah sebagai sumber hukum Islam ini 
selama ini dikenal kelima prinsip pokok (al-kulliyât al-khams) diatas dan 
kemudian dikembangkan oleh ulama kontemporer Jamal Athiyyah dengan 
memperinci menjadi dua puluh empat maqâshid syariah yang dibagi 
menjadi empat segmentasi. Yakni segmen individu, segmen keluarga, 
segmen umat dan segmen manusia.  

Dalam hal ini masuk segmen kemaslahatan umat dan manusia. 
untuk kemaslahatan umat adalah menata landasan dasar umat, menjaga 
keamanan, menegakkan keadilan, menjaga agama dan akhlak, saling 
membantu dan tanggungjawab, menyebarkan ilmu dan menjaga 
kecerdasan umat, memakmurkan bumi dan menjaga kekayaan umat.  
Sementara  untuk kemaslahatan  manusia, yaitu saling kenal dan 
membantu, mewujudkan kepemimpinan umum manusia, mewujudkan 
perdamaian dunia yang dibangun atas keadilan, menjaga negara dari hak 
asasi manusia dan menyebarkan dakwah Islam. Karenanya, jika 
kemaslahatan individu terbentur dengan kemaslahatan umat dan manusia 
maka didahulukan kemaslahatan umat daripada kemasalahatan individu.25 

 

                                                           
24 Fathurrahman Djamil, Filsafat Hukum Islam, (Ciputat: Logos Wacana Ilmu, 

1999), hal 125. 
25 Selanjutnya lihat Jamâluddin Athiyah, Nahwa Taf‟îl Maqâshid al-Syariah, 

(Damaskus: Dâr al-Fikr, 2001). 



El-Hikmah: Vol. VIII No.2 April 2016 55 

 

 

Penutup 

Dari pemaparan di atas dapat disimpulkan bahwa bentuk al-tahâluf 
al-Siyasiy (koalisi politik) adakalanya sesama muslim yakni koalisi idiologis, 
dan adakalanya berbeda agama. Koalisi idiologis hanya dapat dilakukan 
dengan kelompok atau orang yang memiliki idiologi dan agama yang sama 
dalam berbagai persoalan dari yang paling prinsip hingga yang paling 
sederhana demi kemaslahatan umat sepanjang tidak bertentangan dengan 
Al-Qur’an dan Sunnah Nabi Saw. Oleh karena itu, yang menjadi ukuran 
dalam boleh dan tidaknya koalisi dengan non muslim adalah kemaslahatan 
umat.  

Namun bentuk koalisi era modern ini kelihatannya bermiripan 
dengan zaman sebelumnya, jika dahulu koalisi dilakukan dengan antar  
kabilah (suku). Kini, koalisi dilakukan antar  partai-partai politik untuk 
membangun dan memperkuat sebuah pemerintahan efektif dan tidak 
hanya untuk bagi-bagi kekuasaan semata.  Sekalipun demikian, koalisi 
dahulu dan sekarang dapat dikatakan secara substansinya tidak jauh 
berbeda jika ditinjau secara tujuannya yakni demi terwujudnya 
kemaslahatan tentunya kepentingan umat yang diutamakan.  

Karena itu, pergerakan Islam hendaknya mengadakan perjanjian 
atau melakukan kesepakatan (koalisi) untuk saling membantu dalam 
kebenaran, membela yang teraniaya atau lemah dan melawan kepada 
para pembangkang yang melakukan kezhaliman dan tidak sertamerta 
mengikuti selera dan kepentingan penguasa melainkan dengan 
menjunjung tinggi kemaslahatan umat yang jauh lebih besar daripada 
kepentingan individu dan kelompok. hendaknya agenda perubahan 
mendasar negeri ini yang dikedepankan bukan hanya untuk bagi-bagi 
kekuasaan tentunya koalisi yang kita inginkan adalah koalisi yang lebih 
substantif.  Wallahu a’lam.       

 

Daftar Pustaka 

Abu Ishâq Al-Syâtibi, Al-Muwâfaqât fi ushûli al-Syari’ah, Beirut: Dar al-
Kutub Ilmiyyah, tt. Juz 2. 

Ahmad al-Raisûni, Nazhariyah al-Maqâshid ‘inda al-Imâm al-Syâtibi, 
Jeddah: al Ma’had al âlamiy li al-Fikri al- Islâmiy, 1995. 

Azyumardi Azra, Pergolakan Politik Islam, Jakarta: Paramadina, 1996. 

Fathurrahman Djamil, Filsafat Hukum Islam, Ciputat: Logos Wacana Ilmu, 
1999. 

Ibrahim Anis, dkk, al-Mu’jam al-Washîth, tp.tt. 

J. Suyuti Pulungan, Fiqh Siyasah, Jakarta: Grafindo Persada, 2002. 



56 El-Hikmah: Vol.VIII No.2 April 2016 

Jamâluddin Athiyah, Nahwa Taf‟îl Maqâshid al-Syariah, Damaskus: Dâr al-
Fikr, 2001. 

Jimly Asshiddiqie, Pengantar Hukum Tata Negara, Jilid 2 Jakarta: 
Sekretariat Jenderal dan Kepaniteraan Mahkamah Konstitusi RI. 

Muhammad Abu Zahrah, Ushûl Fiqh, Cairo: Dâr al-Fikr al-‘Arabi, t.t.  

Muhammad Izzat Shaleh Anini, Ahkâmu al-Tahâluf al-Siyâsiy fi al-Fiqhi al-
Islâmiy, Tesis, Universitas Najah al-Wathaniyah, Palestina, 2008. 

Munir Muhammad Gadhbân, al-Tahâluf al-Siyâsi fi al-Islâm, terj, Jakarta: 
Pustaka al-Kautsar, 2001. 

Sapto Waluyo, Kebangkitan Politik Dakwah, Bandung: Harakatuna 
Publishing, 2005. 

Shafyu al-Rahman al-Mubarakfuri, al-Rahîq al-Makhtûm, Mekkah: Dar al-
Syaikhah, tt. 

Sri Budi Eko Wardani, Koalisi Partai Politik dalam Pemilihan Kepala Daerah 
secara Langsung, Tesis UI, 2007 

Yusuf Al-Qaradhawi, al-Siyâsah al-Syar’iyyah, Cairo: Maktabah Wahbah, 
1998. 

 

 

 

 

 


