MENYOAL KOALISI DALAM DAKWAH ISLAM

Fahmi Rusydi

Abstract: Questioned on Coalition in Islamic Da'wah. Speaking about
the coalition, the first concern is related to political issues, the power
sharing. But the word "coalition" is used also for other fields outside of
politics. Coalition used when joining multiple people or groups with the
same goal. In politics, the coalition is often associated with parties.
Coalition is a partnership between the parties or other political forces in
order to fight an aspiration or certain ideals. This is usually indicated for the
party which would form government. Indeed, the coalition is not only
discussed in today's modern country, but this discussion has long been
known in the history of Islam. Coalition when it was translated as covenant
to defend injustice and brings truth and restore the rights of the oppressed.

Keywords: coalition, agreement, political parties, maslahah

Abstrak: Menyoal Koalisi dalam Dakwah Islam. Berbicara tentang koalisi
maka yang pertama yang menjadi perhatian adalah masalah yang
berkaitan dengan politik yakni power sharing (bagi-bagi kekuasaan). Tetapi
kata koalisi digunakan juga untuk bidang-bidang lain di luar politik. koalisi
digunakan ketika bergabungnya beberapa orang atau kelompok dengan
tujuan yang sama. Dalam bidang politik, koalisi sering kali dihubungkan
dengan partai-partai. Koalisi adalah persekutuan antara partai atau
kekuatan politik lain demi memperjuangkan suatu aspirasi atau cita-cita
tertentu. Ini biasanya ditunjukkan bagi partai yang akan membentuk
pemerintahan. Sejatinya, koalisi ini tidak hanya diperbicangkan dalam
negara modern saat ini, namun perbicangan ini sudah lama dikenal dalam
sejarah Islam. Koalisi saat itu diteriemahkan dengan perjanjian untuk
membela ketidakadilan dan mengusung kebenaran serta mengembalikan
hak-hak yang teraniaya.

Kata kunci: koalisi, perjanjian, partai politik, maslahah



El-Hikmah: Vol. VIII No.2 April 2016

Pendahuluan

Dalam kehidupan sosial masyarakat, manusia tidak bisa hidup
dengan dirinya sendiri. Karena itu manusia saling membutuhkan, saling
memerlukan antara satu dengan yang lainnya. Peraturan dan hukum pun
seolah-olah tidak berlaku bagi manusia jika manusia hanya seorang diri
karena hukum merupakan gejala sosial itu sendiri.

Kelihatannya, kebutuhan akan orang lain itu merupakan fitrah
manusia. Kebutuhan itu sejatinya dalam berbagai sektor baik pendidikan,
kebudayaan, sosial, ekonomi maupun politik. Manusia menjadi kuat
dengan menjadi super team tentunya dengan saling berbagi, bersinergi
dan berdedikasi untuk memperoleh kekuatan yang tidak tertandingi.

Belakangan ini cukup ramai diperbincangkan apalagi menjelang
pemilihan umum dengan apa yang disebut dengan koalisi. Tentunya koalisi
yang berarti bergabungnya beberapa elemen masyarakat atau partai poltik
untuk mendukung satu kebijakan politik tertentu secara bersama-sama.
Kecenderungan koalisi antar politik dalam perjalanan bangsa ini pun sering
terjadi baik di tingkat nasional maupun tingkat daerah.

Koalisi bisa terjadi dalam pemerintahan maupun dalam parlemen,
apalagi dalam rangka memenangkan para kandidat yang diusungnya baik
tingkat pusat sampai tingkat desa —jika memungkinkan- yang bertujuan
biasanya untuk memperkuat pemerintah baik dari dalam pemerintahan
maupun di parlemen.

Berbicara tentang koalisi maka yang pertama muncul dalam benak
seseorang adalah masalah yang berkaitan dengan politik yakni power
sharing (bagi-bagi kekuasaan). Tetapi kata koalisi digunakan juga untuk
bidang-bidang lain di luar politik. Misalnya koalisi antara perusahaan dan
sejenisnya. Kata koalisi ini digunakan ketika bergabungnya beberapa orang
atau kelompok dengan tujuan yang sama.

Dalam bidang politik, koalisi sering kali dihubungkan dengan partai-
partai. Koalisi adalah persekutuan antara partai atau kekuatan politik lain
demi memperjuangkan suatu aspirasi atau cita-cita tertentu. Ini biasanya
ditunjukkan bagi partai yang akan membentuk pemerintahan."

Koalisi partai politik merupakan fenomena yang sering berlaku
dalam sistem pemerintahan parlementer. Koalisi dibutuhkan untuk
membentuk pemerintahan kabinet dari partai-partai yang memiliki suara di
parlemen. Partai pemenang Pemilu memiliki kesempatan untuk
membentuk kabinet dengan memperhatikan dukungan mayoritas di
parlemen. Kenyataannya, gejala koalisi partai tidak hanya terjadi dalam
sistem parlementer. Dalam sistem presidensiil pun dikenal koalisi partai

' Sapto Waluyo, Kebangkitan Politik Dakwah, (Bandung: Harakatuna Publishing,
2005), hal 20.



El-Hikmah: Vol.VIIl No.2 April 2016

politik, misalnya dalam proses pengambilan keputusan di parlemen, partai-
partai di parlemen melakukan koalisi demi meloloskan kebijakan tertentu.
Pembentukan kabinet selama ini merupakan versi tertentu dalam koalisi.
Presiden mempertimbangkan koalisi partai pendukungnya untuk mengisi
posisi dalam kabinet.?

Dalam sistem Presidensiil sejatinya Kepala Negara tidak
bertanggung jawab kepada parlemen melainkan bertanggungjwab kepada
rakyat yang memilihnya, Presiden tidak berwenang membubarkan
parlemen dan kabinet sepenuhnya bertanggungjawab kepada presiden.’
Namun demi pertimbangan kepentingan tertentu, maka koalisi partai dalam
kabinet dapat dilakukan.

Selanjutnya tulisan berikut ini tidak menyoroti koalisi partai politik
yang terjadi akhir-akhir ini. Namun tulisan ini hendak mengetahui dan
menyoal lebih mendalam akankah koalisi politik ini dikenal dalam dakwah
Islam.

Definisi Koalisi Politik

Koalisi Politik sepadan dengan istilah dalam Islam dengan al-tahaluf
al-Siyasiy, al-tahaluf berasal dari kata al-hilfu yang berarti al-‘ahdu yaitu
perjanjian, kesepakatan dan sumpah. Kata jamak atau pluralnya adalah
ahlaf.* Sementara Munir Muhammad Ghadban menyebutkan, al-Hilfu
adalah bersumpah atau berjanji untuk saling membantu, tolong menolong
dan dalam mengambil kesepakatan.®

Adapun al-Siyasiy berasal dari kata sasa yaslsu siyasah. Siyasah
yang berarti politik.® Politik dalam Islam sudah lama dikenal dalam
kepustakaan Islam dengan istilah al-Fighu al-Siyasiy atau Figh al-Siyasah

2 Sri Budi Eko Wardani, Koalisi Partai Politik dalam Pemilihan Kepala Daerah
secara Langsung, (Tesis Ul, 2007), hal 12.

3 Jimly Asshiddigie, Pengantar Hukum Tata Negara, Jilid 2 (Jakarta: Sekretariat
Jenderal dan Kepaniteraan Mahkamah Konstitusi RI), hal 60.

4 Lihat Ibrahim Anis, dkk, al-Mu jam al-Washith, (tp.tt) hal 192.

5 Munir Muhammad Gadhban, al-Tahaluf al-Siyasi fi al-Islam, terj, (Jakarta:
Pustaka al-Kautsar, 2001) hal 11.

8 Hubungan Islam dan politik selalu menjadi pembicaraan menarik. Bahkan telah
menjadi perdebatan yang cukup lama di kalangan pemikir muslim. Perdebatan itu telah
berlangsung sejak hampir satu abad dan berlangsung hingga dewasa ini. Ketegangan
perdebatan hubungan agama dan politik ini diilhami oleh hubungan yang agak canggung
antara Islam sebagai agama dan negara. Relasi antara Islam dan politik menjadi parameter
menentukan dalam pemikiran politik Islam. Dari relasi ini menghasilkan dua arus besar
politik Islam, yakni pandangan yang meyakini bahwa Islam sebagai agama yang mengatur
seluruh aspek kehidupan termasuk politik, dan pandangan sekuler yang memisahkan antara
agama dan politik. Lihat Azyumardi Azra, Pergolakan Politik Islam, (Jakarta: Paramadina,
1996) hal 1. dan lihat Yusuf Al-Qaradhawi, al-Siyasah al-Syar’iyyah, (Cairo: Maktabah
Wahbah, 1998), hal 33.



El-Hikmah: Vol. VIII No.2 April 2016

al-Syar’iyyah. Jadi, figh siyasah adalah ilmu yang mempelajari ihwal-ihwal
atau seluk beluk pengaturan urusan umat dan negara dalam bentuk
hukum, peraturan, kebijakan yang dibuat oleh penguasa dengan dasar-
dasar syariat demi mewujudkan kemaslahatan umat.’

Koalisi Politik dalam Sirah Nabawiyah

Koalisi bukanlah sesuatu yang baru baik dalam bidang politik
maupun bidang lainnya, koalisi pernah terjadi jauh sebelum Nabi
Muhammad Saw diangkat menjadi seorang Rasul. Koalisi dikenal sebelum
datangnya Islam, koalisi disini semakna dengan kata al-Jiwéar yang berarti
meminta perlindungan®. Meminta perlindungan ini dikenal pula dalam Al
Quran misalnya disebutkan bahwa Allah Swt memerintahkan untuk
melakukan al-Jiwar atau istijarah (perlindungan) dengan sebaik-baiknya.

/fﬂf/g//“?n/s' G & -0 G 36 %2 Ao\~ 2o 4 °:./u°/ "‘/E?/
gﬂé; anls 4:4.’\ 50.3\ §‘>}\5M > oJ%-U ﬂ)\}w\ ugg,w.a.“ Sy | dl)
2 aTo. WJ sez oH4F

“Dan jika seorang diantara orang-orang musyrikin itu meminta perlindungan
kepadamu, maka lindungilah ia supaya ia sempat mendengar firman Allah,
kemudian antarkanlah ia ketempat yang aman baginya. Demikian itu
disebabkan mereka kaum yang tidak mengetahui”. Qs.9:6.

ni

Selanjutnya, dalam masa hidupnya Rasulullah Saw telah
melakukan beberapa kali melakukan koalisi dan perjanjian bahkan
menyaksikannya sebelum dan sesudah diangkat menjadi Nabi. Bahkan
ihwal tersebut sampai kepada pembentukan negara Islam maupun pasca
pendirian negara di Madinah.

Dalam sirah lbnu Hisyam disebutkan bahwa adanya perjanjian-
perjanjian yang terjadi pada masa sebelum kenabian Muhammad Saw.
Perjanjian tersebut antara lain perjanjian al-Muthayyibin dan perjanjian al-
fudhdl.

Diceritakan bahwa bangsa Quraisy memiliki enam kabilah, yaitu
Abdul Dar, Ka’ab, Jamha, Sahna, Mahzum dan ‘Adiy (kabilah Ahlaf). Suatu
kali keturunan Abdul Manaf ingin mengambil kekuasaan dalam penjagaan
ka’bah dan air zam-zam dari Abdul Dar serta ingin menyingkirkannya.
Maka terjadi suatu perjanjian diantara mereka untuk saling menjaga
kekuasaan yang telah diberikan dan untuk tidak saling memperebutkan.
Kemudian Abdul Manaf membawa mangkok yang cukup besar diisi dengan
minyak wangi untuk melakukan suatu perjanjian di depan ka’bah ditambah

7 J. Suyuti Pulungan, Figh Siyasah, (Jakarta: Grafindo Persada, 2002) hal 26.
8 Lihat Muhammad Izzat Shaleh Anini, Ahkamu al-Tahaluf al-Siyasiy fi al-Fighi
al-Islamiy (Tesis, Universitas Najah al-Wathaniyah, Palestina, 2008) hal 9-13.



El-Hikmah: Vol.VIIl No.2 April 2016

lagi dengan Kabilah Asad, Zahrah dan Tamim. Lalu mereka memasukkan
tangannya ke dalam mangkok untuk melakukan perjanjian. Mereka
menamakannya dengan ahlaf. Perjanjian ini selanjutnya dikenal dengan
perjanjian al-Muthayyibin.®

Koalisi al-Muthayyibin sebagaimana yang telah disebutkan di atas.
Rasulullah Saw pernah memberikan komentarnya terhadap perjanjian ini.

B Ul ot o Lot il &g 08 s ale ) Lo 00 o e i o3 e e

A gl 5l I G Gl
“Dari Abdul Rahman bin Auf, dari Nabi Saw bersabda: “Aku pernah
menyaksikan ketika berlangsungnya perjanjian al-Muthayyibin, aku tidak
mengingkarinya dan walaupun aku diberikan kekuasaan atas binatang
ternak”."®

Selain itu, Nabi Saw sebelum diangkat menjadi Rasul pernah
menyaksikan koalisi untuk membela orang-orang yang teraniaya. Koalisi
itu dikenal dengan hilfu al-fudhdl.

Kisahnya dimana orang-orang Quraisy terpanggil untuk melakukan
perjanjian (baca:koalisi) maka mereka berkumpul di kediaman Abdullah bin
Jad’an, karena ia orang yang paling dihormati dan paling tua usianya.
Adapun mereka yang melakukan perjanjian ini adalah Bani Hasyim, Bani
Muthalib, Asad bin Abdul Uzza, Zuhrah bin Kilab dan Tamim bin Murrah.
Mereka melakukan perjanjian untuk tidak memberikan ruang perbuatan
kezaliman di kota Mekkah baik terhadap penduduk pribumi maupun para
pendatang serta yang bermukim di sana. Mereka siap akan menghadapi
orang-orang yang akan melakukan kezaliman sampai ia meninggalkan
kezaliman itu. Orang-orang Quraisy menamakan koalisi ini dengan hilfu al-
fudhal."

Adapun sebab terjadinya adalah seorang Badui dari desa Zubaid
datang ke kota Mekkah dengan membawa beberapa barang dagangan
kemudian barang itu dibeli oleh al-Ash bin Wail, seorang yang kaya raya
dan terpandang di kota Mekkah, tetapi ketika barang itu telah diserahkan
kepada al-Ash bin Wail. Celakanya, dia tidak mau membayarnya. Maka
seorang badui tadi meminta pertolongan kepada kelompok ahlaf (koalisi
dari Abdul Bar, Makhzum, Jamh, Sahm dan Adi bin Ka’'ab). Akan tetapi
mereka menolak untuk memberi pertolongan dari kezaliman al-Ash bin
Wail. Bahkan mereka menghardik laki-laki badui tersebut. Ketika badui dari
desa Zubaid tidak ada tanggapan, kemudian ia naik ke bukit Abu Qubais

9 Munir Muhammad Gadhban, al-Tahaluf al-Siyasi fi al-Islam, terj, (Jakarta:
Pustaka al-Kautsar, 2001), hal 7.

10 Lihat Musnad Ahmad, Juz 4, hal 79.

" Lihat Shafyu al-Rahman al-Mubarakfuri, al-Rahiq al-Makhtim, (Mekkah: Dar
al-Syaikhah, tt) hal 69.



El-Hikmah: Vol. VIII No.2 April 2016

(gunung di sekitar Masjid al-Haram) bersuara lantang dengan
melantunkan beberapa syair, inti dari syair itu menyebutkan bahwa tidaklah
pantas tanah haram ditempati oleh orang yang berbuat dosa.

Setelah mendengar seorang badui tadi maka berkumpulah Hasyim,
Zuhra, dan Taimiy bin Murrah di kediaman Abdullah bin Jad’an. Mereka
sepakat berjanji dengan sungguh-sungguh untuk membela orang yang
teraniaya dan akhirnya hak orang badui dikembalikan.'?

Nabi Saw ini sangat mendukung koalisi dalam bentuk seperti ini.
Dalam dukungannya beliau menyatakan: “Kalau aku diundang (dalam hilfu
al-Fudhdl) di masa Islam maka aku akan melayaninya”.'> Karena Nabi
mengetahui persis bahwa Hilfu al-Fudhll '“ditegakkan hanya untuk
membela orang-orang yang teraniaya dan untuk mengembalikan hak-
haknya. Rasulullah Saw bersabda:
sl 3 58 cala W5 S 8 cals ¥ g alle 80 e A1 (55 08 08 st o) 54 e
B V) ALy 83y A
“Dari Jubair bin Muthim berkata, Rasulullah Saw bersabda: “Tidak ada
perjanjian dalam Islam dan setiap perjanjian yang dilakukan dalam masa
Jahiliyyah sangat didukung oleh Islam”."®

Koalisi dalam masa pembentukan negara dimana banyak peristiwa
yang penting yang terjadi pada masa itu. Peristiwa itu adalah bai’at (jan;ji
setia) agabah pertama dan ba’iat agabah kedua. Bai’at agabah pertama
didahului dengan masuk Islamnya enam orang pemuda dari Yatsrib yang
berasal dari suku khazraj yang datang pada musim haji tahun 11 kenabian.

Selanjutnya mereka berjanji untuk datang pada musim haji yang
akan datang. Pada musim haji berikutnya tahun 12 kenabian bertepatan
pada bulan Juli 621 M, dua belas orang anshar datang menemui dan
membaiat Rasulullah Saw di Agabah, sehingga baiat itu dikenal dengan
baiat agabah pertama. Selanjutnya Rasulullah Saw mengutus Mushab bin
Umair  berangkat bersama mereka sebagai duta Islam pertama di

12 Shafyu al-Rahman al-Mubarakfuri, al-Rahig al-Makht(m, (Mekkah: Dar al-
Syaikhah, tt) hal 70.

'3 Diriwayatkan oleh Ibnu Ishaq (seorang terpercaya tetapi tadlis) dari Muhammad
bin Zaid bin Muhajir (tsigah) dari Thalhah bin Abdullah bin Auf (Tsigah), beliau adalah
seorang tabi’in. Hadits ini Mursal dan ketadlisan Ibnu Ishaq tidak melemahkan hadits
tersebut. Karena lbnu Ishaq tidak melakukan tadlis melainkan menyebutkan sanadnya.
Lihat al-Tahaluf al-Siyasiy fi al-1slam, hal 21.

4 Perjanjian hilfu al-Fudhdl ini berdasarkan atas kesukuan dan kehadiran Nabi
Muhammad Saw sebagai salah satu perwakilan dari kabilah Bani Hasyim.

'S HR. Abu Daud, Lihat Sunan Abi Daud, bab fi al-hilfi, Juz 8, hal 139.



El-Hikmah: Vol.VIIl No.2 April 2016

Madinah.'® Adapun peristiva baiat agabah kedua terjadi pada tahun 13
kenabian bertepatan pada bulan Juni 622 M, mereka datang untuk
melaksanakan ibadah haji berjumlah tujuh puluh lima orang, dua orang
diantaranya wanita.  Setelah melaksanakan haji, mereka menemui
Rasulullah Saw pada suatu malam, sementara Rasul Saw ditemani oleh
pamannya Al-Abbas bin Abdul Muthalib. Pada malam itu Rasulullah Saw
melakukan pembaitan kepada mereka.'”

Selain itu, tahaluf (koalisi) yang monumental dicatat dalam sejarah
Islam adalah perjanjian damai dengan Yahudi di wilayah Madinah -ketika
Rasul Saw hijrah ke Madinah- demi menciptakan keamanan dan
penegakkan keadilan secara bersama.'® Perjanjian ini dikenal dengan
piagam Madinah yang merupakan teks perjanjian Hak Asasi Manusia yang
tertulis dalam sejarah Islam bahkan dianggap sebagai kodifikasi hukum
yang terbaik di zamannya.

Rasulullah Saw dalam melakukan koalisi ini dalam bisa dikatakan
dalam pembentukan negara baru di Madinah. perjanjian dibuat antara
muhajirin dan anshar yang berisikan seruan kepada orang-orang Yahudi
agar memberikan kebebasan kepada mereka untuk memeluk agama Islam
dan menjaga keselamatan harta benda mereka bahkan mereka saling
memberikan persyaratan satu sama lain.

Perjanjian (koalisi) memuat empat bagian penting. Pertama,
Perjanjian persaudaraan sesama kaum muslim. Kedua, Perjanjian saling
menolong antara kaum muslim dan kaum musyrik. Ketiga, Perjanjian untuk
melakukan kerja sama antara kaum muslim dengan kelompok besar
lainnya (non muslim), Keempat, Peraturan-peraturan umum.'®

Contoh terakhir, Rasulullah Saw melakukan koalisi pasca
pembentukan negara di Madinah. Perjanjian ini dibuat setidaknya dapat
diikhtisarkan melalui empat tahapan berikut ini:

Tahapan pertama, meskipun sudah ada perjanjian terdahulu
dengan Rasulullah Saw, antara orang Yahudi dan orang Musyrik, namun
Kafir Quraisy Mekkah masih saja tetap berupaya menimbulkan ancaman
dan peringatan kepada suku Aus dan Khazra,.

16 |si perjanjian (baiat) agabah pertama: “Kami membaiat Rasulullah Saw untuk
tidak menyekutukan Allah dengan sesuatu apapun, tidak mencuri, tidak berzina, tidak
membunuh anak-anak, tidak mendatangkan kebohongan yang kami bawa baik di depan
maupun di belakang, tidak bermaksiat kepadanya dalam kebaikan”. Lihat Shafyu al-
Rahman al-Mubarakfuri, hal 169-170.

17 Shafyu al-Rahman al-Mubarakfuri, al-Rahigq al-Makhttm, (Mekkah: Dar al-
Syaikhah, tt) hal 174-175

'8 Shafyu al-Rahman al-Mubarakfuri, al-Rahiq al-Makhtim, (Mekkah: Dar al-
Syaikhah, tt) hal 225-226.

19 Selanjutnya lihat al-Tahaluf al-Siyasiy, hal 99-128.



El-Hikmah: Vol. VIII No.2 April 2016

Tahapan Kedua, Fase ini diperkirakan berlangsung selama empat
tahun yaitu sejak selesainya perang Badar sampai diadakannya perjanjian
Hudaibiyah.

Tahapan Ketiga, Masa proklamasi resmi dari negara Islam terhadap
musuh besarnya, kaum Quraisy. Proklamasi ini diiringi dengan perjanjian
damai Hudaibiyah dan perubahan peta perjanjian bagi negara-negara arab.

Tahapan Keempat, Turunnya surat bara’ah, yaitu setahun setelah
fathu (penaklukan) Mekkah dimana semua kekuatan yang menentang
Islam di wilayah jazirah Arab telah jatuh ke tangan kaum muslimin.
Fenomena tersebut dari tahapan di atas merupakan akhir dari semua
perjanjian dan koalisi yang ada dalam Islam.?°

Sangat jelas bahwa koalisi pernah dilakukan dalam sejarah Islam
baik Nabi Muhammad Saw sebelum atau sesudah diangkat menjadi Rasul.
Koalisi yang dilakukan Nabi Saw pada masanya bermuara untuk
kemaslahatan umat baik sesama muslim maupun non muslim. Selanjutnya,
sejauhmana kemaslahatan itu dapat diraih, sejauhmana maslahah dapat
dijadikan sebagai sumber hukum dalam Islam dimana ketentuannya tidak
secara terang dijelaskan dalam Al-Qur’an dan hadits.

Maslahah dalam Dakwah Islam

Tujuan Allah Swt mensyariatkan hukumnya adalah untuk
memelihara kemaslahatan manusia sekaligus untuk menghindari mafsadat
(kerusakan) baik di dunia maupun di akhirat. Karena itu, Allah Swt dalam
menetapkan dan menciptakan hukum memiliki tujuan (magashid al-syariah)
untuk memperoleh kebaikan dan kesejahteraan (maslahah) umat manusia
baik cepat maupun lambat secara bersamaan baik di dunia maupun di
akhirat.?' Jadi tegasnya, bahwa maqgashid al-Syariah merupakan tujuan
utama Allah Swt dalam menetapkan hukum demi mewujudkan
kemaslahatan bagi manusia.??> Tujuan tersebut hendak dicapai melalui
taklif, yang pelaksanaannya tergantung pada pemahaman sumber hukum
yang utama vyaitu Al-Quran dan Hadits. Untuk itu, maslahat yang
diwujudkan melalui hukum-hukum Islam ditetapkan melalui nash-nash
adalah maslahah hakiki.?

Dalam mewujudkan kemaslahatan di dunia dan akhirat,
berdasarkan penelitian ahli ushul figih, ada lima unsur pokok yang harus
dipelihara dan diwujudkan, yakni agama, jiwa, akal, keturunan dan harta.

20 [ihat al-Tahaluf al-Siyasiy, hal 131-168.

2 Abu Ishaq Al-Syatibi, Al-Muwafaqgat fi ushdli al-Syari’ah, (Beirut: Dar al-Kutub
limiyyah, tt) Juz 2, hal 6.

22 Ahmad al-Raistni, Nazhariah al-Magdshid ‘inda al-Imam al-Syatibi, (Jeddah: al
Ma’had al alamiy li al-Fikri al- Islamiy,1995) hal 19.

23 Muhammad Abu Zahrah, Ush(l Figh, (Cairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi, t.t). hal 291.



El-Hikmah: Vol.VIIl No.2 April 2016

Seorang mukallaf akan memperoleh kemaslahatan, manakala ia dapat
memelihara kelima aspek pokok tersebut, sebaliknya ia akan merasakan
adanya mafsadat manakala ia tidak dapat memelihara kelima unsur itu
dengan baik.?

Dalam konteks dewasa kontemporer ini, karena perubahan situasi
dan kondisi, adanya perkembangan sains dan teknologi, tentu saja
kebutuhan mendasar dalam teori hukum Islam klasik dapat dikembangkan
lebih lanjut berdasarkan prinsip ijtihad. Pasalnya, fatwa dalam arti sebagai
jawaban dari persoalan kontemporer dapat mengalami perubahan sesuai
tempat, zaman, kondisi, adat dan tradisi. Berdasarkan dari pemikiran di
atas maka kelima prinsip pokok (al-kulliyat al-khams) yang dirumuskan oleh
ulama klasik tetap masih aktual namun dikembangkan lebih lanjut untuk
memenuhi kebutuhan manusia dewasa ini. Karena itu pengertian magéashid
al-syariah yang oleh ulama klasik dibatasi pada al-kulliyat al-khams
tersebut dapat ditambah, diperluas dan dapat pula dikembangkan. Jadi,
dapat dikatakan mengefektifkan pengertian al-Maslahah secara lebih luas.

Pengembangan pengertian maslahah atau maqgashid al-Syariah itu
dikembangkan misalnya oleh Jamal Athiyyah dengan menambah dan
memperinci kelima prinsip pokok (al-kulliyat al-khams) menjadi dua puluh
empat magashid syariah yang dibagi menjadi empat
segmentasi.Kemaslahatan atau maslahah sebagai sumber hukum Islam ini
selama ini dikenal kelima prinsip pokok (al-kulliyat al-khams) diatas dan
kemudian dikembangkan oleh ulama kontemporer Jamal Athiyyah dengan
memperinci menjadi dua puluh empat magashid syariah yang dibagi
menjadi empat segmentasi. Yakni segmen individu, segmen keluarga,
segmen umat dan segmen manusia.

Dalam hal ini masuk segmen kemaslahatan umat dan manusia.
untuk kemaslahatan umat adalah menata landasan dasar umat, menjaga
keamanan, menegakkan keadilan, menjaga agama dan akhlak, saling
membantu dan tanggungjawab, menyebarkan ilmu dan menjaga
kecerdasan umat, memakmurkan bumi dan menjaga kekayaan umat.
Sementara  untuk kemaslahatan manusia, yaitu saling kenal dan
membantu, mewujudkan kepemimpinan umum manusia, mewujudkan
perdamaian dunia yang dibangun atas keadilan, menjaga negara dari hak
asasi manusia dan menyebarkan dakwah Islam. Karenanya, jika
kemaslahatan individu terbentur dengan kemaslahatan umat dan manusia
maka didahulukan kemaslahatan umat daripada kemasalahatan individu.®

24 Fathurrahman Djamil, Filsafat Hukum Islam, (Ciputat: Logos Wacana llmu,
1999), hal 125.

%5 Selanjutnya lihat Jamaluddin Athiyah, Nahwa Tafil Magqdshid al-Syariah,
(Damaskus: Dar al-Fikr, 2001).



El-Hikmah: Vol. VIII No.2 April 2016

Penutup

Dari pemaparan di atas dapat disimpulkan bahwa bentuk al-tahaluf
al-Siyasiy (koalisi politik) adakalanya sesama muslim yakni koalisi idiologis,
dan adakalanya berbeda agama. Koalisi idiologis hanya dapat dilakukan
dengan kelompok atau orang yang memiliki idiologi dan agama yang sama
dalam berbagai persoalan dari yang paling prinsip hingga yang paling
sederhana demi kemaslahatan umat sepanjang tidak bertentangan dengan
Al-Qur'an dan Sunnah Nabi Saw. Oleh karena itu, yang menjadi ukuran
dalam boleh dan tidaknya koalisi dengan non muslim adalah kemaslahatan
umat.

Namun bentuk koalisi era modern ini kelihatannya bermiripan
dengan zaman sebelumnya, jika dahulu koalisi dilakukan dengan antar
kabilah (suku). Kini, koalisi dilakukan antar partai-partai politik untuk
membangun dan memperkuat sebuah pemerintahan efektif dan tidak
hanya untuk bagi-bagi kekuasaan semata. Sekalipun demikian, koalisi
dahulu dan sekarang dapat dikatakan secara substansinya tidak jauh
berbeda jika ditinjau secara tujuannya yakni demi terwujudnya
kemaslahatan tentunya kepentingan umat yang diutamakan.

Karena itu, pergerakan Islam hendaknya mengadakan perjanjian
atau melakukan kesepakatan (koalisi) untuk saling membantu dalam
kebenaran, membela yang teraniaya atau lemah dan melawan kepada
para pembangkang yang melakukan kezhaliman dan tidak sertamerta
mengikuti selera dan kepentingan penguasa melainkan dengan
menjunjung tinggi kemaslahatan umat yang jauh lebih besar daripada
kepentingan individu dan kelompok. hendaknya agenda perubahan
mendasar negeri ini yang dikedepankan bukan hanya untuk bagi-bagi
kekuasaan tentunya koalisi yang kita inginkan adalah koalisi yang lebih
substantif. Wallahu a’lam.

Daftar Pustaka

Abu Ishag Al-Syatibi, Al-Muwéfagéat fi ushdli al-Syari’ah, Beirut: Dar al-
Kutub limiyyah, tt. Juz 2.

Ahmad al-Raistni, Nazhariyah al-Magéshid ‘inda al-lmam al-Syatibi,
Jeddah: al Ma’had al alamiy li al-Fikri al- Islamiy, 1995.

Azyumardi Azra, Pergolakan Politik Islam, Jakarta: Paramadina, 1996.

Fathurrahman Djamil, Filsafat Hukum Islam, Ciputat: Logos Wacana limu,
1999.

Ibrahim Anis, dkk, al-Mujam al-Washith, tp.tt.
J. Suyuti Pulungan, Figh Siyasah, Jakarta: Grafindo Persada, 2002.



El-Hikmah: Vol.VIIl No.2 April 2016

Jamaluddin Athiyah, Nahwa Taf“il Maqashid al-Syariah, Damaskus: Dar al-
Fikr, 2001.

Jimly Asshiddigie, Pengantar Hukum Tata Negara, Jilid 2 Jakarta:
Sekretariat Jenderal dan Kepaniteraan Mahkamah Konstitusi RI.

Muhammad Abu Zahrah, Ushdl Figh, Cairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi, t.t.

Muhammad lzzat Shaleh Anini, Ahkamu al-Tahaluf al-Siyasiy fi al-Fighi al-
Islamiy, Tesis, Universitas Najah al-Wathaniyah, Palestina, 2008.

Munir Muhammad Gadhban, al-Tahaluf al-Siyasi fi al-Islam, terj, Jakarta:
Pustaka al-Kautsar, 2001.

Sapto Waluyo, Kebangkitan Politik Dakwah, Bandung: Harakatuna
Publishing, 2005.

Shafyu al-Rahman al-Mubarakfuri, al-Rahig al-Makhtim, Mekkah: Dar al-
Syaikhah, tt.

Sri Budi Eko Wardani, Koalisi Partai Politik dalam Pemilihan Kepala Daerah
secara Langsung, Tesis Ul, 2007

Yusuf Al-Qaradhawi, al-Siyasah al-Syariyyah, Cairo: Maktabah Wahbah,
1998.



