
TAFSIR PLURALISME AGAMA DALAM BUKU FIQIH LINTAS AGAMA 
KAJIAN DAN KRITIK 

Achmad Yaman 

Abstract: Interpretation of Religious Pluralism in the book Fiqh 
Interfaith Studies and Criticism Books Fiqh Interfaith: Building 
Inclusive-Pluralist Society is one of the books published by 
Paramadina Foundation in cooperation with The Asia Foundation. This 
study aims to demonstrate the existence of irregularities or irregularities in 
the interpretation of the Qur'an by the authors, particularly matters of a 
sensitive nature and principles of the Islamic Shariah. This research 
method using comparative studies critique of the authors in explaining the 
interpretation of Religious Pluralism. The authors used a new approach 
according to their interpretation, known as hermeneutics method, a method 
that is both contextual and interpret anything, including the Koran in a way 
that liberal, free gratuitous even impressed with not maintaining the sanctity 
of the holy book of the Muslims. Based on the research results, it can be 
concluded that the interpretation of the authors of Religious Pluralism using 
hermeneutic approach does not fit with the mainstream of Islamic teachings 
or methodology interpretations by scholars who no doubt their knowledge 
and understanding of the Koran. 

Keywords: Interpretation, Religious Pluralism, Fiqh Interfaith Studies 

Abstrak: Tafsir Pluralisme Agama dalam Buku Fiqih Lintas Agama 
Kajian dan Kritik. Buku Fiqih Lintas Agama: Membangun Masyarakat 
Inklusif-Pluralis adalah salah satu buku yang diterbitkan oleh Yayasan 
Paramadina bekerjasama dengan The Asia Foundation. Penelitian ini 
bertujuan untuk menunjukkan adanya penyimpangan atau kejanggalan 
dalam penafsiran al-Qur’an oleh para penulis, khususnya hal-hal yang 
bersifat sensitif dan prinsip dalam Syariat Islam. Metode penelitian ini 
menggunakan metode kajian perbandingan kritik terhadap penafsiran para 
penulis dalam menjelaskan tentang Pluralisme Agama. Para penulis 
menggunakan pendekatan tafsir baru menurut mereka yang dikenal 
dengan Metode Hermeneutik, yaitu metode yang bersifat kontekstual dan 
menafsirkan apa saja termasuk al-Qur’an dengan cara yang liberal, bebas 
bahkan terkesan serampangan dengan tidak menjaga kesucian dari kitab 
suci Umat Islam tersebut. Berdasarkan hasil penelitian, maka dapat 
disimpulkan bahwa penafsiran para penulis tentang Pluralisme Agama 
dengan menggunakan pendekatan Hermeneutik tidak sesuai dengan 
mainstream dari ajaran Islam atau metodologi tafsir para ulama yang tidak 
diragukan lagi keilmuannya dan pemahamannya terhadap al-Qur’an. 

Kata kunci: Tafsir, Pluralisme Agama, Fiqih Lintas Agama 
 



El-Hikmah: Vol. VIII No.2 April 2016 59 

 

 

Pendahuluan 
 

Pada penghujung tahun 2003, umat Islam di Indonesia dikejutkan 
oleh munculnya sebuah buku yang ditulis oleh sarjana-sarjana Muslim dari 
berbagai disiplin ilmu. Para penulis buku tersebut bergabung dalam sebuah 
Yayasan yang didirikan oleh Prof. Dr. Nurcholis Madjid-salah seorang 
cendekiawan Muslim Indonesia-yang bernama Yayasan Paramadina dan 
bekerjasama dengan The Asia Foundation. Buku tersebut diberi judul “Fiqih 
Lintas Agama: Membangun Masyarakat Inklusif  Pluralis”. Kandungan buku 
tersebut menimbulkan emosi dan amarah segenap umat Islam di 
Indonesia, karena isi buku tersebut mengandung ide-ide yang merusak dan 
coba mendangkalkan akidah umat Islam.  

Para penulis buku tersebut coba menawarkan pemahaman-
pemahaman liberal tentang isu persamaan di antara semua agama 
(pluralisme). Usaha-usaha mereka dalam mengetengahkan ide-idenya 
telah coba menyelewengkan tafsiran al-Qur’an dari maksud dan tujuan 
yang sebenarnya, bahkan lebih dari itu mereka sering menghina para 
ulama salaf dan ulama mu’tabar seperti Imam Syafi’i, Ibn Taymiyyah dan 
yang lainnya. Dalam menafsirkan al-Qur’an, mereka menggunakan metode 
Hermeneutik yaitu sebuah metode penafsiran yang pada awalnya 
digunakan untuk menafsirkan Bible, namun dalam perjalanan sejarah 
metode tersebut digunakan oleh para orientalis untuk menafsirkan al-
Qur’an. Metode Hermeneutik yang mereka gunakan jelas tidak sesuai 
dengan corak penafsiran yang digunakan oleh para ulama tafsir terdahulu, 
karena Hermeneutik menolak tafsiran secara literal dan tekstual, mereka 
ingin menafsirkan al-Qur’an secara kontekstual yang kemudian 
menimbulkan ide bahwa al-Qur’an sudah tidak lagi sesuai dengan zaman 
sekarang dan perlu adanya sikap kritis dan kajian ulang terhadap isi al-
Qur’an itu sendiri. 

Isu yang paling kuat disuarakan oleh para penulis buku Fiqih Lintas 
Agama adalah isu persamaan di antara semua agama. Mereka meyakini 
bahwa semua agama yang ada di dunia ini adalah benar dan mereka 
menuju ke arah yang satu yaitu Tuhan walaupun menggunakan jalan yang 
berbeda-beda. 
 Para penulis juga menggunakan ayat-ayat al-Qur’an untuk 
mengukuhkan hujjah mereka, namun mereka menafsirkan ayat-ayat 
tersebut mengikuti keinginan hawa nafsu dan pemikiran mereka saja, tanpa 
melihat dan merujuk kepada kitab-kitab tafsir yang terpercaya. 

 

 

 



60 El-Hikmah: Vol.VIII No.2 April 2016 

Definisi Pluralisme 

Pluralisme berasal dari perkataan “plural” yang berarti banyak, 
lawan kata dari “singular” yang berarti satu1. Dalam konteks agama, 
pluralisme dimaksudkan sebagai satu pemahaman yang mengakui adanya 
persamaan di antara semua agama,  sehingga tidak ada anggapan satu  
agama itu benar dan agama yang lainnya adalah salah. Kedudukan semua 
agama adalah sama di hadapan Allah, karena mereka juga mengakui dan 
beriman kepada Tuhan. 
 Istilah lain yang biasa digunakan untuk merujuk kepada ide ini 
adalah Teologi Inklusif. Teologi Inklusif adalah satu keyakinan yang 
membuka kemungkinan kebenaran itu datang dari berbagai kepercayaan 
dan agama. Teologi ini dimunculkan untuk menolak pemahaman Teologi 
Ekslusif yang meyakini kebenaran itu hanya milik agama tertentu saja. 
Sebenarnya benih-benih pemahaman pluralisme agama di Indonesia 
sudah ditabur sejak zaman penjajahan Belanda dengan merebaknya 
ajaran kelompok Theosofi2. Namun, istilah pluralisme agama atau 
pengakuan seorang sebagai pluralis dalam konteks akidah, boleh dirujuk 
pada catatan harian Ahmad Wahib, salah seorang pendiri dan penggagas 
gerakan Islam Liberal di Indonesia, di samping Dawam Raharjo dan Djohan 
Effendi. 

Dalam catatan hariannya, Ahmad Wahib mengaku sebagai seorang 
pluralis. Wahib juga mengaku diasuh selama dua tahun oleh Romo HC. 
Stolk dan selama tiga tahun oleh Romo Willenborg, kedua-duanya adalah 
pendeta Kristen. Ia menulis, “Aku tidak tahu apakah Tuhan sampai hati 
memasukkan kedua ayahku itu ke dalam api neraka. Semoga tidak”.3 
 Ide dan pemahaman ini dalam konteks tafsir yang menyeleweng 
diambil dari ayat al-Qur’an, yaitu ayat 62 surah al-Baqarah dan ayat 69 
surah al-Ma’idah yang secara tekstual mengisyaratkan keselamatan dan 
ketenangan yang akan diperoleh oleh semua penganut agama di akhirat 
kelak. Kedua ayat tersebut berbunyi: 

 ⧫ ❑⧫◆ 
◆  

⧫◆ ✓◆ 
⧫ ⧫◆  ❑◆◆ 

 ☺⧫◆ ⬧ ◼⬧ 
➔  ◼◆ ◆ 

                                                           
1 Tim Penyusun, Kamus Dewan, (Kuala Lumpur: Dewan Bahasa Pustaka, 2002), 

edisi Ketiga, cet. Ke. 7, h. 1046. 
2 Ajaran Theosofi adalah suatu ajaran yang menggabungkan di antara ajaran 

agama dan filsafat. Lihat di Adian Husaini, Pluralisme Agama: Haram; Fatwa MUI yang 
Tegas dan Tidak Kontroversial, (Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2005), h. 33. 

3 Ahmad Wahib, Pergolakan Pemikiran Islam; Catatan Harian Ahmad Wahib, 
(Jakarta: LP3ES, 2003), cet.VI, h. 40 dan 41 



El-Hikmah: Vol. VIII No.2 April 2016 61 

 

 

❑ ◼⧫ ◆ ➔ 
❑⧫⧫⬧   

“Sesungguhnya orang yang beriman, orang Yahudi, orang Nashara dan 
orang Sabi’in, barang siapa di antara mereka itu beriman kepada Allah 
(dan semua Rasul-Nya), dan (beriman kepada) hari akhirat serta beramal 
saleh, maka bagi mereka pahala balasannya di sisi Tuhan mereka, dan 
tidak ada rasa takut dan tidak (pula) mereka bersedih”. (QS. 2:62) 

  ❑⧫◆ 
◆  

⧫❑◆ ⧫◆ 
⧫ ⧫◆  ❑◆◆ 

 ☺⧫◆ ⬧ ⬧ 
❑ ◼⧫ ◆ ➔ 

⧫❑⧫⧫⬧   
“Sesungguhnya orang yang beriman, orang Yahudi, orang Sabi’in dan 
orang Nashara, barang siapa di antara mereka itu beriman kepada Allah, 
dan (beriman kepada) hari akhirat serta beramal soleh, maka bagi mereka 
pahala balasannya di sisi Tuhan mereka, dan tidak ada rasa takut dan tidak 
(pula) mereka bersedih”. (QS. 5:69) 
 Bagi pembela pemahaman pluralisme, kedua ayat ini dijadikan 
hujjah dan alat untuk menyebarkan ideologi dan pemahaman ini karena 
merasa ada kebenaran dari al-Qur’an dan sekaligus mereka menganggap 
bahwa al-Qur’an sendiri mengakui pluralisme dan persamaan di antara 
semua agama. 
 Untuk lebih jelasnya, penulis akan menulik beberapa pendapat dan 
pandangan mereka dalam buku Fiqih Lintas Agama serta penafsiran yang 
mendukung pluralisme dan persamaan agama ini. 
 
Penafsiran Mereka Terhadap Pluralisme Agama 
 

Para penulis buku Fiqih Lintas Agama mendukung dan 
menyebarkan pemahaman pluralisme agama dengan cara menafsirkan 
beberapa ayat al-Qur’an tanpa melihat sebab turunnya ayat (asbab al-
nuzul), munasabah di antara ayat maupun konteks ayatnya.  
 Di antara penulis buku tersebut yang paling kuat menyuarakan 
pemahaman pluralisme adalah Nurcholis Madjid. Beliau mengatakan 
bahwa pemahaman tersebut berpijak di atas tafsiran terhadap maksud “Al-
Islam” dalam surah al-‘Ankabut ayat 46, yaitu: 

◆ ❑  
⧫    

  ⧫ ❑☺◼⬧ 
  ❑❑➔◆ ⧫◆ 

✓ ⧫ ◆⬧ 
⧫◆ →⬧ ⬧◆ 



62 El-Hikmah: Vol.VIII No.2 April 2016 

⬧◆ ◼◆ ⧫◆ ⬧ 
⧫❑☺   

“Dan janganlah kamu berdebat dengan Ahli Kitab, melainkan dengan cara 
yang paling baik, kecuali dengan orang yang zalim di antara mereka, dan 
katakanlah (kepada mereka): “Kami telah beriman kepada (al-Qur’an) yang 
telah diturunkan kepada kami dan yang diturunkan kepadamu (Taurat dan 
Injil); Tuhan kami dan Tuhan kamu adalah satu, dan hanya kepada-Nyalah 
kami berserah diri”. (QS 29: 46) 
 
 Islam dalam ayat di atas merupakan satu bentuk dan sikap pasrah 
kepada Tuhan yang merupakan ciri khas dasar semua agama yang benar, 
sehingga maksud “Muslim” sendiri berlaku untuk penganut agama lain 
selain Islam,  khususnya penganut agama yang memiliki kitab suci, baik itu 
Yahudi ataupun  Nashrani, apatah lagi Allah s.w.t. menyebutkan bahwa 
“Tuhan kami dan Tuhan kamu adalah sama”. Maka akibat yang ditimbulkan 
dari segi akidah dari pemahaman ini bahwa siapa saja, baik itu penganut 
agama Islam, Yahudi, Nashrani ataupun Shabi’in yang benar-benar 
beriman kepada Allah dan hari akhirat serta berbuat kebaikan, maka akan 
mendapatkan pahala di sisi Allah dan keselamatan di akhirat seperti mana 
yang ditegaskan dalam surah al-Baqarah ayat 62 dan surah al-Ma’idah 
ayat 694. 
 Pandangan Beliau mengenai pluralisme agama sebenarnya banyak 
dipengaruhi oleh pemikiran filsafat. Seperti yang Beliau tegaskan sendiri 
dalam bukunya Tiga Agama Satu Tuhan bahwa Islam pada dasarnya 
bersifat inklusif dan menekankan penafsiran yang bersifat pluralis.  

Menurut ilmu filsafat, setiap agama sebenarnya merupakan luahan 
keimanan kepada Tuhan yang sama. Ibarat sebuah roda, pusat roda itu 
adalah Tuhan dan jari jemarinya adalah jalan menuju Tuhan dari berbagai 
agama. Filsafat juga membagi agama kepada dua lapisan, yaitu lapisan 
batin dan zahir. Jadi, satu agama mungkin berbeda dengan agama lain 
pada lapisan zahirnya, tetapi relatif sama pada lapisan batinnya. Inilah 
yang dimaksudkan dengan istilah “Satu Tuhan Banyak Jalan”5. 
 Ide pluralisme agama terus tersebar dengan menggunakan istilah 
teologi inklusif (terbuka) yang intinya sama mengakui persamaan dan 
kebenaran semua agama.  Para penulis juga berpendapat bahwa 
persamaan di antara agama merupakan penafsiran dari ayat perjanjian 
manusia dengan Tuhan ketika masih dalam kandungan seorang ibu atau di 
alam arwah, yaitu firman Allah: 

◆ ⬧ ◆  
⧫ ⧫◆  

❑→ ⧫☺➔ 

                                                           
4 Mun’im A. Sirri (pnyt) , Fiqih Lintas Agama; Membangun Masyarakat Inklusif-

Pluralis, (Jakarta: Yayasan Wakaf Paramadina & The Asia Foundation, 2003), h. 214 
5 Nurcholis Madjid, Tiga Agama Satu Tuhan, (Bandung, tp, 1999), h. xix. 



El-Hikmah: Vol. VIII No.2 April 2016 63 

 

 

➔◆ ◼⧫ 
→ →⬧ 
◼⧫  ❑⬧ ◼⧫ 

 ⧫   ❑❑→⬧ 
⧫❑⧫ ☺◆  
→ ⧫  ⧫ 
  

“Dan (ingatlah wahai Muhammad), ketika Tuhanmu mengeluarkan 
keturunan anak-anak Adam dari tulang belakang mereka dan Allah 
mengambil kesaksian terhadap jiwa mereka (seraya berfirman): Bukankah 
Aku ini Tuhanmu? Mereka menjawab: Benar (Engkau Tuhan kami), kami 
menjadi saksi. (Kami lakukan yang demikian itu) agar pada hari kiamat 
kamu tidak mengatakan: sesungguhnya kami (Bani Adam) adalah orang 
yang lalai mengenai perkara ini (keesaan Tuhan)”. (QS. 7:172) 

 Bagi mereka, kandungan perjanjian dalam ayat di atas adalah 
mengaku bahwa Allah adalah Pencipta, Tuhan semesta alam. Kandungan 
perjanjian ini diterima oleh semua keturunan Bani Adam tanpa 
membedakan ibu yang mengandung mereka, apakah mereka beragama 
Islam, Nashrani, Yahudi, Majusi dan sebagainya. Maka, meskipun berbeda 
agama secara formal, namun iman kita kepada Allah adalah sama, karena 
iman berkaitan dengan penghayatan kita kepada Allah, sehingga orang 
beriman adalah sama tanpa perlu melihat kepada agama karena Tuhan 
kita adalah sama yaitu Tuhan yang satu. 

Untuk menguatkan hujjahnya, para penulis menafsirkan beberapa 
ayat al-Qur’an secara tekstual tanpa melihat sebab turunnya ayat, 
munasabah di antara ayat maupun konteksnya. Mereka menyebut bahwa 
surah al-Baqarah ayat 62, yaitu: 

 ⧫ ❑⧫◆ 
◆  

⧫◆ ✓◆ 
⧫ ⧫◆  

❑◆◆  ☺⧫◆ 
⬧ ◼⬧ ➔  

◼◆ ◆ ❑ ◼⧫ 
◆ ➔ ❑⧫⧫⬧   

“Sesungguhnya orang yang beriman, orang Yahudi, orang Nashara dan 
orang Sabi’in, barang siapa di antara mereka itu beriman kepada Allah 
(dan semua Rasul-Nya), dan (beriman kepada) hari akhirat serta beramal 
saleh, maka bagi mereka pahala balasannya di sisi Tuhan mereka, dan 
tidak ada rasa takut dan tidak (pula) mereka bersedih”. (QS. 1: 62) 
 



64 El-Hikmah: Vol.VIII No.2 April 2016 

Dan firman Allah s.w.t. dalam surah al-Ma’idah ayat 69: 

  ❑⧫◆ 
◆  

⧫❑◆ ⧫◆ 
⧫ ⧫◆  

❑◆◆  ☺⧫◆ 
⬧ ⬧ ❑ ◼⧫ 

◆ ➔ ⧫❑⧫⧫⬧  

“Sesungguhnya orang yang beriman, orang Yahudi, orang Sabi’in dan 
orang Nashara, barang siapa di antara mereka itu beriman kepada Allah, 
dan (beriman kepada) hari akhirat serta beramal soleh, maka bagi mereka 
pahala balasannya di sisi Tuhan mereka, dan tidak ada rasa takut dan tidak 
(pula) mereka bersedih”. (QS. 5:69) 

Ayat-ayat tersebut jelas mengisyaratkan bahwa keselamatan di 
akhirat hanya bergantung kepada keimanan seseorang kepada Allah, hari 
akhirat dan amal soleh. Dan ketiga perkara inilah yang menjadi inti semua 
agama. Bahkan sekiranya umat Yahudi dan Nashrani mengikuti ajaran 
Taurat dan Injil serta semua yang diturunkan Tuhan kepada mereka, 
niscaya mereka akan mendapatkan balasan kenikmatan dan kesenangan 
dari segenap penjuru seperti firman Allah s.w.t.: 

❑⬧◆  ❑⬧ 
⬧◆❑ ◆ 

⧫◆ ⧫ ⬧  
▪ ❑➔  ❑⬧ 

◆ ⧫   
  ⧫  

◆  ◆ ⧫ 
⧫❑➔☺➔⧫   

“Dan sekiranya mereka bersungguh-sungguh menjalankan hukum Taurat, 
Injil dan al-Qur’an yang diturunkan kepada mereka dari Tuhannya, niscaya 
mereka akan mendapatkan makanan dari atas mereka dan dari bawah kaki 
mereka. Di antara mereka ada kelompok yang pertengahan. Dan alangkah 
buruknya apa yang dikerjakan oleh kebanyakan mereka. (QS. 5:66) 

Ayat ini jelas mengisyaratkan kesetaraan dan kesamaan orang 
beriman di hadapan Allah. Yaitu orang Islam diwajibkan menjalankan 
ajaran agamanya, begitu pula dengan umat agama lain. 

Kajian Perbandingan dan Kritik 

Untuk melahirkan suatu kesimpulan dalam masalah ini, maka 
perlu adanya satu kajian perbandingan antara tafsiran para penulis buku 



El-Hikmah: Vol. VIII No.2 April 2016 65 

 

 

Fiqih Lintas Agama dengan penafsiran para ulama kemudian dilakukan 
satu kajian kritik. 

Al-Thabari6 menafsirkan maksud iman seorang Mukmin dalam 
surah al-Baqarah ayat 62 dan al-Ma’idah ayat 69 adalah ketetapan dalam 
iman dan tidak menggantikannya dengan agama lain. Sedang syarat 
keimanan orang Yahudi, Nashrani dan Sabi’in adalah perlunya mereka 
beriman dengan ajaran yang dibawa oleh Nabi Muhammad dan 
meninggalkan agama mereka sebelum ini dan mereka tetap dengan 
keimanan tersebut hingga akhir hayatnya. Hanya keimanan seperti inilah 
yang akan mendapatkan balasan keselamatan di dunia dan di akhirat. 

Al-Baidhawi7 bahwa barang siapa dari penganut agama-agama 
samawi tersebut yang beriman dan melaksanakan sesuai dengan 
ketentuan ajaran agamanya sebelum dinasakh oleh agama Islam atau 
barang siapa di antara penganut agama tersebut yang masuk Islam 
dengan sebenarnya dan melaksanakan ajarannya, maka mereka inilah 
bersama orang yang telah beriman akan mendapatkan pahala di sisi Tuhan 
mereka dan balasan seperti yang dijanjikan dalam ayat tersebut. 

Beberapa mufassir seperti al-Qurtubi8, al-Syaukani9, dan Abu 
Su’ud10 berpendapat bahwa yang dimaksud dengan orang beriman dalam 
ayat tersebut adalah orang munafik, yaitu orang yang hanya mengakui 
beriman dengan lisannya. Oleh itu, mereka digandingkan atau disamakan 
dengan orang Yahudi, Nashrani, dan Sabi’in karena ketidakbenaran iman 
mereka kepada Allah (Islam) sehingga mereka mesti benar-benar beriman 
dan berislam terlebih dahulu sebelum mendapat balasan seperti yang 
dijanjikan oleh Allah dalam ayat berkenaan. 

 Sedangkan Ibn al-Jauzi11 memberikan tiga alasan kenapa orang 
beriman diulang dua kali dalam ayat ini. Pertama, seperti pendapat 
mufassir di atas bahwa yang dimaksud dengan orang beriman adalah 
orang munafik sehingga mereka perlu meyakini kembali keimanannya. 
Kedua, yang dimaksud adalah orang beriman dari kalangan para penganut 
Yahudi, Nashrani dan Sabi’in. Ketiga, maksudnya di antara orang beriman 
yang tetap teguh dengan keimanannya. 

 Al-Wahidi12 dan al-Baghawi13 dalam salah satu pendapatnya 
menyebut bahwa maksud orang beriman adalah orang yang beriman 
dengan nabi-nabi terdahulu dan belum beriman dengan Nabi Muhammad 

                                                           
6 Al-Thabari, Jami’ al-bayan fi ta’wil ay Al-Quran, jil 1, h. 320. 
7 Al-Baidhawi, Tafsir al-Baidhawi, jil.1, h. 432. 
8 Al-Qurtubi, al-Jami’ li ahkam Al-Quran, jil.1, h. 432. 
9 Al-Syaukani, Fath al-Qadir, jil.1, h. 93. 
10 Abu Su’ud, Tafsir Abi Su’ud, jil.1, h. 108. 
11 Ibn al-Jauzi, Zad al-masir min ‘ilm al-tafsir, jil. 1, h. 92. 
12 Al-Wahidi, Tafsir al-Wahidi, jil. 1, h. 110. 
13 Al-Baghawi, Tafsir al-Baghawi, jil. 1, h. 79. 



66 El-Hikmah: Vol.VIII No.2 April 2016 

sehingga mereka bersama dengan penganut agama lain dituntut untuk 
beriman dengan kerasulan Muhammad dan ajaran-ajaran yang dibawa 
bersamanya kemudian beramal dengan syariatnya untuk melayakkan 
mereka mendapat balasan yang besar yang dijanjikan oleh Allah. 

 Ibn Katsir14 coba mengaitkan ayat ini dengan ayat sebelumnya yang 
menjelaskan perilaku sebahagian besar kaum Yahudi yang mendapat 
kehinaan dan murka Allah karena kedurhakaan dan tindakan zalim mereka 
sampai berani membunuh para nabi tanpa alasan yang benar. Padahal 
tidak ada azab yang lebih besar daripada dosa membunuh Nabi, seperti 
tersebut dalam hadits, 

عن ابن مسعود قال, قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أشد الناس عذابا يوم القيامة 
 15رجل قتل نبيا أو قتله نبي أو رجل يضل الناس بغير علم أو مصور يصور التماثيل

 

“Dari Ibn Mas’ud berkata, bersabda Rasulullah s.a.w.: Manusia yang 
sangat besar azabnya pada hari kiamat ialah seseorang yang membunuh 
Nabi atau dibunuh oleh Nabi atau seseorang yang menyesatkan manusia 
tanpa berdasarkan ilmu atau seorang juru gambar yang menggambar 
patung-patung berhala”. 

 Kemudian setelah Allah menjelaskan perilaku biadab sebagian 
penganut agama terdahulu, Allah ingin memberikan perhatian bahwa 
barang siapa di antara penganut agama para nabi terdahulu yang 
melakukan kebaikan dengan mengikuti ajaran yang dibawa oleh Nabi 
Muhammad s.a.w., maka mereka akan mendapat balasan kebaikan. 
Demikianlah hukum Allah ini berlaku hingga hari kiamat. 

 Dengan cukup luas dan jelas Ibn ‘Asyur16 memberi tafsiran ayat ini 
berdasarkan hubungan di antara beberapa ayat sebelumnya dan 
sesudahnya. Maka ayat ini merupakan bukti rahmat Allah terhadap mereka 
yang dijelaskan perilaku zalimnya sebelum ini bahwa pintu ampunan Allah 
masih terbuka untuk mereka dengan syarat beriman kepada Allah dan 
beramal soleh. Iman yang dimaksud adalah iman yang sempurna dengan 
ajaran Muhammad (Islam) dengan bukti disandingkannya iman dengan 
amal soleh, padahal syarat diterimanya amal adalah iman yang benar 
berdasarkan syariat. Bahkan ketiadaan iman dengan ajaran nabi 
Muhammad dianggap tiada juga keimanannya kepada Allah. 

 Di samping itu, susunan ayat yang menggabungkan bersama 
semua penganut agama meskipun ayat sebelumnya berkenaan dengan 

                                                           
14 Ibn Katsir, Isma’il, Tafsir Al-Quran al-‘Adzim, jil. 1, h. 103-104. 
15 Musnad Ahmad, jil. 1, h. 407. al-Mu’jam al-Kabir, hadits no. 10497, jil. 1, h. 211. 

hadits ini derajatnya hasan sahih. 
16 Muhammad ibn al-Tahir ibn al-‘Asyur, 1997, al-Tahrir wa al-Tanwir, Dar 

Suhnun, Tunis, jil. 1, h. 531. 



El-Hikmah: Vol. VIII No.2 April 2016 67 

 

 

perilaku biadab orang Yahudi adalah dimaksudkan untuk mengakui 
keutamaan mereka dan sebagai kabar gembira bagi orang yang soleh dari 
umat ini dan umat-umat sebelumnya, seperti pengikut setia (Hawariyyun) 
Nabi Isa dan mereka yang mengikuti ajaran para nabi. 

 Dr. Wahbah al-Zuhaili17 memberikan tafsiran ayat ini dengan 
menghubungkan dengan ayat sebelumnya, yaitu setelah Allah 
mengungkap perilaku orang Yahudi terdahulu, balasan serta tempat 
kembali mereka untuk dijadikan pelajaran dan peringatan bagi umat 
sekarang ini, Allah menyebutkan prinsip umum bagi setiap orang yang 
beriman; bahwa barang siapa yang beriman kepada Allah dan hari akhirat 
serta beramal soleh, maka ia termasuk orang yang beruntung dan 
mendapatkan keselamatan, baik dahulunya mereka dari orang Islam, 
Yahudi, Nashrani,  Sabi’in ataupun orang yang meninggalkan agama 
mereka dan masuk agama Islam, karena Allah telah menghapus kesalahan 
dan dosa mereka yang terdahulu seperti yang ditegaskan dalam firman-
Nya, 

➔    
❑⧫⧫  ⬧  

⬧ ◼ ◆ ❑➔⧫ 
⬧⬧ ⧫ → ✓ 
  

“Katakanlah kepada orang-orang kafir: Jika mereka berhenti (dari 
kekafirannya), niscaya Allah akan mengampuni dosa-dosa mereka yang 
sudah lalu; dan jika mereka kembali sesungguhnya akan berlaku (kepada 
mereka) sunnah (Allah terhadap) orang terdahulu”. (QS. 8: 83) 

Ibn Taimiyyah18 menyebutkan bahwa semua penganut agama 
yang disebutkan oleh ayat ini selain dari agama Islam, jika mereka 
berpegang dengan ajaran yang dibawa oleh para nabi mereka tanpa 
melakukan perubahan, kemudian setelah kedatangan Islam yang dibawa 
oleh Muhammad s.a.w. mereka beriman dengannya, maka mereka akan 
mendapat pahala dua kali lipat. Beliau juga mengutip beberapa ayat al-
Qur’an yang menjelaskan sifat dan amalan baik sebagian dari mereka 
sehingga mereka layak untuk menerima balasan yang besar dari Allah dan 
sejajar dengan orang beriman dalam hal mendapat keselamatan di akhirat 
kelak. Di antara sifat mereka yang dipuji Allah adalah seperti yang disebut 
dalam dua ayat di bawah ini, 

❑⬧ ◆❑    
⧫  ☺⬧ 

⧫❑➔⧫ ⧫◆  
                                                           

17 Wahbah Zuhaili, al-Tafsir al-Munir, jil. 1, h. 177-178. 
18 Ibn Taimiyah, Ahmad ibn ‘Abdul Him, Daqa’iq al-Tafsir, jil. 1, h. 318-319. 



68 El-Hikmah: Vol.VIII No.2 April 2016 

◆⧫◆  ➔◆ 
⧫→  ❑⬧ 

 ❑◆◆  
⧫◆ ➔☺ 
⧫❑⧫◆ ⧫ ⬧☺ 

❑◆  
◆ ⬧◆ 

 ⧫✓⬧   

“Mereka itu tidak sama; di antara Ahl al-Kitab itu ada golongan yang 
berlaku lurus, mereka membaca ayat-ayat Allah pada beberapa waktu di 
malam hari, sedang mereka juga bersujud (salat). Mereka beriman kepada 
Allah dan hari akhirat, mereka menyuruh kepada yang ma ruf, dan 
mencegah dari yang munkar dan bersegera kepada (mengerjakan) 
berbagai kebaikan; mereka itu termasuk orang yang soleh”. (QS. 3:113-
114) 

◆ ❑⬧ ❑  
◆ ⧫ ◆ 

⧫❑➔⧫   

“Dan di antara kaum Musa itu terdapat suatu umat yang memberi petunjuk 
(kepada manusia) dengan haq dan dengan haq itulah mereka menjalankan 
keadilan”. (QS. 7:159) 

 Selanjutnya al-Sya’rawi memberikan penjelasan yang sangat luas 
berawal dari penciptaan Adam dan keturunannya yang diutus Allah untuk 
memakmurkan bumi dengan membawa petunjuk. Sebagai jaminannya, 
barang siapa yang mengikuti petunjuk Allah maka tidak akan sesat dan 
tidak akan celaka, seperti yang ditegaskan dalam firman-Nya, 

⬧ →⧫⧫  ➔ 
☺⬧ ⧫ ➔ ⬧ 
⧫ ◆ ⬧     

“Maka jika datang kepadamu petunjuk dari-Ku, lalu barangsiapa mengikuti 
petunjuk-Ku, ia tidak akan sesat dan tidak akan celaka”. (QS. 20:123) 

 Ketika manusia mulai tergoda dengan bisikan Setan dan 
kesenangan dunia dengan memperturutkan hawa nafsu, maka Allah 
mengutus para nabi dan rasul untuk mengingatkan mereka kembali dan 
memberi peringatan serta kabar gembira. Kemudian muncullah umat yang 
kafir dengan ajaran nabi mereka seperti kaum Nabi Nuh, Nabi Hud, Nabi 
Luth, dan muncul pula beberapa agama yang masih ada pengikutnya 
hingga sekarang ini seperti Yahudi, Nashrani, Sabi’in dan sebagainya. 
Maka Allah menginginkan untuk menyatukan agama terdahulu di bawah 



El-Hikmah: Vol. VIII No.2 April 2016 69 

 

 

panji agama Isalam sehingga kedudukan ajaran Nabi Muhammad s.a.w. 
adalah untuk mensucikan agama-agama terdahulu, sehingga setiap 
manusia dituntut untuk hanya beriman kepada ajaran Nabi Muhammad 
s.a.w. Sekiranya masih ada pengaut agama terdahulu sekarang ini, maka 
tetap mereka juga dituntut untuk mengikut dan mengimani ajaran Islam. Di 
sinilah peranan Islam yang menghapus semua kepercayaan dan agama 
terdahulu. Dan barang siapa yang masih tidak mau beriman dengan agama 
Islam, maka Allah akan memutuskan urusan mereka di akhirat nanti seperti 
yang ditegaskan dalam surah al-Hajj ayat 17, yaitu: 

 ⧫ ❑⧫◆ 
⧫◆  

⧫✓◆ ⧫◆ 
❑→☺◆ ⧫◆ 
❑→◆    ⧫ 

⧫ ⧫❑⧫ ☺◆ 
   ◼⧫   

   

 

“Sesungguhnya orang yang beriman, orang Yahudi, orang Sabi’in orang 
Nashrani, orang Majusi dan orang musyrik, Allah akan memberikan 
keputusan di antara mereka pada hari kiamat. Sesungguhnya Allah 
menyaksikan segala sesuatu”. (QS. 22: 17) 

 

 Kemudian Allah hendak menghilangkan sangkaan sebagian 
penganut yang masih setia mengikuti ajaran agama mereka, dengan 
harapan agama mereka itu dapat menyelamatkan dan memberi manfaat 
bagi mereka. Allah telah menetapkan satu keputusan mutlak mengenai 
perkara ini, yaitu hanya Islamlah jalan hidup yang diridhai dan dijadikan 
sebab keselamatan mereka di akhirat, seperti yang jelas dinyatakan dalam 
dua ayat al-Qur’an, yaitu: 

 

    
◼   

“Sesungguhnya agama (yang diredai) di sisi Allah hanyalah Islam”. 
(QS.3:19) 

⧫◆ ⧫⧫ ◆ ◼ 
 ◼⬧ ⧫  ◆❑➔◆ 

 ⧫  
    



70 El-Hikmah: Vol.VIII No.2 April 2016 

“Barangsiapa yang mencari agama selain dari agama Islam, maka sekali-
kali tidaklah akan diterima (agama itu) daripadanya, dan dia di akhirat 
termasuk orang yang rugi. (QS. 3:85) 

 Sangatlah jelas dari penafsiran para mufassir, bahwa jaminan 
keselamatan hanya akan diberikan kepada penganut agama manapun 
yang beriman kepada Allah dan hari akhirat dengan semua konsekuensi 
dan tuntutan ajaran Islam. Iman yang dimaksudkan di sini bukanlah seperti 
yang mereka coba selewengkan yaitu hanya percaya dengan agama dan 
ajaran masing-masing, tetapi seperti yang ditegaskan oleh al-Syaukani19 
bahwa maksudnya adalah iman seperti yang dikehendaki oleh hadits Jibril 
yang berbunyi, 

قال فأخبرني عن الإيمان قال أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الأخر 
 20 وتؤمن بالقدر خيره وشره

“Jibril berkata: beritahukanlah kepadaku mengenai iman, Nabi bersabda: 
Engkau beriman kepada Allah, malaikat-malaikat-Nya, kitab-kitab-Nya, 
rasul-rasul-Nya, dan hari akhirat, serta beriman dengan qadar yang baik 
maupun yang buruk”. 

Meskipun di dalam ayat al-Qur’an tersebut hanya disebutkan dua 
rukun iman saja (iman kepada Allah dan hari akhirat), namun yang dituntut 
daripada mereka adalah iman seperti yang diajarkan oleh Jibril dalam 
hadits di atas tadi. Penyebutan hanya kedua rukun iman itu merupakan 
kebiasaan al-Qur’an dan juga hadits Rasulullah s.a.w. 

 Sedang seseorang itu tidaklah dikatakan beriman melainkan telah 
beragama Islam terlebih dahulu. Jika tidak, maka siapapun akan 
kehilangan kebaikan yang telah dijanjikan oleh Allah, baik di dunia ataupun 
di akhirat kelak. Padahal Rasulullah telah menegaskan kewajiban 
mengikuti ajaran Islam yang dibawa oleh baginda bagi setiap pengikut 
nabi-nabi sebelum baginda. Seperti dalam salah satu sabdanya yang 
berbunyi sebagai berikut: 

عن أبى موسى قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : لَ يسمع بي أحد من هذه 
الأمة ولَ يهودي ولَ نصراني لَ يؤمن بي إلَ كان من أهل النار فقلت ما قال رسول 

 اب الله عز وجل فقرأت فوجدت ومن يكفر به مناالله صلى الله عليه وسلم إلَ في كت
 21فلم يؤمن بي لم يدخل الجنة الأحزاب فالنار موعده وفي رواية

Dari Abu Musa al-Asy’ari berkata, bersabda Rasulullah s.a.w.: Tidak ada 
seorangpun dari umat ini, tidak juga dari umat Yahudi dan Nashrani yang 

                                                           
19 Al-Syaukani, Fath al-Qadir, jil.1, h. 94. 
20 Sahih Muslim, Kitab al-Iman, jil.1, h. 37. 
21 Majma’ al-Zawa’id, Bab Fiman yasma’u bi wa lam yu’min bih, jil.8, h. 261. al-

Haitsami menilai hadits ini sahih. 



El-Hikmah: Vol. VIII No.2 April 2016 71 

 

 

mendengar mengenai aku kemudian tidak beriman denganku melainkan ia 
termasuk penghuni neraka. Abu Musa berkata: apa yang disabdakan oleh 
Rasulullah telah ada dalam kitab Allah. Lalu aku baca dan aku jumpai ayat 
yang artinya: barang siapa yang kufur dengannya dari semua golongan, 
maka nerakalah tempat yang dijanjikan untuknya. Dalam riwayat lain 
disebutkan: kemudian tidak beriman denganku, maka dia tidak akan masuk 
surga. 

Lebih jelas dan tegas lagi seperti dalam riwayat Abu Hurairah sebagai 
berikut: 

وعن أبي هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم والذي نفس محمد بيده لَ 
الأمة ولَ يهودي ولَ نصراني ولم يؤمن بالذي أرسلت به إلَ  يسمع بي أحد من هذه
 22كان من أصحاب النار 

“Dari Abu Hurairah katanya, bersabda Rasulullah s.a.w.: Demi jiwa 
Muhammad yang berada di tangan-Nya, tidak ada seorangpun dari umat 
ini, tidak juga daripada umat Yahudi dan Nashrani yang mendengar 
mengenaiku kemudian tidak beriman dengan apa yang dibawa bersamaku, 
melainkan ia termasuk penghuni neraka”. 

 Bahkan menurut pendapat yang menyatakan bahwa ayat ini telah 
dinasakh (hapus) dengan surah Ali Imran ayat 8523, jelas menunjukkan 
bahwa syarat untuk mendapatkan keselamatan adalah dengan mengikuti  
ajaran Islam dan meninggalkan ajaran selainnya, karena agama yang 
diridhai dan diakui kebenarannya hanyalah Islam. Meskipun sekiranya 
mereka melakukan kebaikan mengikut ajaran mereka, tetap tidak diterima 
selama tidak menganut agama Islam dan di akhirat nanti mereka termasuk 
orang yang rugi. 

 Berdasarkan kaidah ilmu munasabah ayat, maka ayat sebelum ini 
mempunyai hubungan yang sangat erat dan jelas sekali. Sebelum ayat ini, 
Allah s.w.t. banyak menjelaskan kedurhakaan dan kezaliman mereka yang 
berani membunuh para nabi Allah s.w.t. tanpa kebenaran sehingga mereka 
berhak dan layak untuk menerima kehinaan dan kemurkaan Allah s.w.t.. 
Allah s.w.t. berfirman, 

⧫→◆ ◼⧫ 
 ➔◆☺◆ 
⧫◆ ⧫    

⬧  ❑ 
→⧫ ⧫⧫  

❑➔⧫◆  

                                                           
22 Majma’ al-Zawa’id, Bab Fiman yasma’u bi wa lam yu’min bih, jil.8, h. 262. 
23 Ali ibn Ahmad ibn Sa’id ibn Hazm, al-Nasikh wa al-Mansukh fi Al-Quran al-

Karim, 1406, jil.1, h. 19. 



72 El-Hikmah: Vol.VIII No.2 April 2016 

⧫   ⬧ 
 ❑⧫ ❑ 

⧫➔⧫  24 

“Lalu ditimpakan kepada mereka kenistaan dan kehinaan, serta mereka 
mendapat kemurkaan dari Allah. Perkara ini (berlaku) karena mereka 
selalu mengingkari ayat-ayat Allah dan membunuh para nabi tanpa alasan 
yang benar. Demikian itu (terjadi) karena mereka selalu berbuat durhaka 
dan melampaui batas”. (QS. 2:61) 

Namun jika kemudian mereka mau mengubah sikap dan perilaku 
mereka dengan mentaati dan mengamalkan ajaran para nabi mereka 
sebelum kedatangan Nabi Muhammad, atau mereka beriman dengan 
ajaran yang dibawa oleh Nabi Muhammad s.a.w. setelah kedatangannya, 
maka Allah s.w.t. akan memberikan mereka ampunan dan ketenangan 
serta keselamatan sepertimana yang akan diperolehi oleh orang yang 
beriman. 

 Sebenarnya secara sepintas ayat 62 surah al-Baqarah 
mengisyaratkan persamaan semua penganut agama di hadapan Allah 
pada hari kiamat, namun kemusykilan itu terjawab sendiri dengan ayat 17 
surah al-Hajj yang menegaskan perbedaan kedudukan mereka di akhirat 
nanti. Sehingga kedudukan ayat ini sebagai penafsir ayat 62 surah al-
Baqarah. Allah s.w.t. berfirman, 

 ⧫ ❑⧫◆ 
⧫◆  

⧫✓◆ ⧫◆ 
❑→☺◆ ⧫◆ 
❑→◆    ⧫ 

⧫ ⧫❑⧫ ☺◆ 
   ◼⧫   

    

“Sesungguhnya orang yang beriman, orang Yahudi, orang Sabi’in orang 
Nashrani, orang Majusi dan orang musyrik, Allah s.w.t. akan memberikan 
keputusan di antara mereka pada hari kiamat. Sesungguhnya Allah 
menyaksikan segala sesuatu. (QS. 22:17) 

 Jelas sekali tafsiran ayat ini menyebutkan bahwa kesemua enam 
agama yang disebut dalam ayat ini terbagi kepada dua, yaitu satu agama 
untuk Allah s.w.t. (yang diridhai-Nya) dan lima agama lainnya adalah untuk 
Setan. Maka Allah s.w.t. akan memisahkan dan membedakan mereka 

                                                           
24 Al-Quran, al-Baqarah, 2:61. 



El-Hikmah: Vol. VIII No.2 April 2016 73 

 

 

pada hari kiamat dari segi keadaan dan tempat mereka sehingga tidak 
mungkin mereka mendapatkan balasan yang sama25. 

 Abu Su’ud menyebutkan bahwa Allah s.w.t. akan menetapkan 
keputusan di antara agama orang beriman dan kelima agama yang 
bersepakat dalam kufur, yaitu dengan memberikan balasan yang baik 
kepada agama orang beriman dan sebaliknya memberikan hukuman dan 
azab yang berat ke atas penganut agama lainnya. 

 Dalam ayat lain Allah s.w.t. mengungkap dan sekaligus membantah 
anggapan masing-masing dari penganut Yahudi dan Nashrani bahwa 
hanya mereka yang berhak masuk surga. Yang demikian ini hanyalah 
angan-angan mereka tanpa bukti dan hujjah yang benar. Padahal 
sebaliknya, hanya mereka yang berserah diri kepada Allah s.w.t. dengan 
sebenarnya dan mengikut ajaran serta petunjuk Rasul-Nya saja yang akan 
mendapatkan ketenangan dan keselamatan di akhirat, firman Allah s.w.t.: 

❑⬧◆ ⬧ ⧫ 
⬧  ⧫ ⧫ ❑➔ 

 ⧫⧫   
→⧫  ➔ ❑➔ 
→◆  → 

✓  ◼⧫ ⧫ 
◼ ◆  ◆❑➔◆ 
⧫➔ ⬧⬧ ◼  
◼◆ ◆ ❑ ◼⧫ 

◆ ➔ ⧫❑⧫⧫⬧  

“Dan mereka (Yahudi dan Nashrani) berkata: sekali-kali tidak akan masuk 
surga kecuali orang (yang beragama) Yahudi dan Nashrani. Demikianlah 
itu (hanya) angan-angan mereka yang kosong belaka. Katakanlah: 
tunjukkan kebenaranmu jika kami adalah orang yang benar. (tidak 
demikian) dan bahkan barangsiapa yang menyerahkan diri kepada Allah 
s.w.t., sedang ia berbuat kebajikan, maka baginya pahala di sisi Tuhannya 
dan tidak ada kekhuatiran terhadap mereka dan tidak (pula) mereka 
bersedih hati”. (QS. 2:111-112) 

 Dilihat dari sebab turun ayat ini pula jelas menunjukkan bahwa 
hukum ayat ini berlaku bagi barang siapa saja yang dahulunya kafir, baik 
orang Yahudi, Nashrani maupun Sabi’in kemudian beriman kepada Allah 
s.w.t. dan hari kiamat. Sedangkan mereka yang tetap dalam agamanya 
dan tidak mau memeluk Isalam, maka tidak berlaku balasan seperti yang 

                                                           
25 Abdullah ibn Ahmad ibn Mahmud al-Nasafi, Tafsir al-Nasafiy, jil.3, h. 98. 



74 El-Hikmah: Vol.VIII No.2 April 2016 

disebut dalam ayat ini. Syaikh Abu al-Fadl Ahmad bin ‘Ali26 menyebut 
riwayat yang dikeluarkan oleh al-Wahidi dari Mujahid yang berbunyi,  

عن مجاهد قال لما قص سلمان الفارسي على رسول الله صلى الله عليه وسلم قصة 
النار قال سلمان فأظلمت علي الأرض  أصحابه الذين كان يتعبد معهم قال هم فى

 فنزلت قال فكأنما كشف عني جبل

“Diriwayatkan dari Mujahid berkata, ketika Salman al-Farisi menceritakan 
kepada Rasulullah s.a.w. kisah sahabat-sahabatnya yang dahulunya dia 
beribadah bersama mereka, Nabi bersabda: mereka dalam neraka. Salman 
berkata: tiba-tiba bumi menjadi gelap bagiku sehinggalah turun ayat ini, 
kemudian seolah-olah gunung diangkat dariku.” 

 Dalam riwayat al-Thabari27 disebutkan bahwa setelah turun ayat ini, 
Rasulullah s.a.w. memanggil Salman al-Farisi dan bersabda kepadanya: 
“Ayat ini turun berkenaan dengan sahabat-sahabat kamu. Barang siapa di 
antara mereka yang berpegang dengan agama Nabi ‘Isa sebelum 
datangnya Islam, maka ia berada dalam kebaikan. Namun barang siapa 
yang mendengar mengenai kedatanganku kemudian tidak beriman 
denganku, maka ia sungguh telah celaka”. 

 Bahkan dalam riwayat al-Thabari28 yang lain dinyatakan bahwa 
setelah turun ayat 62 surah al-Baqarah, turunlah ayat yang menegaskan 
tidak diterimanya agama lain selain dari agama Islam, seperti yang berlaku 
ke atas Tumah ibn Ubairiq dari kabilah al-Aus yang keluar (murtad) dari 
Islam dan kembali kepada orang kafir Mekah. Ayat yang dimaksud adalah 
firman Allah s.w.t. yang berbunyi, 

⧫◆ ⧫⧫ ◆ ◼ 
 ◼⬧ ⧫  ◆❑➔◆ 

 ⧫  
   

 

“Barangsiapa mencari agama selain dari agama Islam, maka sekali-kali 
tidaklah akan diterima (agama itu) daripadanya, dan dia di akhirat termasuk 
orang yang merugi.” (QS. 3:85) 

Ada lagi ayat lain yang semakna dengan ayat di atas, yaitu firman Allah 
s.w.t.: 

    
◼  ⧫◆ ◼⧫ 

                                                           
26 Shihab al-Din Ahmad ibn Ali, al- Ujab fi bayan al-Asbab, 1997, jil.1, h. 255. 
27 Al-Thabari, Jami’ al-Bayan fi Ta’wil Al-Quran, jil.1, h. 321. 
28 Ibid, jil.3, h. 339. 



El-Hikmah: Vol. VIII No.2 April 2016 75 

 

 

 ❑➔ ⧫ 
  ➔⧫ ⧫ ➔◆ 

➔ ☺⧫ ⧫  
⧫◆ →⧫ ⧫⧫  
⬧   ⧫  

“Sesungguhnya agama (yang diridhai) di sisi Allah hanyalah Islam. Tiada 
berselisih orang yang telah diberi al-Kitab melainkan sesudah datang 
pengetahuan kepada mereka, karena kedengkian (yang ada) di antara 
mereka. Barangsiapa yang kafir terhadap ayat-ayat Allah s.w.t. 
sesungguhnya Allah s.w.t. sangat cepat hisab-Nya.” (QS. 3:19) 

 Demikian jelas kandungan dua ayat di atas bahwa hanya Islam 
agama yang benar dan diridhai di sisi Allah s.w.t. Sedangkan agama yang 
lain adalah salah dan orang yang masih mengamalkan ajaran ini setelah 
kedatangan Islam akan menerima kerugian karena amalan mereka adalah 
sia-sia belaka. Firman Allah s.w.t., 

◆⬧◆ ◼ ⧫ 
❑➔☺⧫  ☺⧫ 

➔⬧ ⧫ ❑➔ 
   

“Dan Kami hadapkan segala amal yang mereka kerjakan, lalu Kami jadikan 
amal itu (bagaikan) debu yang berterbangan.” (QS. 25:23) 

Apabila betul semua agama itu sama seperti yang mereka 
sampaikan dalam berbagai idenya, maka untuk apa Allah s.w.t. 
menciptakan surga dan neraka jika pada akhirnya semua masuk ke dalam 
surga. Padahal diciptakannya surga dan neraka bermaksud bahwa mesti 
ada dari kalangan manusia yang masuk ke dalam salah satu tempat 
tersebut, meskipun bukan merupakan hak seseorang untuk menentukan 
orang lain masuk ke dalam surga ataupun neraka karena itu hanyalah hak 
mutlak Allah s.w.t., akan tetapi setidaknya penciptaan kedua tempat 
tersebut memberikan pemahaman yang kuat bagi manusia bahwa setiap 
manusia yang beriman dengan sebenar-benar iman kepada Allah s.w.t., 
kepada para Malaikat, para Rasul dan hari Kiamat maka dia akan 
dimasukkan ke dalam surga, manakala mereka yang ingkar dan kufur akan 
dimasukkan ke dalam neraka. 

Kemudian apabila kita perhatikan sebenarnya pemahaman 
pluralisme ini tidak pernah wujud, karena bagi seorang Muslim yang 
sentiasa melaksanakan shalat lima waktu, maka sekurang-kurangnya dia 
telah membaca surah al-Fatihah sebanyak 17 kali, dan salah satu ayat 
yang terkandung di dalamnya adalah permohonan seorang hamba kepada 
Allah s.w.t. agar diberikan petunjuk kepada jalan yang lurus yaitu jalan 



76 El-Hikmah: Vol.VIII No.2 April 2016 

orang yang diberi nikmat hidayah oleh Allah s.w.t., ayat tersebut berbunyi 
sebagai berikut: 

 

⧫ ◆ 

⧫⧫☺   ◆ 

⧫ ☺➔ ◼⧫ 

 ❑→☺ ◼⧫ 

◆ ⧫✓   

“Tunjukilah kami jalan yang lurus. Yaitu jalan orang yang Engkau telah 
kurniakan nikmat kepada mereka bukan jalan orang yang Engkau telah 
murkai dan bukan pula jalan orang yang sesat.” (QS. 1: 6-7) 

Sebenarnya memahami suatu permasalahan tidak akan sempurna, 
bahkan boleh jadi keliru dan menyimpang jika hanya tertuju kepada satu 
atau dua ayat yang membahas permasalahan itu karena cara demikian ini 
hanya akan menghasilkan pemahaman yang tidak sempurna. Terlebih lagi 
apabila analisa itu dilakukan lepas dari konteks munasabah ayat, sebab 
turun ayat, penafsiran Nabi Muhammad s.a.w. dan sebagainya. 

Kesimpulan 

Bahwa Islam tegas mengakui Pluralitas (Keberagaman) namun 
bukan Pluralisme jika yang dimaksud adalah menganggap semua agama 
sama dan akan selamat. Keberagaman sendiri telah diakui dalam al-Qur’an 
sebagai sebuah keniscayaan, karena Allah menciptkan manusia bersuku-
suku dan berbangsa-bangsa, namun perhatikanlah bahwa yang paling 
mulia di sisi Allah adalah mereka yang bertaqwa artinya mereka yang 
beriman kepada Allah dengan sebenar-benar keimanan serta beriman 
dengan sisa rukun iman yang ada. 

Oleh karena itu pemahaman Pluralisme dalam konteks semua 
agama sama dan akan selamat jelas bertentangan dengan firman Allah swt 
itu sendiri, maka sikap kita sebagai seorang muslim meyakini bahwa satu-
satunya Agama yang diterima oleh Allah swt hanyalah Islam walau kita 
menyadari di sekeliling kita banyak agama selain Islam, namun harus 
ditanamkan dulu dalam keyakinan kita bahwa terkait dengan kebenaran 
Agama di sisi Allah hanyalah Islam, sambil kita tetap mengakui adanya 
keragaman sebagai ladang untuk kita berdakwah dan menyebarkan 
kebenaran. 

Penafsiran al-Qur’an yang benar adalah yang memenuhi syarat 
penafsiran yang telah ditetapkan oleh para ahli tafsir yang mu’tabar, bukan 
penafsiran yang serampangan dan terkesan dipaksakan untuk memenuhi 
kehendak nafsu semata, apalagi jika penafsiran itu berlandaskan kepada 
metodologi yang bukan berasal dari tradisi keilmuan Islam. 



El-Hikmah: Vol. VIII No.2 April 2016 77 

 

 

Maka jika metodologi penafsiran saja sudah berbeda, tentunya hasil 
dan kesimpulan yang didapat juga akan berbeda, di sinilah perlu ada 
rujukan utama dan seragam dalam penafsiran satu ayat apalagi yang 
berkaitan dengan akidah agar umat mendapatkan kepastian hukum yang 
jelas dan tidak keluar dari nilai-nilai kebenaran yang telah disepakati. 

 
Daftar Pustaka 
 
Al-Qur’an dan Tafsirnya. Jakarta: Depag RI, 1985/1986. 
Abu ‘Abdullah, Al-Qurtubi Muhammad ibn Muhammad. al-Jami’ li Ahkam al-

Qur’an. Mesir: Dar al-Kutub al-Misriyyah, 1387/1967. 
Al-Baghawi, Tafsir al-Baghawi. Beyrut: Dar al-Fikr, 1417/1997. 
Al-Haitsami, ‘Ali ibn Abi Bakr. Majma’ al-Zawa’id. Kairo: Dar al-Rayyan li al-

Turats, 1407 H. 
Al-Jawzi, ‘Abd al-Rahman ibn ‘Ali ibn Muhammad. Zad al-Masir fi ‘Ilm al-

Tafsir. Beirut: al-Maktab al-Islami, 1404. 
Al-Nasafi. ‘Abdullah ibn Ahmad ibn Mahmud. Tafsir al-Nasafi. t.tp. t.pt. t.th 
Al-Thabari, Muhammad ibn Jarir. Jami’ al-Bayan fi Ta’wil al-Qur’an. Beirut: 

Dar al-Kutub al ‘Ilmiyyah, 1412/1992. 
Al-Wahidi, ‘Ali ibn Ahmad. Asbab al-Nuzul. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

t.th. 
Husaini, Adian dan Abdurrahman al-Baghdadi. Hermeneutika dan Tafsir al-

Qur’an. Jakarta: Gema Insani Press, 2007. 
_______. Adian dan Nuim Hidayat. Islam Liberal: Sejarah, Konsepsi, 

Penyimpangan dan Jawabannya. Jakarta: Gema Insani Press, 
1423/2002. 

Ibn ‘Asyur, Muhammad ibn al-Thahir. al-Tahrir wa al-Tanwir. Tunisia: Dar 
Suhnun, 1997. 

Ibn Katsir, Isma’il. 1414/1993. Tafsir al-Qur’an al-Azim. Cet. ke-7. Kairo: 
Dar al-Hadits. 

ibn Muhammad, Al-Baidhawi ‘Ali Abdullah. Anwar al-Tanzil wa Asrar al-
Ta’wil (Tafsir al-Baidhawi). Beirut: Dar al-Fikr, 1416/1996. 

Ibn Muhammad, Al-Syaukani, Muhammad ibn ‘Ali. Fath al-Qadir: al-Jami’ 
Bain Fannay al-Riwayah wa al-Dirayah fi ‘Ilm al-Tafsir. Kairo: Dar 
al-Hadits, 1413/1993. 

Ibn Taimiyyah, Ahmad ibn ‘Abd al-Halim. Daqa’iq al-Tafsir. Damascus: 
Mua’assasah ‘Ulum al-Qur’an, 1404 H. 

_______. Muqaddimah fi Usul al-Tafsir. Cet. ke-2. Beirut: Mu’assasah al-
Risalah, 1392/1972. 

Madjid, Nurcholis. Islam Doktrin dan Peradaban.  Jakarta: Yayasan Wakaf 
Paramadina, 1995. 

_______. Tiga Agama Satu Tuhan. Bandung: Penerbit Mizan, 1999. 



78 El-Hikmah: Vol.VIII No.2 April 2016 

Sirri, Mun’im A. Fiqih Lintas Agama; Membangun Masyarakat Inklusif-
Pluralis. Jakarta: Yayasan Wakaf Paramadina & The Asia 
Foundation, 2003. 

Tim Penyusun, Kamus Dewan. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa Pustaka, 
2002. 

Wahib, Ahmad. Pergolakan Pemikiran Islam: Catatan Harian Ahmad 
Wahib. Jakarta: LP3ES, 2003. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


