
 

10 | El-Hikmah Vol. XXXII/No.2/April 2021 

 

MENGENAL TAFSIR ISYARI SEBUAH TAFSIR BERCORAK 
TASAWUF 

 
Hermansyah 

Program Studi Komunikasi dan Penyiaran Islam, STIDDI Al-Hikmah Jakarta 
Jl. Bangka 3 A, No. 25 Pela Mampang, Jakarta Selatan, Telp. 021-7194402 

Abstract: The interpretation of the Qur'an has various methods which are generally 
divided into 2, namely the interpretation of bil matshur and the interpretation of bir ro'yi. 
Tafsir bil matshur relies on history, so that we know the term interpretation of the Qur'an 
with the Qur'an, interpretation of the Qur'an with Sunnah and interpretation of the 
Qur'an with the words of the companions and tabi'iin. All of this is called the 
interpretation of bil matshur. While the interpretation of bir ro'yi does not rely on history, 
but relies on ijtihad or the personal opinion of the mufassir. The scholars allow the 
pattern of interpretation of bir ra'yi as long as it does not come out of the literal meaning, 
such as interpretation based on language elements. But there is a type of interpretation 
called isyari interpretation, where isyari interpretation is also based on the mufassir's 
personal opinion but still adheres to the meaning of zhahir, because if it leaves the 
meaning of zhahir it will lead to an inner interpretation which is widely opposed by 
scholars. Through this paper, the researcher wants to examine the interpretation of 
isyari by definition, then the basis and history of the emergence of isyari interpretation 
and examples. Because in fact the legacy of isyari interpretation has many benefits, 
where this interpretation is characterized by Sufism interpretation. A Sufism-styled 
interpretation approach, which emphasizes the spiritual side of the verses of the Qur'an 
and also captures the wisdom of Allah contained in the verses of the Qur'an. 

Keywords: Isyari's interpretation, Bathini's interpretation, Sufisme 

 

Abtrak: Tafsir Al Qur’an memiliki berbagai metode yang secara umum terbagi 2, yaitu 
tafsir bil matshur dan tafsir bir ro’yi. Tafsir bil matshur bersandarkan kepada riwayat, 
sehingga kita mengenal istilah tafsir Al Qur’an dengan Al Quran, tafsir Al Qur’an 
dengan Sunnah dan tafsir Al Qur’an dengan perkataan para shahabat dan tabi’iin. 
Semuanya itu disebut tafsir bil matshur. Sementara tafsir bir ro’yi tidak bersandarkan 
kepada riwayat, tetapi bersandarkan kepada ijtihad atau pendapat pribadi seorang 
mufassir tersebut. Para ulama membolehkan corak tafsir bir ra’yi selama tidak keluar 
dari makna yang zhahir seperti penafsiran berdasarkan unsur Bahasa. Tetapi ada jenis 
tafsir yang disebut tafsir isyari, dimana tafsir isyari ini juga berdasarkan pendapat 
pribadi si mufassir tetapi tetap berpegang kepada makna zhahir, karena karena kalau 
keluar dari makna zhahir akan menyebabkan menjadi tafsir bathini yang banyak 
ditentang oleh para ulama. Melalui tulisan ini peneliti ingin mengkaji tafsir isyari secara 
definisi, lalu landasan dan sejarah munculnya tafsir isyari serta contoh-contohnya. 
Karena sesungguhnya warisan tafsir isyari banyak sekali manfaatnya, dimana tafsir ini 
bercorak tafsir tasawuf. Sebuah pendekatan tafsir bercorak tasawuuf, dimana 
menekankan sisi spiritual dari ayat Al Qur’an dan juga menangkap hikmah-hikmah dari 
Allah yang terkandung dari ayat-ayat Al Qur’an.  

Kata Kunci: Tafsir Isyari, Tafsir Bathini, Tasawuf 



 

11 | El-Hikmah Vol. XXXII/No.2/April 2021 

 

Abstract: The interpretation of the Qur'an has various methods which are generally 
divided into 2, namely the interpretation of bil matshur and the interpretation of bir ro'yi. 
Tafsir bil matshur relies on history, so that we know the term interpretation of the Qur'an 
with the Qur'an, interpretation of the Qur'an with Sunnah and interpretation of the 
Qur'an with the words of the companions and tabi'iin. All of this is called the 
interpretation of bil matshur. While the interpretation of bir ro'yi does not rely on history, 
but relies on ijtihad or the personal opinion of the mufassir. The scholars allow the 
pattern of interpretation of bir ra'yi as long as it does not come out of the literal meaning, 
such as interpretation based on language elements. But there is a type of interpretation 
called isyari interpretation, where isyari interpretation is also based on the mufassir's 
personal opinion but still adheres to the meaning of zhahir, because if it leaves the 
meaning of zhahir it will lead to an inner interpretation which is widely opposed by 
scholars. Through this paper, the researcher wants to examine the interpretation of 
isyari by definition, then the basis and history of the emergence of isyari interpretation 
and examples. Because in fact the legacy of isyari interpretation has many benefits, 
where this interpretation is characterized by Sufism interpretation. A Sufism-styled 
interpretation approach, which emphasizes the spiritual side of the verses of the Qur'an 
and also captures the wisdom of Allah contained in the verses of the Qur'an. 

Keywords: Isyari's interpretation, Bathini's interpretation, Sufisme 

 

Pendahuluan. 

Berbicara tentang tafsir sufistik wujud kongkritnya berarti berbicara tentang 
karya-karya tafsir yang ditulis oleh paar tokoh tasawuf, baik yang dikelompokkan 
kepada tafsir sufi isyari maupun tafsir sufi nazhari. Kajian tafsir isyari berarti melakukan 
studi terhadap karya karya tafsir bercorak tasawuf baik kajian metodologis maupun 
isinya. Disamping itu, kajian awal tafsir sufistik ddiperlukan pula mengkaji dari sisi 
definisi, kondisi social historis sebab kemunculannya tafsir isyari, kelebihan dan 
kekuarangan tafsir dengan corak tasawuf ini dan langkah-langkah teknis upaya 
mendekati Al Qur’an dengan menggunakan disiplin ilmu tasawuf.  

MengenalTafsir Isyari. 

Pengertian tafsir isyari sufistik banyak dikemukan oleh para ulama baik ulama 
salaf (klasik) maupun ulama khalaf (kontemporer). Di antara ulama yang 
mendefinisikan pengertian dari tafsir isyari adalah syekh Mohammad Ali Shabunyi, 
beliau mendefinisikan pengertian tafsir isyari sebagai berikut: 

لإشارات خفية تظهر لبعض أولي العلم، أو تظهر  التفسير الإشاري : هو تأويل القرآن على خلاف ظاهره،
، أو  ا أسرار القرآن العظيمالسلوك والمجاهدة للنفس، ممن نور الله بصائرهم فأدركو  للعارفين بالله من أرباب

الفتح الرباني ، مع إمكان الجمع  انقدحت في أذهانهم بعض المعاني الدقيقة ، بواسطة الإلهام الإلهي أو
 الكريمة. بينهما وبين الظاهر المراد من الآيات

Tafsir isyari adalah  menakwilkan Al qur'an yang berbeda dengan makna yang 
zhahir, karena adanya isyarat tersembunyi bagi sebagian ahli ilmu atau tampak bagi 
orang yang arif' (mengenal) Allah dari para ulama suluk dan orang yang bersungguh-
sungguh mememerangi hawa nafsunya, dari orang-orang yang telah Allah sinari mata 
bathinnya sehingga mereka mengetahui rahasia-rahasia Al Qur'an yang agung, atau 



 

12 | El-Hikmah Vol. XXXII/No.2/April 2021 

 

terungkapnya sebagian makna yang mendalam dalam pikiran mereka dengan 
perantaraan ilmu ilahy atau pembukaan ketuhanan, disertai kemungkinan 
penggabungan antara makna batin tersebut dengan makna zhahir yang dimaksud oleh 
ayat Al Qur'an yang mulia.1 

Dalam beberapa literature, pembagaian tafsir sufistik terbagi menjadi 2 bagian, 
yaitu tafsir sufi nazhari dan tafsir sufi isyari. Para ulama telah membuat pembagian 
tersebut menjadi 2 bagian untuk bisa membedakan diantara keduanya. Mayoritas para 
ulama salaf menolak tafsir yang termasuk tafsir sufy nazhary dengan membolehkan 
serta menerima tafsir sufi isyari. 

Tafsir sufi nazhari adalah tafsir sufi yang dibangun untuk mengusung dan 
memperkuat teori-teori mistik yang dianut mufassir. Menurtu Muhammad Husein Adz 
Dzahabi bahwa tafsir sufi nazhari pada prakteknya adalah penafsiran yang tidak 
memperhatikan aspek Bahasa dan menjauhi apa yang dikehendaki oleh syara. 

Ulama yang dianggap mewakili tafsir sufi teoritis (nazhari) adalah muhyiddin 
Ibnul Arabi. Ibnu Arabi dianggap sebagai ulama tafsir sufi nazhari yang menyandarkan 
beberapa teori-teori tasawufnya dengan Al Qur’an. Karya beliau yang terkenal adalah 
Al Futuhat Al Makiyyah. 

Selanjutnya Muhammad Husein Adz Dzahaby menjelaskan karakteristik atau 
ciri-ciri dalam penafsirn sufi nazhari adalah sebagai berikut: Pertama, dalam 
menafsirkan Al Qur’an sangat kuat dipengarui oleh disiplin ilmu filsafat. Kedua, Di 
dalam tafsir sufi nazhari terdapat hal-hal bersifat gaib ditarik ke dalam suatu yang nyata 
atau tampaik dengan perkataan lain menganalogikan yang gaib menjadi sesuatu yang 
nampak dan nyata. Ketiga, sering kali mengabaikan struktur gramatika Bahasa arab 
dan hanya menafsirkan apa yang sejalan dengan keinginan mufassir.2 

Pembahasan berikutnya adalah tentang tafsir sufi isyari yang didefinisikan: 
“Pentakwilan ayat-ayat Al Qur’an yang berbeda dengan makna lahirnya sesuai dengan 
petunjuk khusus yang diterima tokoh sufisme tetapi diantara kedua makna tersebut 
dapat dikompromikan.3 

Metode yang dipakai dalam tafsir tasawuf secara umum adalah metode isyarat 
(isyarah). Isyarat di sini maksudnya adalah menyingkap apa yang ada di dalam dan 
dibalik makna zhahir suatu ayat untuk mengetahui hikmah-hikmahnya. Adz Dzahabi 
memberikan penjelasan mengenai perbedaan antar tafsir sufi nazhari dan tafsir isyari 
sufi sebagai berikut: 

Tafsir sufi nazhari dibangun atas dasar pengetahuan ilmu sebelumnya yang ada 
dalam diri seorang sufi yang kemudian dia melakukan penafsiran Al Qur’an dengan 
landasan tasawufnya tersebut. Jadi Al Qur’an ditundukkan dengan teori-teori 
tasawfunya. Sementara tafsir isyari sufi bukan didasarkan kepada adanya ilmu 
pengetahuan sebelumnya, tetapi didasari oleh kebersihan hati dan ketulusan hati 
seorang sufi yang sudah mencapai derajat tertentu sehingga tersingkap baginya 
isyarat-isyarat Al Qur’an.  

Dalam tafsir sufi nazhari seorang sufi berpendapat bahwa semua ayat Al Qur’an 
mempunyai makna tertentu dan bukan makna lain yang ada di balik ayat. Adapun 
dalam tafsir isyari sufi asumsi dasarnya bahwa ayat-ayat Al Qur’an mempunyai makna 

 
1Mohammad Ali Ash Shobuny, At Tibyan Fii Ulumil Qur'an, (Karachi : Maktabah Al Busyro, 2010),  

hal 191.   
2 Muhammad Husein Adz Dzahaby, At Tafsir Wal Mufassirun, (Kairo : Darul Hadits, 2005), 2/295. 
3 Abdur Rahman Al ‘Ak, Ushul Tafsir Wa Qawaiduhu, (Beirut : Darun Nafais, 1986), Hal. 205. 



 

13 | El-Hikmah Vol. XXXII/No.2/April 2021 

 

lain yang ada dibalik makna zhahir. Dengan perkataan lain, bahwa Al Qur’an memiliki 
makna zhahir dan batin. 

Landasan Syara’ Tafsir Isyari 

Dan tafsir isyari ini menurut pemahaman peneliti sebenarnya sudah ada sejak 
zaman Rasulullah dan zaman sahabat beliau. Oleh karena itu ulama seperti 
Muhammad Abdul Adzim Az Zarqany sudah mendefiniskan tafsir isyary : 

 

 ن الجمع بينها وبين الظاهر المراد أيضا تأويل القرآن بغير ظاهره لإشارة خفية تظهر لأرباب السلوك والتصوّف، ويمك

 

Penta’wilan Al Qur’an bukan berdasarkan makna zhahir karena ada isyarat yang 
tersembunyi yang nampak bagi ulama yang menempuh spiritual dan tasawuf, yang 
memungkinkan untuk digabungkannya makna bathin tersebut dengan makna yang 
zhahir yang dimaksud.4 

Dan banyak kita temukan bahwa corak tafsir isyari ini dinyatakan kebenarannya 
oleh Rasulullah saw., sebagai contoh yaitu ketika turun ayat tentang bahwa Islam itu 
sudah sempurna dalam firman Allah: 

سْلَامَ دِينًاالْيَ وْمَ    أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأتَْْمَْتُ عَلَيْكُمْ نعِْمَتِِ وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِ
 

Pada hari ini telah Aku sempurnakan agamamu untukmu, dan telah Aku cukupkan 
nikmat-Ku bagimu, dan telah Aku ridai Islam sebagai agamamu. (QS. Al Maidah: 3) 

Setelah ayat diatas turun dan didengar oleh para sahabat nabi, maka mayoritas 
para sahabat bergembira dengan hal tersebut, karena pengertiannya secara lahiriyyah 
bahwa agama Islam itu telah sempurna ajarannya dan Rasulullah berarti telah sukses 
menyampaikannya, sehingga mayoritas sahabat nabi bergembira. Tetapi lain halnya 
dengan Umar bin Khattab ketika mendengar ayat itu justru beliau bersedih dan 
menangis. Dan ketika ditanya kenapa menangis? Beliau: Aku menangis disebabkan 
selama ini kita berada dalam penambahan agama kita. Tetapi, jika telah sempurna, 
maka tidak ada sesuatu yang sempurna melainkan akan berkurang. Kemudian Nabi 
saw bersabda: Engkau benar”.5 

Umar bin Khattab menangis karena menurut perenungan dan penafsiran beliau 
yang menangkap isyarat dalam ayat diatas atau tafsir isyari beliau bahwa kalau agama 
telah sempurna berarti yang menyampaikannya telah menjalankan misinya dalam 
mengajarkannya kepada umatnya. Ketika si penyampai Risalah yaitu Rasulullah saw 
sudah sempurna menyampaikannya kepada umat, maka itu berarti tugas beliau sudah 
tuntas beliau laksanakan. Dan kalau tugas beliau sudah selesai berarti hidup beliau di 
dunia berarti sudah selesai atau kematian beliau sudah dekat. Dan berpisah dengan 
Rasulullah itu sesuatu yang membuat sedih.  Dan itulah yang menyebabkan Umar 
menangis sementara sahabat yang lain bergembira. 6 

 
4 Muhammad Abdul Azhim Az Zarqany, Manahilul Irfan Fi Ulum Al Qur’an,(Beirut : Darus Kitab 

Al Araby, 1995), 2/87. 
5 Ibnu Katsir, Tafsir Al Qur’anil Adzim, (Beirut : Dar Thoyyibah, 1999), 3/26.  
6 Al Alusy, Ruhul Ma’any, (Kairo : Darul Hadits, 2005), Jilid 3 hal. 327. 



 

14 | El-Hikmah Vol. XXXII/No.2/April 2021 

 

Kisah penafsiran isyari Umar bin Khattab ini dimuat oleh Ibnu Katsir dalam Al 
Bidayah Wan Nihayah sebagai berikut: 

بكى، فقي ل م ا يبكي فق فق ان: إن   ليس بع د    ورين ا من رري  يي د أن عمر بن ااط اب حين ن ل ت الآي ة
  )3(.صلى الله علي  وسلم-الكمان إلا النقصان!! وكأن  استشعر وفاة النبي  

 

Diriwayatkan dari jalan yang baik bahwa Umar bin Khattab ketika turun ayat ini 
menangis. Maka ditanya apa yang menyebabkan engkau menangis? Maka Umar 
berkata: Sesungguhnya tidak ada yang terjadi setelah kesempurnaan melainkan suatu 
kekurangan? Seakan-akan Umar merasakan telah dekatnya wafat nabi saw.7 

Penafsiran Umar yang demikian itu adalah penafsiran yang bersifat isyari yakni 
memahami isyarat yang terkandung dengan turunnya ayat tersebut kepada kaum 
muslimin. Dan penafsiran Umar tersebut dibenarnya oleh Rasulullah saw dengan 
perkataan beliau saw: Engkau benar”. 8 

Sejarah Perkembangan Munculnya Tafsir Isyari. 

Baik para ahli sejarah ataupun ahli tafsir tidaklah memberikan ketentuan yang pasti 
kapan lahirnya Tafsir Isyari ini. Hal ini bisa difahami, karena perkembangan ilmu pengetahuan 
pada umumnya berlangsung secara bertahap dari fase ke fase. Hal itu yang menyebabkan 
sulitnya dalam menarik kesimpulan yang pasti yang memisahkan fase satu dengan fase yang 
lain, meskipun kita tidak menolak kemungkinan untuk membedakan fase terdahulu dan fase 
berikutnya. Dan tafsir isyari meskipun demikian telah diakui keberadaannya sebagai fase dari 
perkembangan tafsir pada umumnya dan sebagai salah satu corak dari beragamnya corak 
penafsiran Al Qur’an. 

Mengenai eksistensi tafsir isyari ini seorang ulama yang bernama Mohammad Husein 
Adz Dzahabi menyatakan komentarnya : 

“Tafsir isyari bukanlah persoalan baru dalam usaha untuk menampilkan pengertian dari 
Al Qur’an yang mulia, bahkan tafsir isyari ini telah dikenal dari sejak turunnya ayat Al 
Qur’an ke dalam hati Rasulullah saw. Dan Al Qur’an sendiri telah memberikan isyarat 
ke arah itu dan begitu pula Rasulullah saw telah menjelaskan adanya tafsir isyari ini, 
dan para sahabat nabi saw juga sudah memahaminya dan mengatakan pendapatnya 
berdasarkan tafsir isyari tersebut.9 

Untuk membuktikan pendapatnya Husein Adz Dzahabi mengemukakan contoh 
penafsiran dari surat beberapa ayat dalam Al Qur’an sebagai berikut: 

ءِ الْقَوْمِ لَا يَكَادُوْنَ يَ فْقَهُوْنَ حَدِيْ ثاً   فَمَانِ ه ٰٓؤُلَاۤ
Maka mengapa orang-orang itu (orang-orang munafik) hampir-hampir tidak memahami 
pembicaraan (sedikit pun)?” 

 نَۗ  وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللّّ ِ لَوَيَدُوْا فِيِْ  اخْتِلَافاً كَثِيْراًافََلَا يَ تَدَب َّرُوْنَ الْقُرْا  

 
7 Ibnu Katsir, Al Bidayah Wan Nihayah-5, (Beirut : Dar Hijr, 1997), hal. 189. 
8 Ibnu Jarir At Thabary, Jami’ul Bayan An Ta’wil Ayyil Qur’an, (Beirut : Al Hijr,  2001), Jilid 8/hal. 

81 
9 Mohammad Husein Adz Dzahabi, At Tafsir Wal Mufassirun, (Kairo : Darul Hadits, 2005), 2/309. 



 

15 | El-Hikmah Vol. XXXII/No.2/April 2021 

 

Maka tidakkah mereka menghayati (mendalami) Al-Qur'an? Sekiranya (Al-Qur'an) itu bukan 
dari Allah, pastilah mereka menemukan banyak hal yang bertentangan di dalamnya. 

 افََلَا يَ تَدَب َّرُوْنَ الْقُرْا نَ امَْ عَل ى قُ لُوْبٍ اقَْ فَالُهاَ 
 

Maka tidakkah mereka menghayati Al-Qur'an ataukah hati mereka sudah terkunci? 
 

Semua ayat-ayat diatas menurut Adz Dzahabi mengisyaratkan bahwa Al Qur’an memiliki 
makna zhahir dan makna batin. Yang demikian itu karena Allah ta’ala mencela orang-orang 
kafir bahwa mereka hampir tidak memahami pembicaraan dari Al Qur’an dan menganjurkan 
mereka untuk mentadabburkan ayat-ayat Al Qur’an, mereka tentunya bukan tidak faham 
bahasa arab atau anjuran kepada mereka untuk memahami makna zhahir, karena mereka 
orang arab yang sudah tentu memahami zhahir ayat, tetapi mereka dicela karena tidak 
memahami maksud firman Allah tersebut, dan memerintahkan mereka untuk mentadabbur 
pengertian yang dimaksud dari ayat tersebut, yaitu makna yang batin atau makna yang tersirat 
yang mereka tidak fahami dan terbatasnya jangkauan akal mereka.10 

Selanjutnya Adz Dzahabi mengemukakan dalil dari hadits yang menunjukkan 
keberadaan tafsir isyari dengan hadits berikut : 

أخري  الديلمي من رواية عبد الرحمن بن عوف مرفوعا إلي رسون الله صلي الله علي  وسلم أن  قان :”القرآن تحت 
  .”العرش، ل  ظهر وبطن يحاج العباد

“Ad-Dailami meriwayatkan hadits marfu’ dari Abdurrahman bin ‘Auf, Rasulullah Saw. 
Bersabda, “Al-Qur’an itu di bawah ‘arsy, terdapat makna zahir dan batin yang menjadi hujjah 
bagi para hamba.” 11 

Adz Dzahabi mengomentari kedua hadits diatas dan berkata : Kedua hadits ini 
menjelaskan secara terus terang bahwa Al Qur’an itu memiliki makna zhahir dan batin, akan 
tetapi para ulama berbeda pendapat dalam mendefinisikan zhahir dan batin. Kemudian Abu 
Ubaidah berkata seperti yang dinukil oleh Adz Dzahabi : Sesungguhnya kisah-kisah yang Allah 
ceritakan tentang umat-umat terdahulu, dan apa yang menimpa mereka secara zhahirnya 
adalah berisi kabar tentang kehancuran generasi terdahulu dan peristiwa yang menimpa suatu 
kaum, maka secara makna batinnya adalah agar menjadi nasehat dan peringatan kepada 
mereka agar tidak berbuat seperti perbuatan mereka, sehingga menimpa kepada mereka 
seperti yang menimpa umat-umat terdahulu. Akan tetapi hal ini khusus yang berkaitan dengan 
kisah-kisah dalam Al Qur’an, adapun peristiwa-peristiwa yang lain termasuk pula dalam 
cakupan dari ayat-ayat Al Qur’an.12 

Adapun para sahabat nabi saw dinukil banyak riwayat dari mereka yang menunjukkan 
mereka telah mengenal tafsir isyari dan mereka berpendapat demikian. Diantara riwayat-
riwayat dari mereka adalah: 

Dari Ibnu Abbas meriwayatkan bahwa Nabi Saw pernah bersabda: 

 
10 Mohammad Husein Adz Dzahabi, At Tafsir Wal Mufassirun, (Kairo : Darul Hadits, 205), 2/309. 
11  HR. Ad Dailamy, Musnad Al Firdaus, (Beirut : Darul Kutub Al Ilmiyyah, 2006), 3/98. 
12 Mohammad Husein Adz Dzahay, At Tafsir Wal Mufassirun, (Kairo : Darul Hadits, 2005), 2/297. 



 

16 | El-Hikmah Vol. XXXII/No.2/April 2021 

 

لَغُ غَايَ تُُ ، فَمَنْ أَوْغَلَ فِيِ  بِرفٍِْ   إِنَّ الْقُرْآنَ ذُو شُجُونٍ وَفُ نُونٍ،   وَظهُُورٍ وَبطُوُنٍ، لَا تَ ن ْقَضِي عَجَائبُُِ ، وَلَا تُ ب ْ
مُتَشَابٌِ ، وَظَهْرٌ نَََا، وَمَنْ أَوْغَلَ فِيِ  بعُِنْفٍ هَوَى. أَخْبَارٌ وَأمَْثاَنٌ، وَحَلَانٌ وَحَرَامٌ، وَنََسِخٌ وَمَنْسُوخٌ، وَمُُْكَمٌ وَ 

 .طْنٌ، فَظَهْرهُُ التِّلَاوَةُ، وَبَطْنُُ  التَّأْوِيلُ، فَجَالِسُوا بِِ  الْعُلَمَاءَ، وَيَانبُِوا بِِ  السُّفَهَاءوَبَ 
“Al-Quran itu memiliki berbagai cabang dan disiplin ilmu, aspek lahir dan batin, tidak pernah 
habis keistimewaannya, tak pernah terjangku ujungnya, siapa yang sibuk dengannya maka ia 
akan selamat, siapa yang menjauhinya itu karena kekerasan hawa nafsu, ada berita dan 
perumpamaan, halal dan haram, nasikh dan mansukh, muhkam dan mutasyabih, zhahir dan 
batin, aspek zahirnya adalah bacaan dan aspek batinnya adalah takwil, maka pelajarilah 
dengan duduk bersama para ulama, dan hindari orang-orang bodoh.13 

Dan diriwayatkan dari Abi Darda bahwa nabi saw pernah bersabda: 

 لا يفق  الريل كلّ الفق  حتّّ يجعل للقرآن ويوهاً 
 “Seseorang tidak akan benar-benar memahami Al Quran sebelum ia menemukan berbagai 
bentuk pemahaman.”14 (Al-Suyuthi, Jaami’ al-Hadits, nomor 41616 

 يَحْصُلُ بِجَُرَّدِ تَ فْسِيِر هُ لَا وَقاَنَ ابْنُ مَسْعُود: مَنْ أرَاَدَ عِلْمَ الْأَوَّلِيَن وَالْآخَريِنَ فَ لْيُ ثَ وّرَِ الْقُرْآنَ. قاَنَ: وَهَذَا الَّذِي قاَلَا 
 .الظَّاهِرِ 

Ibnu Mas‟ud r.a. megatakan bahwa Rauslullah Saw pernah bersabda, “Sungguh Al-Quran itu 
diturunkan dalam 7 huruf, siapa ayat di dalamnya memiliki makna zahir dan makna batin, dan 
pada setiap Batasan hokum adalah dasar titik tolaknya.” 15 

Contoh tafsir isyari sufistik yang dilakukan oleh Sahabat Umar r.a. dan Ibnu Abbas 
sebagaimana diriwayatkan oleh Bukhari tentang makna surat al-Nasr. Suatu ketika Umar r.a. 
mengajak Ibnu Abbas untuk bergabung dengan majelis para sahabat senior yang pernah ikut 
perang Badr. Sebagian merasa keberatan dengan kehadiran Ibnu Abbas, dan mereka 
mengatakan, “Kami juga punya anak-anak kecil seperti dia!” Umar r.a. menjawab, “Coba kalian 
jelaskan apa makna ayat idzaa jaa’a nashr Allah wa al fath?” Mereka menjawab, “Allah 
memerintahkan kita untuk memuji dan memohon ampunan-Nya ketika Allah menolong dan 
memenangkan kita dalam perang.” Umar r.a. bertanya kepada Ibn Abbas, “Menurut kamu apa 
maknanya?” Ibnu Abbas menjawab, “Tidak begitu maknanya, tetapi itu tanda ajal Rasulullah 
Saw.Yang diberitahukan Allah kepadanya.”Sedangkan idzaa jaa’a nashr Allah wa al 
fath?”(apabila telah datang pertolongan Allah dan kemenangan) itu adalah tanda-tanda 
ajalnya.” Umar r.a., “Apa yang aku ketahui sama dengan yang kamu katakan itu…” 

Maka sebagian sahabat tidak memahami dari surat tersebut melainkan makna yang 
zhahir saja, adapun Ibnu Abbas dan Umar keduanya memahami makna lain dibalik makna 
yang zhahir yaitu makna batin yang ditunjukkan oleh surat tersebut dengan cara tafsir isyari. 
Tentunya apa yang dikemukakan oleh Adz Dzahabi itu adalah praktek dari penafsiran para 
sahabat terhadap Al Qur’an dengan melihat sisi atau maknanya yang tersurat (zhahir), yang 
tidak memastikan munculnya istilah tafsir isyari sebagai sebuah istila corak penafsiran. 

Sementara penjelasan lebih lanjut dari Mas’an Suud Abdul ‘Ausaywiy yang menyatakan 
bahwa munculnya tafsir isyari itu secara jelas adalah pada abad ke-2 Hijriyah, melalui 
sebagian perkataan pengikut tabi’in,  yang mana mereka memiliki andil yang besar dalam 
memberikan nasehat kepada banyak orang dan upaya mereka melakukan perbaikan kepada 

 
13 Jalaluddin As Suyuthy, Al Itqon Fi Ulum Al Qur’an, (Kairo : Darul Hadits, 2006), 2/185. 
14 Jalaluddin As Suyuthy, Jami’ul Al Ahadits, (Beirut : Darul Fikr, 2007), 12/340. 
15 At Thabarny, Al Mu’jam Al Kabir, (Kairo : Maktabah Ibnu Taimiyah, 2008), 6/208. 



 

17 | El-Hikmah Vol. XXXII/No.2/April 2021 

 

banyak orang, dimana mereka mayoritas dikenal dengan orang zuhud dan waro serta 
bertaqwa, pada saat mana istilah tasawuf belum dikenal, dan mereka lebih dikenal dengan 
orang zuhud dan waro’.16 

Diantara orang yang pertama kali dikenal memiliki orientasi tafsir isyari adalah Fudhoil 
bin Iyad. Penafsiran bercorak isyari banyak diriwayatkan dari Fudhail bin Iyadh. Hal itu tampak 
pada beberapa tafsirnya sebagai berikut :  

َ كَانَ بِكُمْ رَحِيْمًا   وَلَا تَ قْتُ لُوْٰٓا انَْ فُسَكُمْۗ  اِنَّ اللّّ 
Dan janganlah kamu membunuh dirimu. Sungguh, Allah Maha Penyayang kepadamu. 

Dalam tafsirnya ia mengatakan : Janganlah kalian lalai terhadap diri kalian, karena orang 
yang lalai terhadap dirinya maka sesungguhnya ia telah membunuhnya. 17  Karena kalau 
melihat lahiriyah ayat artinya adalah larangan membunuh sebagian atas sebagian yang lain, 
karena orang beriman itu diumpamakan seperti satu jasad, atau larangan berbuat yang 
berbahaya bagi jiwa dengan menjerumuskannya kedalam kehancuran.18 Tetapi Fudhoil bin 
Iyad melakukan tafsir dengan corak isyari sebagaimana disebutkan diatas, dengan 
menyatakan bahwa sifat lalai terhadap diri juga termasuk perbuatan membunuh diri sendiri. 

Dan diantara yang paling menonjol dibanding yang lainnya dalam corak tafsir isyari 
pada abad ini adalah Sufyan  Uyainah, yang banyak meriwayatkan tafsir corak isyari, seperti 
penafsirannya tentang firman Allah dalam surat Al Araf ayat 146 yang berbunyi :  

وُْنَ فِِ الْاَرْضِ بغَِيْرِ الَْْ ِّۗ   سَاَصْرِفُ عَنْ ا ي تَِِ الَّذِيْنَ يَ تَكَبََّّ
Akan Aku palingkan dari tanda-tanda (kekuasaan-Ku) orang-orang yang menyombongkan diri 
di bumi tanpa alasan yang benar. 

Sufyan Uyainah menafsirkan ayat ini: Aku akan cabut dari mereka pemahaman terhadap 
Al Qur’an dan Aku akan palingkan mereka dari ayat-ayat-Ku.19  

Pada dasarnya penafsiran Sufyan Uyainah secara zhahir ayatnya adalah mereka tidak 
berpikir tentang ayat-ayat Allah dan tidak mengambil pelajaran darinya, dan tentunya hal 
tersebut biasanya terjadi hanya pada orang-orang yang memungkiri ayat-ayat Allah. Atau Aku 
(Allah) akan memalingkan mereka karena mereka menyatakan ayat-ayat Allah sebagai 
kebatilan, karena ayat ini datang setelah peristiwa penyimpangan Bani Israil dan apa yang 
mereka lakukan dari pembangkangan kepada para nabi. 20 

Adapun perkataan yang menyatakan bahwa selain Fudhail bin Iyadh dan Sufyan 
Uyainah sesungguhnya ada Ja’far As Shadiq yang meriwayatkan tafsir isyari. Tetapi pendapat 
ini dianggap lemah karena riwayat-riwayatnya tidak kuat sebagaimana yang dikatakan oleh 
Ibnu Taimiyah.21 

Lalu pada akhir abad ke-2 Hijriyah dan permulaan abad ke-3 Hijriyah maka mulailah 
muncul ilmu tasawuf ditangan mereka yang dikenal dengan zuhud dan menggeluti aktivitas 
mendidik banyak orang, sehingga tasawuf menjadi sebuah jalan dalam beribadah. Sehingga 
mulailah tafsir isyari menyebar dikalangan mereka walaupun masih tergolong sedikit dan tidak 
ada yang tertulis dari mereka kecuali setengah abad pertama dari abad ke-3 Hijriyah kecuali 

 
16 Masy’an Suud Abdul Aisawy, At Tafsir Al Isyari Mahiyatuhu Wa Dhawabithuhu, (Beirut : Darul 

Kutub Al Ilmiyah, 2013),hal. 24 
17 Al Alusy, Ruhul Ma’ani, (Kairo : Darul Hadits, 2005), 5/35. 
18 Az Zamakhsyary, Al Kasyaf, (Beirut : Maktabah Al Ubaikan, 1998), 1/122. 
19 Ahmad Sholeh Muhayiry, Tafsir Sufyan Uyainah, (Beirut : Maktab Al Islamy, 1983), hal. 358. 
20 Ibnu Jarir Ath Thabary, Jamiul Bayan An Ta’wilil Ayyil Qur’an, (Beirut : Dar Hijr, 2001), 13/113.  
21 Ibnu Taimiyah, Majmu’ Fatawa Ibnu Taimiyah, )Mekkah : Majma’ Al Malik Fahd, 2008), 10/242. 



 

18 | El-Hikmah Vol. XXXII/No.2/April 2021 

 

sebagian kecil dari apa yang ada pada fase ini berupa buku biograpi para tasawuf. 22 Dan 
riwayat-riwayat yang jadi rujukan pada fase ini adalah dari Ibnu Abi Al Hiwary23, Al Harits Al 
Muhasiby24, Abu Thurab at Takhossy25, Dzun Nun Al Mishry26, Sirry As Saqaty27 dan yang 
lainnya. 

Kemudian pada setengah abad kedua dari abad ke-3 Hijriyah ketika istilah tasawuf 
sudah dikenal dan menjadi ilmu yang menyebar maka kecendrungan kepada tafsir isyari 
antara orang yang secara terang terangan cendrung kepada tafsir corak shufi dan orang yang 
menyembunyikannya sebagaimana ada pula diantara mereka yang amat menggeluti tafsir 
isyari dan tenggelam dalam pentakwilannya. Diantara yang terkenal pada fase ini adalah Sahl 
bin Abdullah At Tustary28, Al Junaid Al Bagdady29, Abu Utsman al hairy30, Abul Abbas bin 
Atho31, Abu Bakar Asy Syibli32 dan yang lainnya. Sehingga pada fase ini penafsiran corak 
isyari shufi terhadap Al Qur’an dan perkataan para ahli tasawuf semakin nampak dalam 
gambaran yang umum, sehingga sebagian mereka dikenal dengan ahli penafsiran corak isyari 
seperti Asy Syibli yang dijadikan contoh dengan isyarat-isyaratnya.33 

Sebagaimna kita saksikan bahwa pada masa ini muncullah tulisan-tulisan. Dan dimulai 
dengan tulisan tentang tafsir isyari, walapun belum mencakup semua surat dalam Al Qur’an, 
akan tetapi meneliti surat surat secara keseluruhan seperti tafsir At Tustary34 yang dianggap 
merupakan usaha pertama yang menempuh corak tafsir isyari shufi. Dan mulailah tulisan 
tentang tafsir corak isyari yang sistematis ditempuh oleh At Tustary. Maka dengan demikian 

 
22 Apa yang dikemukakan oleh Abu Nu’aim di dalam kitabnya “Hilyatul Auliya” kumpulan tafsir-

tafsir shufi ketika menjelaskan biograpi para guru-guru shufi. Adapun tentang nilai perkataan-perkataan 
mereka maka menurut Ibnu Taimiyah lebih baik penulisan dari kitab ini dibanding dari kitab lain tentang 
tafsir isyari. Dan Abu Numa’in adalah orang yang dipercaya dalam hal ini (Lihat, Majmu’ Fatawa 17/18) 

23 Abul Hasan Ahmad bin Abil Hiwary, termasuk tokoh besar di wilayah Syam dan beliau murid 
dari Abi Sulaiman Ad Darany, dan sering berinteraksi dengan Ahmad bin Hambal, wafat tahun 230 H. 
(Lihat Thabaqathush Shufiyah : 99-102 dan Hilyatul Auliya : 1/5-33). 

24 Abu Abdillah Al Harits ibn Asad Al Muhasiby, yang menggabungkan antara ilmu dan tasawuf, 
dan termasuk generasi awal membicarakan tentang tasawuf di Baghdad, memiliki banyak karya dalam 
bidang ilmu tasawuf. Wafat 243 H. (Lihat Thabaqatush Shufiyah : 56 dan Hilyatul Auliya : 10/74). 

25 Askar bin Husein Abu Thurab, termasuk tokoh shufi di Khurasan. Beliau terkenal dengan 
kezuhudan dan wara’. Wafat tahun 245 H. (Lihat Thabaqatush Shufiyah : 146 dan At-Thabaqatul Kubra 
: 1/83). 

26 Tsauban bin Ibrahim Dzun Nun Al Mishry, orang yang pertama kali berbicara tentang tasawuf 
di Mesir, beliau terkenal alim  dan wara’ serta memiliki hal dana dab, beliau meriwayatkan hadits dari 
Imam Malik. Wafat tahun 245 H. (Lihat di Wafayatul A’yan : 1/26 dan Thabaqatush Shufiyah : 15). 

27 Abu Hasan As Sirry bin Al Maghlas As Saqaty, beliau adalah paman dari Al Junaid al Baghdadi 
dan juga gurunya. Salah seorang tokoh besar pada zamannya dalam ilmu dan wara’. Wafat tahun 251 
H. (Lihat Thabaqatush Shufiyah : 48-55 dan Ath Thabaqatul Kubra : 1/74. 

28 Abu Muhammad Sahl bin Abdillah bin Yunus At Tustary, wafat tahun 283. 
29 Abul Qasim Junaid bin Muhammad An Nahandy kemudian Al Baghdady. Beliau adalah seorang 

imam dalam ilmu dan seorang syekh yang zuhud. Belajar Fiqih kepada Abu Tsur. Dan beliau termasuk 
tokoh besar dalam bidang tasawuf. Perkataannya diterima oleh semua kalangan. Wafat tahun 298 H. 
(Lihat Thabaqatush Shufiyah 155 dan Hilyatul Aulia : 10/255). 

30 Abu Utsman An Naisabury beliau berasal dari Ar Riy, tersebar tarekatnya di Naisabur. Wafat 
tahun 298. (Lihat Shifatul Shofwah : 4/103 dan Thabaqatush Shufiyah : 170) 

31 Ahmad bin Muhammad bin Sahl bin Atho Al Adamy, termasuk tokoh shufi, dimana banyak 
perkataannya tentang pemahaman terhadap Al Qur’an yang dijadikan rujukan, beliau merupakan teman 
dekat dari Al Junaid. Wafat tahun 309 H. (Lihat Thabaqatush Shufiyah 263 dan Hilyatul Aulia : 10/302). 

32 Abu Bakar Dulaf bin Juhdary, menulis hadits, dan beliau termasuk salah satu tokoh terkenal 
dan ilmu dan tasawuf. Wafat tahun 334. (Lihat Thabaqatush Shufiyah 337 dan Hilyatul Aulia : 10/366). 

33 Masy’an Suud Abdul Aisawy, At Tafsir Al Isyari Mahiyatuhu Wa Dhawabithuhu, (Beirut : Darul 
Kutub Al Ilmiyah, 2013),hal. 27 

34 Ia bernana Husein bin Muhammad As Sulami (w 112 H) (Lihat At Turats Shufi oleh Sahal 
Muhammad bin Ibrahim Ja’far 1/95) 



 

19 | El-Hikmah Vol. XXXII/No.2/April 2021 

 

fase ini mengambarkan perkembangan corak tafsir isyari kepada tahapan yang berbeda 
dengan tahapan sebelumnya sebelum bagian kedua dari abad 3. 

Sesungguhnya karena banyak Sahl menggeluti tafsir corak isyari maka hal itu 
memberikan pengaruh yang besar bagi perjalanan para ahli tafsir corak isyari. Hal itu tidak lain 
karena keinginan mereka untuk memperbaiki orang banyak.35 

Kutipan kutipan pada fase ini dan fase setelah telah membentuk tafsir corak isyari tema 
yang banyak sekali yang meliputi mayoritas ayat Al Qur’an. Sehingga mendoroang seorang 
ulama untuk mengumpulkan kutipan kutipan yang berserakan tersebut, lalu menggabungkan 
sebagian dengan sebagian yang lain yang mencakup semua apa yang dikatakan tentang tafsir 
isyari sejak kemunculannya hingga masa itu. Itulah yang dilakukan oleh Abdur Rahman As 
Sulami dalam kitab tafsirnya Haqaiqut Tafsir yang dia katakana di dalamnya : Sesungguhnya 
tugas saya adalah mengumpulkan, dan membuat bab-bab serta menyusunnya. Dan kita 
ketahui bahwa peran yang dilakukan oleh Abdur Rahman As Sulami itu meliputi 2 hal. Pertama 
: Mengumpulkan semua yang dikategorikan dengan tafsir isyari. Kedua : Tidak menyebutkan 
tafsir zhahiri secara dominan. Tentu hal ini bukanlah sesuatu yang kita temukan pada diri 
Abdur Rahman As Sulami. Demikianlah  kita melihat bahwa penyusunan tafsir isyari pada 
masa Abdur Rahman As Sulami dimana bersandarkan kepada pengumpulan apa yang 
diriwayatkan oleh para ulama tafsir corak isyari.36 

Kemudian tafsir isyari berlanjut kepada fase yang lain yang berbeda dengan fase-fase 
sebelumnya : yaitu fase munculnya tafsir isyari terhadap seluruh Al Qur’an, dimana para 
penulis tafsir isyari tidak hanya menempuh cara mengumpulkan pendapat tentang tafsir isyari, 
tetapi  bahkan mereka menambahkan pendapat mereka ke dalam pendapat mufassir isyari 
sebelumnya dengan pemahanan khusus mereka yang mereka jadikan sandaran bukan 
pendapat ahli tafsir isyari yang lain, sebagaimana kita temukan kecemerlangan kitab tafsir 
(Lathoiful Isyarat) karya Imam Abul Qasim Al Qusyairy. Dengan cara seperti ini  maka tafsir 
isyari sudah maju ke tahapan baru berikutnya yaitu tafsir isyari yang lengkap terhadap Al 
Qur’an seluruhnya dengan bersandarkan kepada ilham dan pemahaman mereka yang 
khusus. Sehingga Al Qusyairy menjadi teladan dengan cara penafsirannya ini bagi generasi 
yang datang sesudahnya. 

Kemudian tafsir isyari berlanjut kepada tahapan yang lain yaitu tahapan bercampurnya 
tasawuf dengan filsafat. Dimana kaum shufi menjadikan teori-teori filsafat baru serta 
munculnya istilah istilah asing. Sehingga sesuatu yang menyusuf kedalam ajaran tasawuf juga 
menyusuf kedalam tafsir isyari dan mewarnainya dengan warna penulisnya.37 

Dan pada fase ini berbarengan dengan berkembangnya thariqah ramziah dalam dunia 
tasawuf yang sedang gencar berkembang di Andalus di tangan kelompok penyusuf yaitu 
kelompok yang keagamaan mereka dibangun berdasarkan mazhab shufi yang asasnya 
adalah takwil rumus bagi Al Qur’an. Sehingga kaum filosof shufi menggeluti cara ini, lalu 
berjalan diatas jalan tersebut sehingga menjadi cara hidup mereka dalam berinteraksi dengan 
orang lain. Sehingga mereka menempuh penafsiran Al Qur’an dengan cara ini pula. Diantara 
tokoh tokoh ini adalah Ibnu Qosi, Ibnu Sab’in, Ibnu Araby, Shodrud Din Al Qunuwy dan yang 
lainnya, yang mereka dikenal dengan thoriqah ar ramziyah yaitu tarekat yang bersandarkan 
kepada rumus rumus. 

Banyak sekali para imam-imam mufassir Al Qur’an terpengaruh dengan apa yang 
tersebar pada masa itu dengan tafsir isyari, lalu mereka memasukkan tafsir-tafsir isyari ini ke 

 
35 Masy’an Suud Abdul Aisawy, At Tafsir Al Isyari Mahiyatuhu Wa Dhawabithuhu, (Beirut : Darul 

Kutub Al Ilmiyah, 2013),hal. 28. 
36 Masy’an Suud Abdul Aisawy, At Tafsir Al Isyari Mahiyatuhu Wa Dhawabithuhu, (Beirut : Darul 

Kutub Al Ilmiyah, 2013),hal. 28 
37 Masy’an Suud Abdul Aisawy, At Tafsir Al Isyari Mahiyatuhu Wa Dhawabithuhu, (Beirut : Darul 

Kutub Al Ilmiyah, 2013),hal. 29 



 

20 | El-Hikmah Vol. XXXII/No.2/April 2021 

 

dalam tafsir-tafsir mereka. Dimana hal ini tidaklah kita ketahui sebelumnya pengaruhnya 
sesuai dengan yang kita ketahui berdasarkan apa yang sampai kepada kita dari kitab-kitab 
tafsir yang memudahkan bagi kita untuk menelitinya. Dan ulama yang pertama kali 
menggabungkan tafsir zhahir yaitu tafsir bil matsur dengan tafsir ra’yu adalah Imam Al 
Mawardy di dalam kitab tafsirnya (An Nukatu Wal Uyun) yang kitab tafsir tersebut merupakan 
kumpulan dan ringkasan dari pendapat para mufassir terdahulu. Dimana Imam Al Mawardi 
menyandingkannya dengan pendapat ahli tafsir isyari, dimana beliau menamakan sebagian 
mereka dan mengungkapkannya di beberapa tempat dalam kitabnya bahwa itu adalah 
pendapat ahli ahwal. Hal ini sebagaimana kita temukan pada abad 7 dan abad 
setelahnyaberupa pengaruh tafsir isyari yang mendatangkan pendapat para ulama dan para 
pemimpin shufiyah, meskipun cara penyajiannya berbeda beda antara penafsiran isyari yang 
sedikit dan ada yang banyak.38 

Diantara para ahli tafsir adalah Al Imam Fakhruddin Ar Razi dalam tafsirnya (Mafatihul 
Ghaib) yang kita temukan pada sebagian uraian dari tafsir isyari dan pendalaman nilai spiritual, 
meskipun beliau tidak memperbanyak dan tidak menerima kecuali yang sesuai dengan 
pemahaman Bahasa dan dalil-dalil ushul fiqih. Diantara tafsir-tafsir beliau adalah tafsirnya 
tentang firman Allah: Jangalah kalian mengambil tandingan bagi Allah sedangkan kalian 
mengetahuinya”. Dimana Fakhrud Dien Ar Razi mengatakan: Sesungguhnya segala sesuatu 
yang menyibukkan hatimu dengan selain Allah, maka kamu telah menjadikannya di hatimu 
sebagai tandingan bagi Allah. 

Demikian pula yang ditempuh oleh Imam Al Qurthuby di dalam tafsirnya “Al Jami’ Li 
Ahkamil Qur’an” dimana beliau terkadang menjelaskan tafsirnya denagn menggunakan tafsir 
isyari dan berdalil dengannya, walaupun terkadang beliau mengingatkan bahwa diantara tafsir 
isyari ada yang bertentangan dengan Bahasa dan syari’at. 

Diantara tafsirnya yang terpengaruh dengan tafsir isyari adalah pendapatnya ketika 
menafsirkan firman Allah : “Di dalam hati mereka ada penyakit, maka Allah tambah penyakit 
itu” dimana Al Qurthuby berkata : Para pemimpin shufiyah mengatakan bahwa : Hati mereka 
tenang dengan dunia dan cinta kepadanya dari pada kepada akhirat serta berpalingnya 
mereka darinya, maka Allah menambahkan penyakit kepada mereka, yaitu Allah serahkan 
mereka mengurus diri mereka sendiri, dan Allah kumpulkan antara kesibukan dunia sehingga 
mereka tidak bisa lepas darinya dari perhatian kepada agama … dan seterusnya. Dan ketika 
sebagian penafsiran isyari bertentangan dengan pemahaman yang zhahir maka Al Qurthuby 
menolaknya.39 

Dan demikian pula Imam Al Baidhawi mengetangehkan tafsir isyarit dalam kitab tafsirnya 
(Anwarut Tanzil Fi Asrarit Ta’wil). Diantara corak tafsir isyari adalah ketika beliau menafsirkan 
firman Allah : “Yang telah menjadikan bagi kalian bumi sebagai hamparan dan langit sebagai 
atap” dimana ia berkata : Dan bisa jadi Allah ta’ala mengendaki ayat terakhir sesuai dengan 
zhahirnya dan menyusun firman-Nya. Tetapi secara tafsir isyari adalah untuk menperinci 
penciptaan manusia dana pa yang dikaruniakan kepadanya berupa pengertian dan sifat 
dengan cara tamsil, dimana Badan diserupakan dengan bumi dan jiwa diserupakan dengan 
langit serta akal diserupakan dengan air…. Maka setiap ayat memiliki makna zhahir dan 
makna bathin.40 

Dan kita menemukan Abu Hayyan Al Andalusi telah banyak menyebutkan tafsir isyari 
dalam kitab tafsirnya (Al Bahrul Muhith) demi untuk memberikan nasehat dan menyentuh 

 
38 Masy’an Suud Abdul Aisawy, At Tafsir Al Isyari Mahiyatuhu Wa Dhawabithuhu, (Beirut : Darul 

Kutub Al Ilmiyah, 2013),hal. 30. 
39 Masy’an Suud Abdul Aisawy, At Tafsir Al Isyari Mahiyatuhu Wa Dhawabithuhu, (Beirut : Darul 

Kutub Al Ilmiyah, 2013),hal. 30. 
40 Masy’an Suud Abdul Aisawy, At Tafsir Al Isyari Mahiyatuhu Wa Dhawabithuhu, (Beirut : Darul 

Kutub Al Ilmiyah, 2013),hal. 31. 

 



 

21 | El-Hikmah Vol. XXXII/No.2/April 2021 

 

perasaan. Abu Hayyan berkata pada pembukaan kitab tafsirnya: Boleh jadi aku mengambil 
dari perkataan sebagian shufiyah dimana didalamnya perkatan mereka yang sesuai dengan 
lafazh, dan aku menghindar banyak dari perkataan mereka dan dari pengerrtian-pengertian 
yang mereka tafsirkan tentang lafazh lafazh tersebut.  

Para peneliti akan mendapatkan banyak corak tafsir isyari diantaranya adalah tafsir 
beliau tentang firman Allah: Maka bunuhlah diri kalian”, dimana beliau berkata: Hinakan hawa 
nafsu kalian. Dan tafsirn tafsiran lain yang serupa ketika beliau menafsirkan Al Qur’an. 

Sebagaimana kita banyak temukaan pengaruh tafsir isyari bukan pada kitab-kitab tafsir 
semata, dimana banyak penulis menukil corak isyari dalam kitab-kitab mereka, sehingga pada 
ahli hadits juga terpengaruh seperti kita lihat pada Al Qadhi Iyaadh di dalam kitabnya “Asy 
Syifa Fi Huquqil Mushthofa” dimana banyak ditemukan corak isyari pada tempatnya. 

Bahkan kita juga menemukan ulama yang keras menolak corak tafsir isyari terpengaruh 
kepadanya seperti kita temukan pada Ibnu Qoyyim Al Jauziyah, ketike beliau menukil di dalam 
kitab-kitabnya banyak sekali corak tafsir isyari, bahkan beliau menempuh tafsir isyari ketika 
menafsirkan firman Allah : Ibnu Qoyyim berkata : Sesungguhnya terkaitnya hati dengan selain 
Allah dan disibukkan dengannya serta senang dengannya adalah merupakan contoh yang 
serupa dengan mengelilinya berhala yang menetap di dalam hatinya. Dan kita akan 
menemukan beberapa contoh di dalam kitab-kitabnya tetapi yang jadi catatan adalah Ibnu 
Qoyyim mengambilnya dengan tetap berpatokan kepada kesuaiannya dengan makna zhahir 
dan demi untuk mendekatkan pemahaman manusia dan menerimanya dengan syarat-
syaratnya.  

Dan setelah abad ke 8 H maka tafsir isyari masuk kepada tahapan baru yang lain yang 
berbeda dengan tahapan sebelumnya yaitu tahapan penggabungan antara tafsir dengan 
zhahirnya dan tafsir isyari yakni seorang mufassir setelah ia menyempurnakan penafsiran ayat 
secara riwayat dan Bahasa dan yang lainnya yang merupakan tafsir dengan logika yang 
dibolehkan, maka mufassri tadi setelah itu menyebutkan tafsir isyari dan apa yang dikatakan 
oleh para ahli tasawuf. Maka tafsir-tafsir tersebut merupakan gabungan antara 3 metrode 
penafsiran yaitu tafsir bil matsyur, tafsir bir ro’yi, dan tafsir isyari. Tafsir jenis ini dimulai dengan 
kitab tafsir An Naisabury. Kemudian diikuti oleh Ismail Haqqi at Turky, dan Ibnu Ajibah dan 
penutupnya adalah Al Alamah Al Alusy.41 

Sehingga cara terakhir inilah cara yang berkembang sampai beberapa abad, setelah 
sebelumnya tafsir isyari itu berada dalam kutipan-kutipan yang berserakan di dalam kitab-kitab 
atau tafsir isyari ditulis berpisah dengan tafsir biz zhahir atau berdalil dengan tafsir isyari dalam 
kitab-kitab tafsir sehingga tafsir berjalan bergandengan antara tafsir dengan zhahir dan tafsir 
isyari. 

Adapun tafsir isyari zaman modern saat ini, masih tetap dipergunakan selama masih 
ada mufassir yang menafsirkan Al Qur’an dengan corak tafsir isyari ini selama jalan tasawuf 
masih tetap ada. 42 

Adapun keengganan para mufassir modern dalam tafsir-tafsir modern mereka, maka 
kami belum menemukan dorongan kepada mereka untuk menempuh corak tafsir isyari   dalam 
kitab-kitab tafsir mereka, karena kecendrungan kepada penafsiran corak isyari telah mengotori 
perdebatan di zaman-zaman terakhir. Meskipun kitab tafsir di masa kini cukup banyak dan 
dalam berbagai kecendrungan, tetapi kita tidak menemukan ahli tafsir yang menempuh tafsir 
corak isyari. Hal ini karena kitab-kitab tafsir isyari pada masa masa yang telah lalu telah banyak 
dicetak dan tersebar sehingga tidak dibutuhkan lagi di masa kini, dan khususnya corak tafsir 

 
41 Masy’an Suud Abdul Aisawy, At Tafsir Al Isyari Mahiyatuhu Wa Dhawabithuhu, (Beirut : Darul 

Kutub Al Ilmiyah, 2013),hal. 31. 
42 Masy’an Suud Abdul Aisawy, At Tafsir Al Isyari Mahiyatuhu Wa Dhawabithuhu, (Beirut : Darul 

Kutub Al Ilmiyah, 2013),hal. 33. 



 

22 | El-Hikmah Vol. XXXII/No.2/April 2021 

 

isyari itu banyak dikelilingi hal-hal yang membahayakan, sehingga mereka bersandarkan 
kepada tafsir isyari yang sudah ada sejak dahulu dan merasa cukup dengan hal tersebut. Atau 
bisa jadi karena sebab yang lain dimana kita tidak menemukan tokoh-tokoh yang menonjol 
dalam bidang tafsir isyari, melainkan hanya segelintir orang saja. Atau bisa jadi ketidak 
munculan corak tafsir isyari ini pada banyak mufassir dikarenakan perbedaan kejiwaan dan 
hati yang sudah amat terpengaruh dengan materi sehingga tafsir isyari tidak menggerakan 
jiwa untuk menggelutinya. Wallohu ‘Alam.43 

Beberapa Contoh Penafsiran Corak Isyari 

Riwayat dari Ibnu Abbas, dia berkata: Umar radhiyallahu anhu mengajakku 
bergabung bersama tokoh-tokoh perang Badar, diantara mereka ada yang keberatan 
dan mengatakan kepada Umar: Wahai Umar, mengapa engkau mengajak anak kecil 
bersama kami padahal kami mempunyai beberapa anak yang seusia dengannya. 
Umar menjawab: Dia adalah seperti yang engkau kenal kecerdasannya. Pada suatu 
hari ketiak aku dipanggil untuk bergabung dengan kelompok mereka. Aku kira Umar 
hanya mengenalkan aku kepada mereka. Tetapi tiba-tiba Umar bertanya kepada 
mereka: Apa yang kalian fahami tentang firman Allah ini: 

Sebagian dari mereka menjawab: Kita diperintahkan untuk memuji dan meminta 
kepada Allah ketika mendapat pertolongan dan kemenangan. Sebagian lain tidak 
menjawab. Kemudian ternyata Umar bertanya kepadaku: Begitukah pendapatmua 
wahai Ibnu Abbas? Maka aku pun menjawab: Bukan, bukan seperti itu pengertian ayat 
itu, tetapi ayat itu berita tentang telah dekatnya ajal Rasulullah.44  

Berdasarkan riwayat diatas maka jelaslah bahwa Ibnu Abbas menguasai isyarat 
dari surat tersebut. Dan itu salah satu corak tafsir isyari. Sementara sahabat yang lain 
tidak memahami surat tersebut selain makna zhahirnya saja. 

Firman Allah dalam Surat Al Baqarah: 22  

مِنَ الثَّمَر تِ رزِْقاً لَّكُمْۚ  فَلَا تََْعَلُوْا لِلّّ ِ  ٖ  الْاَرْضَ فِراَشًا وَّالسَّمَاۤءَ بنَِاۤءًۖ وَّانَْ َ نَ مِنَ السَّمَاۤءِ مَاۤءً فاََخْرجََ بِ الَّذِيْ يَعَلَ لَكُمُ  
 انَْدَادًا وَّانَْ تُمْ تَ عْلَمُوْنَ 

(Dialah) yang menjadikan bumi sebagai hamparan bagimu dan langit sebagai atap, 
dan Dialah yang menurunkan air (hujan) dari langit, lalu Dia hasilkan dengan (hujan) 
itu buah-buahan sebagai rezeki untukmu. Karena itu janganlah kamu mengadakan 
tandingan-tandingan bagi Allah, padahal kamu mengetahui. 

Seorang ulama tafsir isyari yang bernama Sahl At Tustary dalam kitab tafsirnya : 
Tafsir Al Qur’an Adzim menafsirkan kata انَْدَادًا andada dengan makna nafsu amarah 
yang jelek      ْ ۢل ننننن  وننن  َۢ ِلَ س  امَرَنننْ  Dengan pengertian demikian Sahl At Tustary tidak .النننْسنْالَ 
menafsirkan dengan penafsiran yang biasa kita ketahui yaitu انَنْدَادًا andada diartikan 
dengan patung, berhala atau sekutu.45  

Dalam hal ini Husein Adz Dzahaby memberikan komentar bahwa kata دَادًا  انَنننْ
andada yang ditafsirkan dengan nafsu amarah yang jelek adalah penafsiran yang 

 
43 Masy’an Suud Abdul Aisawy, At Tafsir Al Isyari Mahiyatuhu Wa Dhawabithuhu, (Beirut : Darul 

Kutub Al Ilmiyah, 2013),hal. 35-36. 

 
44 Imam Al Bukhari, Shahih Al Bukhari, (Beirut : Dar Ibnu Katsir, 2002), 4970.   
45 Sahl At Turtary, Tafsir Al Qur’an Al Adzim, (Kairo : Darul Haramain : 2004), Hal. 400. 



 

23 | El-Hikmah Vol. XXXII/No.2/April 2021 

 

benar. Karena menurut Adz Dzahabi hal ini diperkuat oleh Al Qur’an surat At Taubah 
ayat 31 yang berbunyi: 

 

 اِتَََّّذُوْٰٓا اَحْبَارَهُمْ وَرهُْبَانَهمُْ ارَْبَابًا مِّنْ دُوْنِ اللّّ ِ 
Mereka menjadikan orang-orang alim (Yahudi), dan rahib-rahibnya (Nasrani) sebagai 
tuhan selain Allah 

Menurut Adz Dzahaby mereka itu sesungguhnya tidak menyembah rahib mereka 
secara nyata, tetapi karena mereka mengikuti apa yang diperintahkan oleh para rahib 
tersebut dan meninggalkan apa yang dilarangnya. Ketika para rahib tersebut 
menghalalkan sesuatu yang diharamkan oleh Allah dan mengharamkan sesuatu yang 
dihalalkan oleh Allah, dimana mereka mengikutinya meskipun bertentangan dengan 
perintah Allah. Maka dalam hal ini pada hakekatnya mereka mengikuti hawa nafsunya 
yang memerintahkan sesuatu yang jelek.46 

Firman Allah dalam surat At Taubah ayat 123 yang berbunyi:  

نَ الْكُفَّارِ وَلْيَجِدُوْا فِيْكُمْ غِلْظةًَۗ وَاعْلَ  يَ ُّهَا الَّذِيْنَ ا مَنُ وْا قاَتلُِوا الَّذِيْنَ يَ لُوْنَكُمْ مِّ َ مَعَ الْمُتَّقِيْنَ مُوْٰٓا انََّ يا ٰٓ  اللّّ 
Wahai orang yang beriman! Perangilah orang-orang kafir yang di sekitar kamu, dan 
hendaklah mereka merasakan sikap tegas darimu, dan ketahuilah bahwa Allah 
beserta orang yang bertakwa. 

Seorang ulama bernama Syeikh Najmuddin Abu Bakar bin Abdillah bin 
Muhammad Al-Azdi Ar-Razi yang lebih dikenal dengan Najmuddin Ad Dayah 
menafsirkan dengan hawa nafsu, dimana penafsiran itu termasuk corak isyari karena 
tidak menafsirkan secara makna zhahirnya. Dan maksud beliau adalah bahwa 
seorang mukmin itu hendaknya memerangi hawa nafsunya, karena hawa nafsu itu 
menghalangimu dari Allah, dan kalian akan menemukan bahwa dalam diri kalian ada 
tekat dan niat yang benar untuk meninggalkan syahwat.47 

Firman Allah dalam Surat Al Hajj: 63 yang berbunyi:  

 ألََْ تَ رَ أَنَّ ٱللََّّ أنََ نَ مِنَ ٱلسَّمَآٰءِ مَآٰءً فَ تُصْبِحُ ٱلْأَرْضُ مُُْضَرَّةًۗ  إِنَّ ٱللََّّ لَطِيفٌ خَبِيرٌ 
 
Apakah kamu tiada melihat, bahwasanya Allah menurunkan air dari langit, lalu jadilah 
bumi itu hijau? Sesungguhnya Allah Maha Halus lagi Maha Mengetahui. 
 

Terhadap ayat diatas Abdur Rahman As Sulami (w. 412 H) dalam kitab tafsirnya 
Haqaiqut Tafsir menafsirkan ayat tersebut bahwa Allah menurunkan air kasih sayang 
dan membuka hati-hati hamba-Nya dengan mata air kasih sayang, kemudian hati-hati 
hamba-Nya tumbuh dan menghijau dengan hiasa ma’rifah, berbuah keimanan, 
memancarkan ketauhidan dan kecintaan dan menimubulkan kerinduan kepada sang 
pencipta.48 

 
46 Mohammad Husein Adz Dzahaby, At Tafsir Wal Mufassirun, (Kairo : Darul Hadits, 2005), 2/345. 
47 Najmuddin Al Kubra, At Ta’wilaat An Najmiyyah Fi Tafsir Al Isyari Ash Shufi, (Beirut : Darul 

Kutub Al Ilmiyyah, 2009), 3/158. 
48 Abdur Rahman As Sulami, Haqaiqut Tafsir, (Beirut : Darul Kutub Al Ilmiyyah, 2001), Hal. 27.  



 

24 | El-Hikmah Vol. XXXII/No.2/April 2021 

 

Kesimpulan 

Tafsir isyari sesungguhnya mempunyai akar sejarah yang lama dan mempunyai 
dasar yang kokoh, karena embrionya sudah nampak sejak awal Islam dan dilakukan 
oleh para sahabat rasulullah. Namun juga tafsir isyari sangat rentan diselewengkan 
dan disalahpahami masyarakat umum. Untuk menjaga tafsir isyari dapat diterima di 
kalangan masyarakat, persyaratan yang ketat mutlak diperlukan. Sebab, tafsir isyari 
ini merupakan hasil darti kebersihan hati seorang mufassir sehingga tersingkaplah 
berbagai hikmah dibalik ayat-ayat Al Qur’an.  Oleh karena itu maka ulama memberikan 
persyaratan yang membuatnya menjadi sebuah corak tafsir yang bagus dan 
diperbolehkan, apalagi di zaman dimana tasawuf amat sangat dibutuhkan untuk 
pembersihan hati dan keagungan akhlak. Maka tafsir isyari amat sangat perlu 
dikembangkan dengan jalur yang semestinya. 

 

Daftar Pustaka 

Abdur Rahman Al ‘Ak, Ushul Tafsir Wa Qawaiduhu, Beirut : Darun Nafais, 1986. 

Abdur Rahman As Sulami, Haqaiqut Tafsir, (Beirut : Darul Kutub Al Ilmiyyah, 2001. 

 Ad Dailamy, Musnad Al Firdaus, Beirut : Darul Kutub Al Ilmiyyah, 2006. 

Ahmad Sholeh Muhayiry, Tafsir Sufyan Uyainah, (Beirut : Maktab Al Islamy, 1983. 

Al Alusy, Ruhul Ma’ani, Kairo : Darul Hadits, 2005. 

At Thabrany, Al Mu’jam Al Kabir, Kairo : Maktabah Ibnu Taimiyah, 2008. 

Az Zamakhsyary, Al Kasyaf, Beirut : Maktabah Al Ubaikan, 1998. 

Ibnu Katsir, Al Bidayah Wan Nihayah, Beirut : Dar Hijr, 1997. 

Ibnu Katsir, Tafsir Al Qur’anil Adzim, Beirut : Dar Thoyyibah, 1999. 

Ibnu Jarir At Thabary, Jami’ul Bayan An Ta’wil Ayyil Qur’an, Beirut : Al Hijr, 2001. 

Ibnu Taimiyah, Majmu’ Fatawa Ibnu Taimiyah, Mekkah : Majma’ Al Malik Fahd, 2008. 

Imam Al Bukhari, Shahih Al Bukhari, Beirut : Dar Ibnu Katsir, 2002.   

Jalaluddin As Suyuthy, Al Itqon Fi Ulum Al Qur’an, Kairo : Darul Hadits, 2006. 

Jalaluddin As Suyuthy, Jami’ul Al-Ahadits, Beirut : Darul Fikr, 2007. 

Masy’an Suud Abdul Aisawy, At Tafsir Al Isyari Mahiyatuhu Wa Dhawabithuhu, Beirut 
: Darul Kutub Al Ilmiyah, 2013. 

Muhammad Abdul Azhim Az Zarqany, Manahilul Irfan Fi Ulum Al Qur’an, Beirut : Darus 
Kitab Al Araby, 1995. 

Muhammad Ali Ash Shobuny, At Tibyan Fii Ulumil Qur'an, Karachi : Maktabah Al 
Busyro, 2010. 

Muhammad Husein Adz Dzahaby, At Tafsir Wal Mufassirun, Kairo : Darul Hadits, 2005. 

Najmuddin Al Kubra, At Ta’wilaat An Najmiyyah Fi Tafsir Al Isyari Ash Shufi, Beirut : 
Darul Kutub Al Ilmiyyah, 2009. 

Sahl At Turtary, Tafsir Al Qur’an Al Adzim, Kairo : Darul Haramain : 2004. 

 


