MENGENAL TAFSIR ISYARI SEBUAH TAFSIR BERCORAK
TASAWUF

Hermansyah

Program Studi Komunikasi dan Penyiaran Islam, STIDDI Al-Hikmah Jakarta
JI. Bangka 3 A, No. 25 Pela Mampang, Jakarta Selatan, Telp. 021-7194402

Abstract: The interpretation of the Qur'an has various methods which are generally
divided into 2, namely the interpretation of bil matshur and the interpretation of bir ro'yi.
Tafsir bil matshur relies on history, so that we know the term interpretation of the Qur'an
with the Qur'an, interpretation of the Qur'an with Sunnah and interpretation of the
Qur'an with the words of the companions and tabi'iin. All of this is called the
interpretation of bil matshur. While the interpretation of bir ro'yi does not rely on history,
but relies on ijtihad or the personal opinion of the mufassir. The scholars allow the
pattern of interpretation of bir ra'yi as long as it does not come out of the literal meaning,
such as interpretation based on language elements. But there is a type of interpretation
called isyari interpretation, where isyari interpretation is also based on the mufassir's
personal opinion but still adheres to the meaning of zhahir, because if it leaves the
meaning of zhahir it will lead to an inner interpretation which is widely opposed by
scholars. Through this paper, the researcher wants to examine the interpretation of
isyari by definition, then the basis and history of the emergence of isyari interpretation
and examples. Because in fact the legacy of isyari interpretation has many benefits,
where this interpretation is characterized by Sufism interpretation. A Sufism-styled
interpretation approach, which emphasizes the spiritual side of the verses of the Qur'an
and also captures the wisdom of Allah contained in the verses of the Qur'an.

Keywords: Isyari's interpretation, Bathini's interpretation, Sufisme

Abtrak: Tafsir Al Quran memiliki berbagai metode yang secara umum terbagi 2, yaitu
tafsir bil matshur dan tafsir bir ro’yi. Tafsir bil matshur bersandarkan kepada riwayat,
sehingga kita mengenal istilah tafsir Al Quran dengan Al Quran, tafsir Al Quran
dengan Sunnah dan tafsir Al Quran dengan perkataan para shahabat dan tabi’iin.
Semuanya itu disebut tafsir bil matshur. Sementara tafsir bir ro’yi tidak bersandarkan
kepada riwayat, tetapi bersandarkan kepada ijtihad atau pendapat pribadi seorang
mufassir tersebut. Para ulama membolehkan corak tafsir bir ra’yi selama tidak keluar
dari makna yang zhahir seperti penafsiran berdasarkan unsur Bahasa. Tetapi ada jenis
tafsir yang disebut tafsir isyari, dimana tafsir isyari ini juga berdasarkan pendapat
pribadi si mufassir tetapi tetap berpegang kepada makna zhahir, karena karena kalau
keluar dari makna zhahir akan menyebabkan menjadi tafsir bathini yang banyak
ditentang oleh para ulama. Melalui tulisan ini peneliti ingin mengkaji tafsir isyari secara
definisi, lalu landasan dan sejarah munculnya tafsir isyari serta contoh-contohnya.
Karena sesungguhnya warisan tafsir isyari banyak sekali manfaatnya, dimana tafsir ini
bercorak tafsir tasawuf. Sebuah pendekatan tafsir bercorak tasawuuf, dimana
menekankan sisi spiritual dari ayat Al Quran dan juga menangkap hikmah-hikmah dari
Allah yang terkandung dari ayat-ayat Al Qur'an.

Kata Kunci: Tafsir Isyari, Tafsir Bathini, Tasawuf

10 | EI-Hikmah Vol. XXXI1/No.2/April 2021



Abstract: The interpretation of the Qur'an has various methods which are generally
divided into 2, namely the interpretation of bil matshur and the interpretation of bir ro'yi.
Tafsir bil matshur relies on history, so that we know the term interpretation of the Qur'an
with the Qur'an, interpretation of the Qur'an with Sunnah and interpretation of the
Qur'an with the words of the companions and tabi'iin. All of this is called the
interpretation of bil matshur. While the interpretation of bir ro'yi does not rely on history,
but relies on ijtihad or the personal opinion of the mufassir. The scholars allow the
pattern of interpretation of bir ra'yi as long as it does not come out of the literal meaning,
such as interpretation based on language elements. But there is a type of interpretation
called isyari interpretation, where isyari interpretation is also based on the mufassir's
personal opinion but still adheres to the meaning of zhahir, because if it leaves the
meaning of zhahir it will lead to an inner interpretation which is widely opposed by
scholars. Through this paper, the researcher wants to examine the interpretation of
isyari by definition, then the basis and history of the emergence of isyari interpretation
and examples. Because in fact the legacy of isyari interpretation has many benefits,
where this interpretation is characterized by Sufism interpretation. A Sufism-styled
interpretation approach, which emphasizes the spiritual side of the verses of the Qur'an
and also captures the wisdom of Allah contained in the verses of the Qur'an.

Keywords: Isyari's interpretation, Bathini's interpretation, Sufisme

Pendahuluan.

Berbicara tentang tafsir sufistik wujud kongkritnya berarti berbicara tentang
karya-karya tafsir yang ditulis oleh paar tokoh tasawuf, baik yang dikelompokkan
kepada tafsir sufi isyari maupun tafsir sufi nazhari. Kajian tafsir isyari berarti melakukan
studi terhadap karya karya tafsir bercorak tasawuf baik kajian metodologis maupun
isinya. Disamping itu, kajian awal tafsir sufistik ddiperlukan pula mengkaji dari sisi
definisi, kondisi social historis sebab kemunculannya tafsir isyari, kelebihan dan
kekuarangan tafsir dengan corak tasawuf ini dan langkah-langkah teknis upaya
mendekati Al Qur'an dengan menggunakan disiplin ilmu tasawuf.

MengenalTafsir Isyari.

Pengertian tafsir isyari sufistik banyak dikemukan oleh para ulama baik ulama
salaf (klasik) maupun ulama khalaf (kontemporer). Di antara ulama yang
mendefinisikan pengertian dari tafsir isyari adalah syekh Mohammad Ali Shabunyi,
beliau mendefinisikan pengertian tafsir isyari sebagai berikut:

el ji cvw\ L}ji u,axJ el das o)lay ol O GLS‘ QL.:U\ JUE PL3 g;")uc}!\ et

o ¢ el OT AN Sl 1Sl (asla dl yg o (i) Baaltly Sldl OL)T e il o lal

ot OS] e ¢ bl oF Y pUY bl ¢ 23 gLl am (SLa3T (3 o)

.Z..C“JQ\ oLy o S Al e Lagay

Tafsir isyari adalah menakwilkan Al qur'an yang berbeda dengan makna yang
zhahir, karena adanya isyarat tersembunyi bagi sebagian ahli ilmu atau tampak bagi
orang yang arif' (mengenal) Allah dari para ulama suluk dan orang yang bersungguh-

sungguh mememerangi hawa nafsunya, dari orang-orang yang telah Allah sinari mata
bathinnya sehingga mereka mengetahui rahasia-rahasia Al Qur'an yang agung, atau

11 | EI-Hikmah Vol. XXXI1/No.2/April 2021



terungkapnya sebagian makna yang mendalam dalam pikiran mereka dengan
perantaraan ilmu ilahy atau pembukaan ketuhanan, disertai kemungkinan
penggabungan antara makna batin tersebut dengan makna zhahir yang dimaksud oleh
ayat Al Qur'an yang mulia.t

Dalam beberapa literature, pembagaian tafsir sufistik terbagi menjadi 2 bagian,
yaitu tafsir sufi nazhari dan tafsir sufi isyari. Para ulama telah membuat pembagian
tersebut menjadi 2 bagian untuk bisa membedakan diantara keduanya. Mayoritas para
ulama salaf menolak tafsir yang termasuk tafsir sufy nazhary dengan membolehkan
serta menerima tafsir sufi isyari.

Tafsir sufi nazhari adalah tafsir sufi yang dibangun untuk mengusung dan
memperkuat teori-teori mistik yang dianut mufassir. Menurtu Muhammad Husein Adz
Dzahabi bahwa tafsir sufi nazhari pada prakteknya adalah penafsiran yang tidak
memperhatikan aspek Bahasa dan menjauhi apa yang dikehendaki oleh syara.

Ulama yang dianggap mewakili tafsir sufi teoritis (nazhari) adalah muhyiddin
Ibnul Arabi. Ibnu Arabi dianggap sebagai ulama tafsir sufi nazhari yang menyandarkan
beberapa teori-teori tasawufnya dengan Al Qur'an. Karya beliau yang terkenal adalah
Al Futuhat Al Makiyyah.

Selanjutnya Muhammad Husein Adz Dzahaby menjelaskan karakteristik atau
ciri-ciri dalam penafsirn sufi nazhari adalah sebagai berikut: Pertama, dalam
menafsirkan Al Quran sangat kuat dipengarui oleh disiplin ilmu filsafat. Kedua, Di
dalam tafsir sufi nazhari terdapat hal-hal bersifat gaib ditarik ke dalam suatu yang nyata
atau tampaik dengan perkataan lain menganalogikan yang gaib menjadi sesuatu yang
nampak dan nyata. Ketiga, sering kali mengabaikan struktur gramatika Bahasa arab
dan hanya menafsirkan apa yang sejalan dengan keinginan mufassir.?

Pembahasan berikutnya adalah tentang tafsir sufi isyari yang didefinisikan:
“Pentakwilan ayat-ayat Al Qur'an yang berbeda dengan makna lahirnya sesuai dengan
petunjuk khusus yang diterima tokoh sufisme tetapi diantara kedua makna tersebut
dapat dikompromikan.?

Metode yang dipakai dalam tafsir tasawuf secara umum adalah metode isyarat
(isyarah). Isyarat di sini maksudnya adalah menyingkap apa yang ada di dalam dan
dibalik makna zhahir suatu ayat untuk mengetahui hikmah-hikmahnya. Adz Dzahabi
memberikan penjelasan mengenai perbedaan antar tafsir sufi nazhari dan tafsir isyari
sufi sebagai berikut:

Tafsir sufi nazhari dibangun atas dasar pengetahuan ilmu sebelumnya yang ada
dalam diri seorang sufi yang kemudian dia melakukan penafsiran Al Quran dengan
landasan tasawufnya tersebut. Jadi Al Quran ditundukkan dengan teori-teori
tasawfunya. Sementara tafsir isyari sufi bukan didasarkan kepada adanya ilmu
pengetahuan sebelumnya, tetapi didasari oleh kebersihan hati dan ketulusan hati
seorang sufi yang sudah mencapai derajat tertentu sehingga tersingkap baginya
isyarat-isyarat Al Qur'an.

Dalam tafsir sufi nazhari seorang sufi berpendapat bahwa semua ayat Al Quran
mempunyai makna tertentu dan bukan makna lain yang ada di balik ayat. Adapun
dalam tafsir isyari sufi asumsi dasarnya bahwa ayat-ayat Al Qur'an mempunyai makna

IMohammad Ali Ash Shobuny, At Tibyan Fii Ulumil Qur'an, (Karachi : Maktabah Al Busyro, 2010),
hal 191.

2 Muhammad Husein Adz Dzahaby, At Tafsir Wal Mufassirun, (Kairo : Darul Hadits, 2005), 2/295.
3 Abdur Rahman Al ‘Ak, Ushul Tafsir Wa Qawaiduhu, (Beirut : Darun Nafais, 1986), Hal. 205.

12 | EI-Hikmah Vol. XXXI1/No.2/April 2021



lain yang ada dibalik makna zhahir. Dengan perkataan lain, bahwa Al Qur'an memiliki
makna zhabhir dan batin.

Landasan Syara’ Tafsir Isyari

Dan tafsir isyari ini menurut pemahaman peneliti sebenarnya sudah ada sejak
zaman Rasulullah dan zaman sahabat beliau. Oleh karena itu ulama seperti
Muhammad Abdul Adzim Az Zarqany sudah mendefiniskan tafsir isyary:

Lasl sl b allall (g L e Sy «Ogadly Sobdl OLY jelas ads 3LaY ol s 0T Lk

Penta’wilan Al Qur'an bukan berdasarkan makna zhahir karena ada isyarat yang
tersembunyi yang nampak bagi ulama yang menempuh spiritual dan tasawuf, yang
memungkinkan untuk digabungkannya makna bathin tersebut dengan makna yang
zhahir yang dimaksud.*

Dan banyak kita temukan bahwa corak tafsir isyari ini dinyatakan kebenarannya
oleh Rasulullah saw., sebagai contoh yaitu ketika turun ayat tentang bahwa Islam itu
sudah sempurna dalam firman Allah:

G Y (i’.Q Ey oo (.’.Q& R Viu :3‘3 LS 53

Pada hari ini telah Aku sempurnakan agamamu untukmu, dan telah Aku cukupkan
nikmat-Ku bagimu, dan telah Aku ridai Islam sebagai agamamu. (QS. Al Maidah: 3)

Setelah ayat diatas turun dan didengar oleh para sahabat nabi, maka mayoritas
para sahabat bergembira dengan hal tersebut, karena pengertiannya secara lahiriyyah
bahwa agama Islam itu telah sempurna ajarannya dan Rasulullah berarti telah sukses
menyampaikannya, sehingga mayoritas sahabat nabi bergembira. Tetapi lain halnya
dengan Umar bin Khattab ketika mendengar ayat itu justru beliau bersedih dan
menangis. Dan ketika ditanya kenapa menangis? Beliau: Aku menangis disebabkan
selama ini kita berada dalam penambahan agama kita. Tetapi, jika telah sempurna,
maka tidak ada sesuatu yang sempurna melainkan akan berkurang. Kemudian Nabi
saw bersabda: Engkau benar”.®

Umar bin Khattab menangis karena menurut perenungan dan penafsiran beliau
yang menangkap isyarat dalam ayat diatas atau tafsir isyari beliau bahwa kalau agama
telah sempurna berarti yang menyampaikannya telah menjalankan misinya dalam
mengajarkannya kepada umatnya. Ketika si penyampai Risalah yaitu Rasulullah saw
sudah sempurna menyampaikannya kepada umat, maka itu berarti tugas beliau sudah
tuntas beliau laksanakan. Dan kalau tugas beliau sudah selesai berarti hidup beliau di
dunia berarti sudah selesai atau kematian beliau sudah dekat. Dan berpisah dengan
Rasulullah itu sesuatu yang membuat sedih. Dan itulah yang menyebabkan Umar
menangis sementara sahabat yang lain bergembira. ©

4 Muhammad Abdul Azhim Az Zargany, Manahilul Irfan Fi Ulum Al Qur’an,(Beirut : Darus Kitab
Al Araby, 1995), 2/87.

5 lbnu Katsir, Tafsir Al Qur'anil Adzim, (Beirut : Dar Thoyyibah, 1999), 3/26.
6 Al Alusy, Ruhul Ma’any, (Kairo : Darul Hadits, 2005), Jilid 3 hal. 327.

13 | EI-Hikmah Vol. XXXI1/No.2/April 2021



Kisah penafsiran isyari Umar bin Khattab ini dimuat oleh Ibnu Katsir dalam Al
Bidayah Wan Nihayah sebagai berikut:

Ay ed @ i SOy e i (S RN ey e ol oy es OF A b e Ly
O ey ae &t Lo 136 nzant w55 NOLazd V) JLS

Diriwayatkan dari jalan yang baik bahwa Umar bin Khattab ketika turun ayat ini
menangis. Maka ditanya apa yang menyebabkan engkau menangis? Maka Umar
berkata: Sesungguhnya tidak ada yang terjadi setelah kesempurnaan melainkan suatu
kekurangan? Seakan-akan Umar merasakan telah dekatnya wafat nabi saw.’

Penafsiran Umar yang demikian itu adalah penafsiran yang bersifat isyari yakni
memahami isyarat yang terkandung dengan turunnya ayat tersebut kepada kaum
muslimin. Dan penafsiran Umar tersebut dibenarnya oleh Rasulullah saw dengan
perkataan beliau saw: Engkau benar”. &

Sejarah Perkembangan Munculnya Tafsir Isyari.

Baik para ahli sejarah ataupun ahli tafsir tidaklah memberikan ketentuan yang pasti
kapan lahirnya Tafsir Isyari ini. Hal ini bisa difahami, karena perkembangan ilmu pengetahuan
pada umumnya berlangsung secara bertahap dari fase ke fase. Hal itu yang menyebabkan
sulitnya dalam menarik kesimpulan yang pasti yang memisahkan fase satu dengan fase yang
lain, meskipun kita tidak menolak kemungkinan untuk membedakan fase terdahulu dan fase
berikutnya. Dan tafsir isyari meskipun demikian telah diakui keberadaannya sebagai fase dari
perkembangan tafsir pada umumnya dan sebagai salah satu corak dari beragamnya corak
penafsiran Al Quran.

Mengenai eksistensi tafsir isyari ini seorang ulama yang bernama Mohammad Husein
Adz Dzahabi menyatakan komentarnya :

“Tafsir isyari bukanlah persoalan baru dalam usaha untuk menampilkan pengertian dari
Al Qur'an yang mulia, bahkan tafsir isyari ini telah dikenal dari sejak turunnya ayat Al
Qur'an ke dalam hati Rasulullah saw. Dan Al Qur'an sendiri telah memberikan isyarat
ke arah itu dan begitu pula Rasulullah saw telah menjelaskan adanya tafsir isyari ini,
dan para sahabat nabi saw juga sudah memahaminya dan mengatakan pendapatnya
berdasarkan tafsir isyari tersebut.®

Untuk membuktikan pendapatnya Husein Adz Dzahabi mengemukakan contoh
penafsiran dari surat beberapa ayat dalam Al Qur'an sebagai berikut:

T

Bas O3k 0335 Y ¢323\ Nih Jus

Maka mengapa orang-orang itu (orang-orang munafik) hampir-hampir tidak memahami
pembicaraan (sedikit pun)?”

5 B 5 3e) 0 2B o s O 315 OB O350 518

7 Ibnu Katsir, Al Bidayah Wan Nihayah-5, (Beirut : Dar Hijr, 1997), hal. 189.

8 lbnu Jarir At Thabary, Jami’'ul Bayan An Ta'wil Ayyil Quran, (Beirut : Al Hijr, 2001), Jilid 8/hal.
81

9 Mohammad Husein Adz Dzahabi, At Tafsir Wal Mufassirun, (Kairo : Darul Hadits, 2005), 2/309.
14 | EI-Hikmah Vol. XXXI1/No.2/April 2021



Maka tidakkah mereka menghayati (mendalami) Al-Qur'an? Sekiranya (Al-Qur'an) itu bukan
dari Allah, pastilah mereka menemukan banyak hal yang bertentangan di dalamnya.

dadi Csls e 21 obd opsaz VG

Maka tidakkah mereka menghayati Al-Qur'an ataukah hati mereka sudah terkunci?

Semua ayat-ayat diatas menurut Adz Dzahabi mengisyaratkan bahwa Al Qur'an memiliki
makna zhahir dan makna batin. Yang demikian itu karena Allah ta’ala mencela orang-orang
kafir bahwa mereka hampir tidak memahami pembicaraan dari Al Qur'an dan menganjurkan
mereka untuk mentadabburkan ayat-ayat Al Quran, mereka tentunya bukan tidak faham
bahasa arab atau anjuran kepada mereka untuk memahami makna zhahir, karena mereka
orang arab yang sudah tentu memahami zhahir ayat, tetapi mereka dicela karena tidak
memahami maksud firman Allah tersebut, dan memerintahkan mereka untuk mentadabbur
pengertian yang dimaksud dari ayat tersebut, yaitu makna yang batin atau makna yang tersirat
yang mereka tidak fahami dan terbatasnya jangkauan akal mereka.°

Selanjutnya Adz Dzahabi mengemukakan dalil dari hadits yang menunjukkan
keberadaan tafsir isyari dengan hadits berikut :

o O JB &l g ade 1 Jo dl gy L Leghie e o 2 e By pn okl a5
uoldl gl g eb A

“Ad-Dailami meriwayatkan hadits marfu’ dari Abdurrahman bin ‘Auf, Rasulullah Saw.
Bersabda, “Al-Qur’an itu di bawah ‘arsy, terdapat makna zahir dan batin yang menjadi hujjah
bagi para hamba.” **

Adz Dzahabi mengomentari kedua hadits diatas dan berkata : Kedua hadits ini
menjelaskan secara terus terang bahwa Al Qur'an itu memiliki makna zhahir dan batin, akan
tetapi para ulama berbeda pendapat dalam mendefinisikan zhahir dan batin. Kemudian Abu
Ubaidah berkata seperti yang dinukil oleh Adz Dzahabi : Sesungguhnya kisah-kisah yang Allah
ceritakan tentang umat-umat terdahulu, dan apa yang menimpa mereka secara zhahirnya
adalah berisi kabar tentang kehancuran generasi terdahulu dan peristiwa yang menimpa suatu
kaum, maka secara makna batinnya adalah agar menjadi nasehat dan peringatan kepada
mereka agar tidak berbuat seperti perbuatan mereka, sehingga menimpa kepada mereka
seperti yang menimpa umat-umat terdahulu. Akan tetapi hal ini khusus yang berkaitan dengan
kisah-kisah dalam Al Qur’an, adapun peristiwa-peristiwa yang lain termasuk pula dalam
cakupan dari ayat-ayat Al Qur'an.*?

Adapun para sahabat nabi saw dinukil banyak riwayat dari mereka yang menunjukkan
mereka telah mengenal tafsir isyari dan mereka berpendapat demikian. Diantara riwayat-
riwayat dari mereka adalah:

Dari Ibnu Abbas meriwayatkan bahwa Nabi Saw pernah bersabda:

10 Mohammad Husein Adz Dzahabi, At Tafsir Wal Mufassirun, (Kairo : Darul Hadits, 205), 2/309.
11 HR. Ad Dailamy, Musnad Al Firdaus, (Beirut : Darul Kutub Al limiyyah, 2006), 3/98.
12 Mohammad Husein Adz Dzahay, At Tafsir Wal Mufassirun, (Kairo : Darul Hadits, 2005), 2/297.

15 | ElI-Hikmah Vol. XXXI1/No.2/April 2021



o~

By o 031 A5 FE Yy e @25 Y cQ}ij )}5-}53 (0503 Ol 5 ST d‘

Z 27

by g 1S i Cj"‘b) >3 JY@ Sty el s iy 9 83l 1ag
TN PR ES RIRH| A ER cipjw\ iulagg (3 3rghes cglzfj

“Al-Quran itu memiliki berbagai cabang dan disiplin ilmu, aspek lahir dan batin, tidak pernah
habis keistimewaannya, tak pernah terjangku ujungnya, siapa yang sibuk dengannya maka ia
akan selamat, siapa yang menjauhinya itu karena kekerasan hawa nafsu, ada berita dan
perumpamaan, halal dan haram, nasikh dan mansukh, muhkam dan mutasyabih, zhahir dan
batin, aspek zahirnya adalah bacaan dan aspek batinnya adalah takwil, maka pelajarilah
dengan duduk bersama para ulama, dan hindari orang-orang bodoh.*?

Dan diriwayatkan dari Abi Darda bahwa nabi saw pernah bersabda:

Lagmy OTAD Jagt 3> «adl) 157 o iy ¥

“Seseorang tidak akan benar-benar memahami Al Quran sebelum ia menemukan berbagai
bentuk pemahaman.”'* (Al-Suyuthi, Jaami’ al-Hadits, nomor 41616

~ @ <

ekl 35505 1% N NG ol 1iag 106 LOTEN 58 52T G5 e s5T o ages gy Oy
.jnﬁ'zﬁ\

-
z

Ibnu Mas“ud r.a. megatakan bahwa Rauslullah Saw pernah bersabda, “Sungguh Al-Quran itu
diturunkan dalam 7 huruf, siapa ayat di dalamnya memiliki makna zahir dan makna batin, dan
pada setiap Batasan hokum adalah dasar titik tolaknya.” 1°

Contoh tafsir isyari sufistik yang dilakukan oleh Sahabat Umar r.a. dan lIbnu Abbas
sebagaimana diriwayatkan oleh Bukhari tentang makna surat al-Nasr. Suatu ketika Umar r.a.
mengajak Ibnu Abbas untuk bergabung dengan majelis para sahabat senior yang pernah ikut
perang Badr. Sebagian merasa keberatan dengan kehadiran Ibnu Abbas, dan mereka
mengatakan, “Kami juga punya anak-anak kecil seperti dia!” Umar r.a. menjawab, “Coba kalian
jelaskan apa makna ayat idzaa jaa’a nashr Allah wa al fath?” Mereka menjawab, “Allah
memerintahkan kita untuk memuji dan memohon ampunan-Nya ketika Allah menolong dan
memenangkan kita dalam perang.” Umar r.a. bertanya kepada Ibn Abbas, “Menurut kamu apa
maknanya?” Ibnu Abbas menjawab, “Tidak begitu maknanya, tetapi itu tanda ajal Rasulullah
Saw.Yang diberitahukan Allah kepadanya.”Sedangkan idzaa jaa’a nashr Allah wa al
fath?”(apabila telah datang pertolongan Allah dan kemenangan) itu adalah tanda-tanda
ajalnya.” Umar r.a., “Apa yang aku ketahui sama dengan yang kamu katakan itu...”

Maka sebagian sahabat tidak memahami dari surat tersebut melainkan makna yang
zhahir saja, adapun Ibnu Abbas dan Umar keduanya memahami makna lain dibalik makna
yang zhahir yaitu makna batin yang ditunjukkan oleh surat tersebut dengan cara tafsir isyari.
Tentunya apa yang dikemukakan oleh Adz Dzahabi itu adalah praktek dari penafsiran para
sahabat terhadap Al Qur'an dengan melihat sisi atau maknanya yang tersurat (zhahir), yang
tidak memastikan munculnya istilah tafsir isyari sebagai sebuah istila corak penafsiran.

Sementara penjelasan lebih lanjut dari Mas’an Suud Abdul ‘Ausaywiy yang menyatakan
bahwa munculnya tafsir isyari itu secara jelas adalah pada abad ke-2 Hijriyah, melalui
sebagian perkataan pengikut tabi’in, yang mana mereka memiliki andil yang besar dalam
memberikan nasehat kepada banyak orang dan upaya mereka melakukan perbaikan kepada

13 Jalaluddin As Suyuthy, Al Iltqon Fi Ulum Al Qur’an, (Kairo : Darul Hadits, 2006), 2/185.
14 Jalaluddin As Suyuthy, Jami’ul Al Ahadits, (Beirut : Darul Fikr, 2007), 12/340.
15 At Thabarny, Al Mu’jam Al Kabir, (Kairo : Maktabah Ibnu Taimiyah, 2008), 6/208.

16 | EI-Hikmah Vol. XXXI1/No.2/April 2021



banyak orang, dimana mereka mayoritas dikenal dengan orang zuhud dan waro serta
bertagwa, pada saat mana istilah tasawuf belum dikenal, dan mereka lebih dikenal dengan
orang zuhud dan waro’.16

Diantara orang yang pertama kali dikenal memiliki orientasi tafsir isyari adalah Fudhoil
bin lyad. Penafsiran bercorak isyari banyak diriwayatkan dari Fudhail bin lyadh. Hal itu tampak
pada beberapa tafsirnya sebagai berikut :

2 -

Li;?;j ° ; :JK/AL.\)\ 51£°};’ 4e/\ \3’5:’.: ‘gj
Dan janganlah kamu membunuh dirimu. Sungguh, Allah Maha Penyayang kepadamu.

Dalam tafsirnya ia mengatakan : Janganlah kalian lalai terhadap diri kalian, karena orang
yang lalai terhadap dirinya maka sesungguhnya ia telah membunuhnya.!’ Karena kalau
melihat lahiriyah ayat artinya adalah larangan membunuh sebagian atas sebagian yang lain,
karena orang beriman itu diumpamakan seperti satu jasad, atau larangan berbuat yang
berbahaya bagi jiwa dengan menjerumuskannya kedalam kehancuran.® Tetapi Fudhoil bin
lyad melakukan tafsir dengan corak isyari sebagaimana disebutkan diatas, dengan
menyatakan bahwa sifat lalai terhadap diri juga termasuk perbuatan membunuh diri sendiri.

Dan diantara yang paling menonjol dibanding yang lainnya dalam corak tafsir isyari
pada abad ini adalah Sufyan Uyainah, yang banyak meriwayatkan tafsir corak isyari, seperti
penafsirannya tentang firman Allah dalam surat Al Araf ayat 146 yang berbunyi :

f;é-\ pes g'pjx!\ 3 03 sl a‘ e Jg:p’u

Akan Aku palingkan dari tanda-tanda (kekuasaan-Ku) orang-orang yang menyombongkan diri
di bumi tanpa alasan yang benar.

Sufyan Uyainah menafsirkan ayat ini: Aku akan cabut dari mereka pemahaman terhadap
Al Qur'an dan Aku akan palingkan mereka dari ayat-ayat-Ku.*®

Pada dasarnya penafsiran Sufyan Uyainah secara zhahir ayatnya adalah mereka tidak
berpikir tentang ayat-ayat Allah dan tidak mengambil pelajaran darinya, dan tentunya hal
tersebut biasanya terjadi hanya pada orang-orang yang memungkiri ayat-ayat Allah. Atau Aku
(Allah) akan memalingkan mereka karena mereka menyatakan ayat-ayat Allah sebagai
kebatilan, karena ayat ini datang setelah peristiwa penyimpangan Bani Israil dan apa yang
mereka lakukan dari pembangkangan kepada para nabi. 2°

Adapun perkataan yang menyatakan bahwa selain Fudhail bin Iyadh dan Sufyan
Uyainah sesungguhnya ada Ja’far As Shadiq yang meriwayatkan tafsir isyari. Tetapi pendapat
ini dianggap lemah karena riwayat-riwayatnya tidak kuat sebagaimana yang dikatakan oleh
Ibnu Taimiyah.?

Lalu pada akhir abad ke-2 Hijriyah dan permulaan abad ke-3 Hijriyah maka mulailah
muncul ilmu tasawuf ditangan mereka yang dikenal dengan zuhud dan menggeluti aktivitas
mendidik banyak orang, sehingga tasawuf menjadi sebuah jalan dalam beribadah. Sehingga
mulailah tafsir isyari menyebar dikalangan mereka walaupun masih tergolong sedikit dan tidak
ada yang tertulis dari mereka kecuali setengah abad pertama dari abad ke-3 Hijriyah kecuali

16 Masy’an Suud Abdul Aisawy, At Tafsir Al Isyari Mahiyatuhu Wa Dhawabithuhu, (Beirut : Darul
Kutub Al limiyah, 2013),hal. 24

17 Al Alusy, Ruhul Ma’ani, (Kairo : Darul Hadits, 2005), 5/35.

18 Az Zamakhsyary, Al Kasyaf, (Beirut : Maktabah Al Ubaikan, 1998), 1/122.

19 Ahmad Sholeh Muhayiry, Tafsir Sufyan Uyainah, (Beirut : Maktab Al Islamy, 1983), hal. 358.
20 |pbnu Jarir Ath Thabary, Jamiul Bayan An Ta'wilil Ayyil Qur’an, (Beirut : Dar Hijr, 2001), 13/113.
2! Ibnu Taimiyah, Majmu’ Fatawa Ibnu Taimiyah, (Mekkah : Majma’ Al Malik Fahd, 2008), 10/242.

17 | EI-Hikmah Vol. XXXI1/No.2/April 2021



sebagian kecil dari apa yang ada pada fase ini berupa buku biograpi para tasawuf. 22 Dan
riwayat-riwayat yang jadi rujukan pada fase ini adalah dari Ibnu Abi Al Hiwary?3, Al Harits Al
Muhasiby?*, Abu Thurab at Takhossy?®, Dzun Nun Al Mishry?®, Sirry As Sagaty?’ dan yang
lainnya.

Kemudian pada setengah abad kedua dari abad ke-3 Hijriyah ketika istilah tasawuf
sudah dikenal dan menjadi ilmu yang menyebar maka kecendrungan kepada tafsir isyari
antara orang yang secara terang terangan cendrung kepada tafsir corak shufi dan orang yang
menyembunyikannya sebagaimana ada pula diantara mereka yang amat menggeluti tafsir
isyari dan tenggelam dalam pentakwilannya. Diantara yang terkenal pada fase ini adalah Sahl
bin Abdullah At Tustary?, Al Junaid Al Bagdady?®, Abu Utsman al hairy®®, Abul Abbas bin
Atho®, Abu Bakar Asy Syibli*2 dan yang lainnya. Sehingga pada fase ini penafsiran corak
isyari shufi terhadap Al Quran dan perkataan para ahli tasawuf semakin nampak dalam
gambaran yang umum, sehingga sebagian mereka dikenal dengan ahli penafsiran corak isyari
seperti Asy Syibli yang dijadikan contoh dengan isyarat-isyaratnya.*?

Sebagaimna kita saksikan bahwa pada masa ini muncullah tulisan-tulisan. Dan dimulai
dengan tulisan tentang tafsir isyari, walapun belum mencakup semua surat dalam Al Qur’an,
akan tetapi meneliti surat surat secara keseluruhan seperti tafsir At Tustary®* yang dianggap
merupakan usaha pertama yang menempuh corak tafsir isyari shufi. Dan mulailah tulisan
tentang tafsir corak isyari yang sistematis ditempuh oleh At Tustary. Maka dengan demikian

22 Apa yang dikemukakan oleh Abu Nu’aim di dalam kitabnya “Hilyatul Auliya” kumpulan tafsir-
tafsir shufi ketika menjelaskan biograpi para guru-guru shufi. Adapun tentang nilai perkataan-perkataan
mereka maka menurut Ibnu Taimiyah lebih baik penulisan dari kitab ini dibanding dari kitab lain tentang
tafsir isyari. Dan Abu Numa’in adalah orang yang dipercaya dalam hal ini (Lihat, Majmu’ Fatawa 17/18)

23 Abul Hasan Ahmad bin Abil Hiwary, termasuk tokoh besar di wilayah Syam dan beliau murid
dari Abi Sulaiman Ad Darany, dan sering berinteraksi dengan Ahmad bin Hambal, wafat tahun 230 H.
(Lihat Thabagathush Shufiyah : 99-102 dan Hilyatul Auliya : 1/5-33).

24 Abu Abdillah Al Harits ibn Asad Al Muhasiby, yang menggabungkan antara ilmu dan tasawuf,
dan termasuk generasi awal membicarakan tentang tasawuf di Baghdad, memiliki banyak karya dalam
bidang ilmu tasawuf. Wafat 243 H. (Lihat Thabaqgatush Shufiyah : 56 dan Hilyatul Auliya : 10/74).

25 Askar bin Husein Abu Thurab, termasuk tokoh shufi di Khurasan. Beliau terkenal dengan
kezuhudan dan wara’. Wafat tahun 245 H. (Lihat Thabagatush Shufiyah : 146 dan At-Thabagatul Kubra
: 1/83).

26 Tsauban bin lbrahim Dzun Nun Al Mishry, orang yang pertama kali berbicara tentang tasawuf
di Mesir, beliau terkenal alim dan wara’ serta memiliki hal dana dab, beliau meriwayatkan hadits dari
Imam Malik. Wafat tahun 245 H. (Lihat di Wafayatul A’yan : 1/26 dan Thabagatush Shufiyah : 15).

27 Abu Hasan As Sirry bin Al Maghlas As Saqaty, beliau adalah paman dari Al Junaid al Baghdadi
dan juga gurunya. Salah seorang tokoh besar pada zamannya dalam ilmu dan wara’. Wafat tahun 251
H. (Lihat Thabaqatush Shufiyah : 48-55 dan Ath Thabaqatul Kubra : 1/74.

28 Abu Muhammad Sabhl bin Abdillah bin Yunus At Tustary, wafat tahun 283.

29 Abul Qasim Junaid bin Muhammad An Nahandy kemudian Al Baghdady. Beliau adalah seorang
imam dalam ilmu dan seorang syekh yang zuhud. Belajar Figih kepada Abu Tsur. Dan beliau termasuk
tokoh besar dalam bidang tasawuf. Perkataannya diterima oleh semua kalangan. Wafat tahun 298 H.
(Lihat Thabagatush Shufiyah 155 dan Hilyatul Aulia : 10/255).

30 Abu Utsman An Naisabury beliau berasal dari Ar Riy, tersebar tarekatnya di Naisabur. Wafat
tahun 298. (Lihat Shifatul Shofwah : 4/103 dan Thabagatush Shufiyah : 170)

81 Ahmad bin Muhammad bin Sahl bin Atho Al Adamy, termasuk tokoh shufi, dimana banyak
perkataannya tentang pemahaman terhadap Al Qur'an yang dijadikan rujukan, beliau merupakan teman
dekat dari Al Junaid. Wafat tahun 309 H. (Lihat Thabaqgatush Shufiyah 263 dan Hilyatul Aulia : 10/302).

82 Abu Bakar Dulaf bin Juhdary, menulis hadits, dan beliau termasuk salah satu tokoh terkenal
dan ilmu dan tasawuf. Wafat tahun 334. (Lihat Thabagatush Shufiyah 337 dan Hilyatul Aulia : 10/366).

33 Masy’an Suud Abdul Aisawy, At Tafsir Al Isyari Mahiyatuhu Wa Dhawabithuhu, (Beirut : Darul
Kutub Al limiyah, 2013),hal. 27

%4 la bernana Husein bin Muhammad As Sulami (w 112 H) (Lihat At Turats Shufi oleh Sahal
Muhammad bin Ibrahim Ja’far 1/95)

18 | EI-Hikmah Vol. XXXI1/No.2/April 2021



fase ini mengambarkan perkembangan corak tafsir isyari kepada tahapan yang berbeda
dengan tahapan sebelumnya sebelum bagian kedua dari abad 3.

Sesungguhnya karena banyak Sahl menggeluti tafsir corak isyari maka hal itu
memberikan pengaruh yang besar bagi perjalanan para ahli tafsir corak isyari. Hal itu tidak lain
karena keinginan mereka untuk memperbaiki orang banyak.3®

Kutipan kutipan pada fase ini dan fase setelah telah membentuk tafsir corak isyari tema
yang banyak sekali yang meliputi mayoritas ayat Al Qur'an. Sehingga mendoroang seorang
ulama untuk mengumpulkan kutipan kutipan yang berserakan tersebut, lalu menggabungkan
sebagian dengan sebagian yang lain yang mencakup semua apa yang dikatakan tentang tafsir
isyari sejak kemunculannya hingga masa itu. Itulah yang dilakukan oleh Abdur Rahman As
Sulami dalam kitab tafsirnya Hagaiqut Tafsir yang dia katakana di dalamnya : Sesungguhnya
tugas saya adalah mengumpulkan, dan membuat bab-bab serta menyusunnya. Dan kita
ketahui bahwa peran yang dilakukan oleh Abdur Rahman As Sulami itu meliputi 2 hal. Pertama
: Mengumpulkan semua yang dikategorikan dengan tafsir isyari. Kedua : Tidak menyebutkan
tafsir zhahiri secara dominan. Tentu hal ini bukanlah sesuatu yang kita temukan pada diri
Abdur Rahman As Sulami. Demikianlah kita melihat bahwa penyusunan tafsir isyari pada
masa Abdur Rahman As Sulami dimana bersandarkan kepada pengumpulan apa yang
diriwayatkan oleh para ulama tafsir corak isyari.®

Kemudian tafsir isyari berlanjut kepada fase yang lain yang berbeda dengan fase-fase
sebelumnya : yaitu fase munculnya tafsir isyari terhadap seluruh Al Quran, dimana para
penulis tafsir isyari tidak hanya menempuh cara mengumpulkan pendapat tentang tafsir isyari,
tetapi bahkan mereka menambahkan pendapat mereka ke dalam pendapat mufassir isyari
sebelumnya dengan pemahanan khusus mereka yang mereka jadikan sandaran bukan
pendapat ahli tafsir isyari yang lain, sebagaimana kita temukan kecemerlangan kitab tafsir
(Lathoiful Isyarat) karya Imam Abul Qasim Al Qusyairy. Dengan cara seperti ini maka tafsir
isyari sudah maju ke tahapan baru berikutnya yaitu tafsir isyari yang lengkap terhadap Al
Quran seluruhnya dengan bersandarkan kepada ilham dan pemahaman mereka yang
khusus. Sehingga Al Qusyairy menjadi teladan dengan cara penafsirannya ini bagi generasi
yang datang sesudahnya.

Kemudian tafsir isyari berlanjut kepada tahapan yang lain yaitu tahapan bercampurnya
tasawuf dengan filsafat. Dimana kaum shufi menjadikan teori-teori filsafat baru serta
munculnya istilah istilah asing. Sehingga sesuatu yang menyusuf kedalam ajaran tasawuf juga
menyusuf kedalam tafsir isyari dan mewarnainya dengan warna penulisnya.®’

Dan pada fase ini berbarengan dengan berkembangnya tharigah ramziah dalam dunia
tasawuf yang sedang gencar berkembang di Andalus di tangan kelompok penyusuf yaitu
kelompok yang keagamaan mereka dibangun berdasarkan mazhab shufi yang asasnya
adalah takwil rumus bagi Al Quran. Sehingga kaum filosof shufi menggeluti cara ini, lalu
berjalan diatas jalan tersebut sehingga menjadi cara hidup mereka dalam berinteraksi dengan
orang lain. Sehingga mereka menempuh penafsiran Al Quran dengan cara ini pula. Diantara
tokoh tokoh ini adalah Ibnu Qosi, Ibnu Sab’in, Ibnu Araby, Shodrud Din Al Qunuwy dan yang
lainnya, yang mereka dikenal dengan thorigah ar ramziyah yaitu tarekat yang bersandarkan
kepada rumus rumus.

Banyak sekali para imam-imam mufassir Al Quran terpengaruh dengan apa yang
tersebar pada masa itu dengan tafsir isyari, lalu mereka memasukkan tafsir-tafsir isyari ini ke

35 Masy’an Suud Abdul Aisawy, At Tafsir Al Isyari Mahiyatuhu Wa Dhawabithuhu, (Beirut : Darul
Kutub Al limiyah, 2013),hal. 28.

36 Masy’an Suud Abdul Aisawy, At Tafsir Al Isyari Mahiyatuhu Wa Dhawabithuhu, (Beirut : Darul
Kutub Al limiyah, 2013),hal. 28

87 Masy’an Suud Abdul Aisawy, At Tafsir Al Isyari Mahiyatuhu Wa Dhawabithuhu, (Beirut : Darul
Kutub Al limiyah, 2013),hal. 29

19 | EI-Hikmah Vol. XXXI1/No.2/April 2021



dalam tafsir-tafsir mereka. Dimana hal ini tidaklah kita ketahui sebelumnya pengaruhnya
sesuai dengan yang kita ketahui berdasarkan apa yang sampai kepada kita dari kitab-kitab
tafsir yang memudahkan bagi kita untuk menelitinya. Dan ulama yang pertama kali
menggabungkan tafsir zhahir yaitu tafsir bil matsur dengan tafsir ra’yu adalah Imam Al
Mawardy di dalam kitab tafsirnya (An Nukatu Wal Uyun) yang kitab tafsir tersebut merupakan
kumpulan dan ringkasan dari pendapat para mufassir terdahulu. Dimana Imam Al Mawardi
menyandingkannya dengan pendapat ahli tafsir isyari, dimana beliau menamakan sebagian
mereka dan mengungkapkannya di beberapa tempat dalam kitabnya bahwa itu adalah
pendapat ahli ahwal. Hal ini sebagaimana kita temukan pada abad 7 dan abad
setelahnyaberupa pengaruh tafsir isyari yang mendatangkan pendapat para ulama dan para
pemimpin shufiyah, meskipun cara penyajiannya berbeda beda antara penafsiran isyari yang
sedikit dan ada yang banyak.®

Diantara para ahli tafsir adalah Al Imam Fakhruddin Ar Razi dalam tafsirnya (Mafatihul
Ghaib) yang kita temukan pada sebagian uraian dari tafsir isyari dan pendalaman nilai spiritual,
meskipun beliau tidak memperbanyak dan tidak menerima kecuali yang sesuai dengan
pemahaman Bahasa dan dalil-dalil ushul figih. Diantara tafsir-tafsir beliau adalah tafsirnya
tentang firman Allah: Jangalah kalian mengambil tandingan bagi Allah sedangkan kalian
mengetahuinya”. Dimana Fakhrud Dien Ar Razi mengatakan: Sesungguhnya segala sesuatu
yang menyibukkan hatimu dengan selain Allah, maka kamu telah menjadikannya di hatimu
sebagai tandingan bagi Allah.

Demikian pula yang ditempuh oleh Imam Al Qurthuby di dalam tafsirnya “Al Jami’ Li
Ahkamil Quran” dimana beliau terkadang menjelaskan tafsirnya denagn menggunakan tafsir
isyari dan berdalil dengannya, walaupun terkadang beliau mengingatkan bahwa diantara tafsir
isyari ada yang bertentangan dengan Bahasa dan syari’at.

Diantara tafsirnya yang terpengaruh dengan tafsir isyari adalah pendapatnya ketika
menafsirkan firman Allah : “Di dalam hati mereka ada penyakit, maka Allah tambah penyakit
itu” dimana Al Qurthuby berkata : Para pemimpin shufiyah mengatakan bahwa : Hati mereka
tenang dengan dunia dan cinta kepadanya dari pada kepada akhirat serta berpalingnya
mereka darinya, maka Allah menambahkan penyakit kepada mereka, yaitu Allah serahkan
mereka mengurus diri mereka sendiri, dan Allah kumpulkan antara kesibukan dunia sehingga
mereka tidak bisa lepas darinya dari perhatian kepada agama ... dan seterusnya. Dan ketika
sebagian penafsiran isyari bertentangan dengan pemahaman yang zhahir maka Al Qurthuby
menolaknya.®

Dan demikian pula Imam Al Baidhawi mengetangehkan tafsir isyarit dalam kitab tafsirnya
(Anwarut Tanzil Fi Asrarit Ta'wil). Diantara corak tafsir isyari adalah ketika beliau menafsirkan
firman Allah : “Yang telah menjadikan bagi kalian bumi sebagai hamparan dan langit sebagai
atap” dimana ia berkata : Dan bisa jadi Allah ta’ala mengendaki ayat terakhir sesuai dengan
zhahirnya dan menyusun firman-Nya. Tetapi secara tafsir isyari adalah untuk menperinci
penciptaan manusia dana pa yang dikaruniakan kepadanya berupa pengertian dan sifat
dengan cara tamsil, dimana Badan diserupakan dengan bumi dan jiwa diserupakan dengan
langit serta akal diserupakan dengan air.... Maka setiap ayat memiliki makna zhahir dan
makna bathin.°

Dan kita menemukan Abu Hayyan Al Andalusi telah banyak menyebutkan tafsir isyari
dalam kitab tafsirnya (Al Bahrul Muhith) demi untuk memberikan nasehat dan menyentuh

%8 Masy’an Suud Abdul Aisawy, At Tafsir Al Isyari Mahiyatuhu Wa Dhawabithuhu, (Beirut : Darul
Kutub Al limiyah, 2013),hal. 30.

89 Masy’an Suud Abdul Aisawy, At Tafsir Al Isyari Mahiyatuhu Wa Dhawabithuhu, (Beirut : Darul
Kutub Al limiyah, 2013),hal. 30.

40 Masy’an Suud Abdul Aisawy, At Tafsir Al Isyari Mahiyatuhu Wa Dhawabithuhu, (Beirut : Darul
Kutub Al llmiyah, 2013),hal. 31.

20 | El-Hikmah Vol. XXXI11/No.2/April 2021



perasaan. Abu Hayyan berkata pada pembukaan kitab tafsirnya: Boleh jadi aku mengambil
dari perkataan sebagian shufiyah dimana didalamnya perkatan mereka yang sesuai dengan
lafazh, dan aku menghindar banyak dari perkataan mereka dan dari pengerrtian-pengertian
yang mereka tafsirkan tentang lafazh lafazh tersebut.

Para peneliti akan mendapatkan banyak corak tafsir isyari diantaranya adalah tafsir
beliau tentang firman Allah: Maka bunuhlah diri kalian”, dimana beliau berkata: Hinakan hawa
nafsu kalian. Dan tafsirn tafsiran lain yang serupa ketika beliau menafsirkan Al Qur'an.

Sebagaimana kita banyak temukaan pengaruh tafsir isyari bukan pada kitab-kitab tafsir
semata, dimana banyak penulis menukil corak isyari dalam kitab-kitab mereka, sehingga pada
ahli hadits juga terpengaruh seperti kita lihat pada Al Qadhi lyaadh di dalam kitabnya “Asy
Syifa Fi Huquqil Mushthofa” dimana banyak ditemukan corak isyari pada tempatnya.

Bahkan kita juga menemukan ulama yang keras menolak corak tafsir isyari terpengaruh
kepadanya seperti kita temukan pada Ibnu Qoyyim Al Jauziyah, ketike beliau menukil di dalam
kitab-kitabnya banyak sekali corak tafsir isyari, bahkan beliau menempuh tafsir isyari ketika
menafsirkan firman Allah : Ibnu Qoyyim berkata : Sesungguhnya terkaitnya hati dengan selain
Allah dan disibukkan dengannya serta senang dengannya adalah merupakan contoh yang
serupa dengan mengelilinya berhala yang menetap di dalam hatinya. Dan kita akan
menemukan beberapa contoh di dalam kitab-kitabnya tetapi yang jadi catatan adalah Ibnu
Qoyyim mengambilnya dengan tetap berpatokan kepada kesuaiannya dengan makna zhahir
dan demi untuk mendekatkan pemahaman manusia dan menerimanya dengan syarat-
syaratnya.

Dan setelah abad ke 8 H maka tafsir isyari masuk kepada tahapan baru yang lain yang
berbeda dengan tahapan sebelumnya yaitu tahapan penggabungan antara tafsir dengan
zhahirnya dan tafsir isyari yakni seorang mufassir setelah ia menyempurnakan penafsiran ayat
secara riwayat dan Bahasa dan yang lainnya yang merupakan tafsir dengan logika yang
dibolehkan, maka mufassri tadi setelah itu menyebutkan tafsir isyari dan apa yang dikatakan
oleh para ahli tasawuf. Maka tafsir-tafsir tersebut merupakan gabungan antara 3 metrode
penafsiran yaitu tafsir bil matsyur, tafsir bir ro’yi, dan tafsir isyari. Tafsir jenis ini dimulai dengan
kitab tafsir An Naisabury. Kemudian diikuti oleh Ismail Haqqi at Turky, dan Ibnu Ajibah dan
penutupnya adalah Al Alamah Al Alusy.*

Sehingga cara terakhir inilah cara yang berkembang sampai beberapa abad, setelah
sebelumnya tafsir isyari itu berada dalam kutipan-kutipan yang berserakan di dalam kitab-kitab
atau tafsir isyari ditulis berpisah dengan tafsir biz zhahir atau berdalil dengan tafsir isyari dalam
kitab-kitab tafsir sehingga tafsir berjalan bergandengan antara tafsir dengan zhahir dan tafsir
isyari.

Adapun tafsir isyari zaman modern saat ini, masih tetap dipergunakan selama masih
ada mufassir yang menafsirkan Al Qur'an dengan corak tafsir isyari ini selama jalan tasawuf
masih tetap ada. *2

Adapun keengganan para mufassir modern dalam tafsir-tafsir modern mereka, maka
kami belum menemukan dorongan kepada mereka untuk menempuh corak tafsir isyari dalam
kitab-kitab tafsir mereka, karena kecendrungan kepada penafsiran corak isyari telah mengotori
perdebatan di zaman-zaman terakhir. Meskipun kitab tafsir di masa kini cukup banyak dan
dalam berbagai kecendrungan, tetapi kita tidak menemukan ahli tafsir yang menempuh tafsir
corak isyari. Hal ini karena kitab-kitab tafsir isyari pada masa masa yang telah lalu telah banyak
dicetak dan tersebar sehingga tidak dibutuhkan lagi di masa kini, dan khususnya corak tafsir

41 Masy’an Suud Abdul Aisawy, At Tafsir Al Isyari Mahiyatuhu Wa Dhawabithuhu, (Beirut : Darul
Kutub Al limiyah, 2013),hal. 31.

42 Masy’an Suud Abdul Aisawy, At Tafsir Al Isyari Mahiyatuhu Wa Dhawabithuhu, (Beirut : Darul
Kutub Al limiyah, 2013),hal. 33.

21 | El-Hikmah Vol. XXXI11/No.2/April 2021



isyari itu banyak dikelilingi hal-hal yang membahayakan, sehingga mereka bersandarkan
kepada tafsir isyari yang sudah ada sejak dahulu dan merasa cukup dengan hal tersebut. Atau
bisa jadi karena sebab yang lain dimana kita tidak menemukan tokoh-tokoh yang menonjol
dalam bidang tafsir isyari, melainkan hanya segelintir orang saja. Atau bisa jadi ketidak
munculan corak tafsir isyari ini pada banyak mufassir dikarenakan perbedaan kejiwaan dan
hati yang sudah amat terpengaruh dengan materi sehingga tafsir isyari tidak menggerakan
jiwa untuk menggelutinya. Wallohu ‘Alam.*3

Beberapa Contoh Penafsiran Corak Isyari

Riwayat dari lbnu Abbas, dia berkata: Umar radhiyallahu anhu mengajakku
bergabung bersama tokoh-tokoh perang Badar, diantara mereka ada yang keberatan
dan mengatakan kepada Umar: Wahai Umar, mengapa engkau mengajak anak kecil
bersama kami padahal kami mempunyai beberapa anak yang seusia dengannya.
Umar menjawab: Dia adalah seperti yang engkau kenal kecerdasannya. Pada suatu
hari ketiak aku dipanggil untuk bergabung dengan kelompok mereka. Aku kira Umar
hanya mengenalkan aku kepada mereka. Tetapi tiba-tiba Umar bertanya kepada
mereka: Apa yang kalian fahami tentang firman Allah ini:

Sebagian dari mereka menjawab: Kita diperintahkan untuk memuji dan meminta
kepada Allah ketika mendapat pertolongan dan kemenangan. Sebagian lain tidak
menjawab. Kemudian ternyata Umar bertanya kepadaku: Begitukah pendapatmua
wahai Ibnu Abbas? Maka aku pun menjawab: Bukan, bukan seperti itu pengertian ayat
itu, tetapi ayat itu berita tentang telah dekatnya ajal Rasulullah.4

Berdasarkan riwayat diatas maka jelaslah bahwa Ibnu Abbas menguasai isyarat
dari surat tersebut. Dan itu salah satu corak tafsir isyari. Sementara sahabat yang lain
tidak memahami surat tersebut selain makna zhahirnya saja.

Firman Allah dalam Surat Al Bagarah: 22

“ <z

LA, 24 zo @ 015 LT, Tog 126 T2 Toa (@ By - o 2T Lee o]
502 5. 280 B, e e 0 3B Al B G IFRAT ez i (231 K0 das s
S3A1%5 25 1314

(Dialah) yang menjadikan bumi sebagai hamparan bagimu dan langit sebagai atap,
dan Dialah yang menurunkan air (hujan) dari langit, lalu Dia hasilkan dengan (hujan)
itu buah-buahan sebagai rezeki untukmu. Karena itu janganlah kamu mengadakan
tandingan-tandingan bagi Allah, padahal kamu mengetahui.

Seorang ulama tafsir isyari yang bernama Sahl At Tustary dalam kitab tafsirnya :
Tafsir Al Quran Adzim menafsirkan kata 133 andada dengan makna nafsu amarah
yang jelek s 3 "$,L2Y) il Dengan pengertian demikian Sahl At Tustary tidak
menafsirkan dengan penafsiran yang biasa kita ketahui yaitu 133! andada diartikan
dengan patung, berhala atau sekutu.*®

Dalam hal ini Husein Adz Dzahaby memberikan komentar bahwa kata 1312
andada yang ditafsirkan dengan nafsu amarah yang jelek adalah penafsiran yang

43 Masy’an Suud Abdul Aisawy, At Tafsir Al Isyari Mahiyatuhu Wa Dhawabithuhu, (Beirut : Darul
Kutub Al limiyah, 2013),hal. 35-36.

44 Imam Al Bukhari, Shahih Al Bukhari, (Beirut : Dar Ibnu Katsir, 2002), 4970.
45 Sahl At Turtary, Tafsir Al Quran Al Adzim, (Kairo : Darul Haramain : 2004), Hal. 400.

22 | El-Hikmah Vol. XXXI11/No.2/April 2021



benar. Karena menurut Adz Dzahabi hal ini diperkuat oleh Al Qur’an surat At Taubah
ayat 31 yang berbunyi:

A1 035 25 06 Uk ks 38

Mereka menjadikan orang-orang alim (Yahudi), dan rahib-rahibnya (Nasrani) sebagai
tuhan selain Allah

Menurut Adz Dzahaby mereka itu sesungguhnya tidak menyembah rahib mereka
secara nyata, tetapi karena mereka mengikuti apa yang diperintahkan oleh para rahib
tersebut dan meninggalkan apa yang dilarangnya. Ketika para rahib tersebut
menghalalkan sesuatu yang diharamkan oleh Allah dan mengharamkan sesuatu yang
dihalalkan oleh Allah, dimana mereka mengikutinya meskipun bertentangan dengan
perintah Allah. Maka dalam hal ini pada hakekatnya mereka mengikuti hawa nafsunya
yang memerintahkan sesuatu yang jelek.4®

Firman Allah dalam surat At Taubah ayat 123 yang berbunyi:

Ms//m 3 gl w@bwjjuﬁ\déy L,,JJ\ 1556 135 2 RURPL

Wahai orang yang beriman! Perangilah orang-orang kafir yang di sekitar kamu, dan
hendaklah mereka merasakan sikap tegas darimu, dan ketahuilah bahwa Allah
beserta orang yang bertakwa.

\\|\:

1

Seorang ulama bernama Syeikh Najmuddin Abu Bakar bin Abdillah bin
Muhammad Al-Azdi Ar-Razi yang lebih dikenal dengan Najmuddin Ad Dayah
menafsirkan dengan hawa nafsu, dimana penafsiran itu termasuk corak isyari karena
tidak menafsirkan secara makna zhahirnya. Dan maksud beliau adalah bahwa
seorang mukmin itu hendaknya memerangi hawa nafsunya, karena hawa nafsu itu
menghalangimu dari Allah, dan kalian akan menemukan bahwa dalam diri kalian ada
tekat dan niat yang benar untuk meninggalkan syahwat.*’

Firman Allah dalam Surat Al Hajj: 63 yang berbunyi:

P

PERUSAE.PE=%- N FUOE EIePeA

Apakah kamu tiada melihat, bahwasanya Allah menurunkan air dari langit, lalu jadilah
bumi itu hijau? Sesungguhnya Allah Maha Halus lagi Maha Mengetahui.

Terhadap ayat diatas Abdur Rahman As Sulami (w. 412 H) dalam kitab tafsirnya
Haqaiqut Tafsir menafsirkan ayat tersebut bahwa Allah menurunkan air kasih sayang
dan membuka hati-hati hamba-Nya dengan mata air kasih sayang, kemudian hati-hati
hamba-Nya tumbuh dan menghijau dengan hiasa ma’rifah, berbuah keimanan,
memancarkan ketauhidan dan kecintaan dan menimubulkan kerinduan kepada sang
pencipta.*®

46 Mohammad Husein Adz Dzahaby, At Tafsir Wal Mufassirun, (Kairo : Darul Hadits, 2005), 2/345.

47 Najmuddin Al Kubra, At Ta'wilaat An Najmiyyah Fi Tafsir Al Isyari Ash Shufi, (Beirut : Darul
Kutub Al limiyyah, 2009), 3/158.

48 Abdur Rahman As Sulami, Haqaiqut Tafsir, (Beirut : Darul Kutub Al limiyyah, 2001), Hal. 27.
23 | ElI-Hikmah Vol. XXXI11/No.2/April 2021



Kesimpulan

Tafsir isyari sesungguhnya mempunyai akar sejarah yang lama dan mempunyai
dasar yang kokoh, karena embrionya sudah nampak sejak awal Islam dan dilakukan
oleh para sahabat rasulullah. Namun juga tafsir isyari sangat rentan diselewengkan
dan disalahpahami masyarakat umum. Untuk menjaga tafsir isyari dapat diterima di
kalangan masyarakat, persyaratan yang ketat mutlak diperlukan. Sebab, tafsir isyari
ini merupakan hasil darti kebersihan hati seorang mufassir sehingga tersingkaplah
berbagai hikmah dibalik ayat-ayat Al Qur'an. Oleh karena itu maka ulama memberikan
persyaratan yang membuatnya menjadi sebuah corak tafsir yang bagus dan
diperbolehkan, apalagi di zaman dimana tasawuf amat sangat dibutuhkan untuk
pembersihan hati dan keagungan akhlak. Maka tafsir isyari amat sangat perlu
dikembangkan dengan jalur yang semestinya.

Daftar Pustaka

Abdur Rahman Al ‘Ak, Ushul Tafsir Wa Qawaiduhu, Beirut : Darun Nafais, 1986.
Abdur Rahman As Sulami, Hagaiqut Tafsir, (Beirut : Darul Kutub Al limiyyah, 2001.
Ad Dailamy, Musnad Al Firdaus, Beirut : Darul Kutub Al limiyyah, 2006.

Ahmad Sholeh Muhayiry, Tafsir Sufyan Uyainah, (Beirut : Maktab Al Islamy, 1983.
Al Alusy, Ruhul Ma’ani, Kairo : Darul Hadits, 2005.

At Thabrany, Al Mu’jam Al Kabir, Kairo : Maktabah Ibnu Taimiyah, 2008.

Az Zamakhsyary, Al Kasyaf, Beirut : Maktabah Al Ubaikan, 1998.

Ibnu Katsir, Al Bidayah Wan Nihayah, Beirut : Dar Hijr, 1997.

Ibnu Katsir, Tafsir Al Qur’anil Adzim, Beirut : Dar Thoyyibah, 1999.

Ibnu Jarir At Thabary, Jami’ul Bayan An Ta'wil Ayyil Qur'an, Beirut : Al Hijr, 2001.
Ibnu Taimiyah, Majmu’ Fatawa Ibnu Taimiyah, Mekkah : Majma’ Al Malik Fahd, 2008.
Imam Al Bukhari, Shahih Al Bukhari, Beirut : Dar Ibnu Katsir, 2002.

Jalaluddin As Suyuthy, Al Itqon Fi Ulum Al Qur’an, Kairo : Darul Hadits, 2006.
Jalaluddin As Suyuthy, Jami’ul Al-Ahadits, Beirut : Darul Fikr, 2007.

Masy’an Suud Abdul Aisawy, At Tafsir Al Isyari Mahiyatuhu Wa Dhawabithuhu, Beirut
: Darul Kutub Al limiyah, 2013.

Muhammad Abdul Azhim Az Zargany, Manahilul Irfan Fi Ulum Al Qur’an, Beirut : Darus
Kitab Al Araby, 1995.

Muhammad Ali Ash Shobuny, At Tibyan Fii Ulumil Qur'an, Karachi : Maktabah Al
Busyro, 2010.

Muhammad Husein Adz Dzahaby, At Tafsir Wal Mufassirun, Kairo : Darul Hadits, 2005.

Najmuddin Al Kubra, At Ta'wilaat An Najmiyyah Fi Tafsir Al Isyari Ash Shufi, Beirut :
Darul Kutub Al llmiyyah, 2009.

Sahl At Turtary, Tafsir Al Qur'an Al Adzim, Kairo : Darul Haramain : 2004.

24 | El-Hikmah Vol. XXXI11/No.2/April 2021



