
40 | El-Hikmah Vol. XXXII/No.2/April 2021 

 

MEMAKNAI DAKWAH KEINDONESIAAN DAN NASIONALISME 
 

 Ahmad Adnan 

Program Studi Komunikasi dan Penyiaran Islam, STIDDI Al-Hikmah Jakarta 
Jl. Bangka 3 A, No. 25 Pela Mampang, Jakarta Selatan, Telp. 021-7194402 

Abstract: This study aims to explain the meaning of Indonesian propaganda and the 
meaning of nationalism. The research method used is library research only. All 
research data is used in the form of journals, research results, books, and websites 
that are relevant to the research theme. The conclusion of the study is that Islamic 
da'wah can also be built within a more general frame, namely the spirit of Indonesian 
nationalism. In this frame of Indonesian nationalism, Islam, which is often considered 
radical, will manifest itself as rahmatan lil alamin. Islamic da'wah can then be 
interpreted by inviting and calling for efforts to build the Indonesian nation into a 
sovereign nation. With this invitation to build the Indonesian nation, Islamic da'wah can 
then contribute to efforts to rebuild human civilization. 

Keywords: Da'wah, Islam, Nationalism, Indonesia 

Abstrak: Penelitian ini hendak menjelaskan mengenai makna dakwah keindonesiaan 
dan makna nasionalime. Metode penelitian yang digunakan adalah hanya dengan 
studi pustaka (library research). Data penelitian seluruhnya digunakan berupa jurnal, 
hasil penelitian, buku, dan website yang relevan dengan tema penelitian. Kesimpulan 
penelitian adalah dakwah Islam juga dapat dibangun dalam bingkai yang lebih umum 
yaitu semangat nasionalisme keindonesiaan. Dalam bingkai nasionalisme 
keindonesiaan ini, Islam yang sering dinggap radikal akan mewujud menjadi rahmatan 
lil alamin. Dakwah Islam kemudian dapat dimaknai dengan cara mengajak dan 
menyeru kepada usaha membangun bangsa Indonesia menjadi bangsa yang 
berdaulat. Dengan ajakan membangun bangsa Indonesia ini, dakwah Islam kemudian 
bisa berkontribusi dalam usaha membangun kembali peradaban umat manusia. 

Kata Kunci: Dakwah, Islam, Nasionalisme, Indonesia 

Pendahuluan 

Umat Islam sering kali dituduh menjadi penyebab munculnya radikalisme baik 
skala nasional dan internasional.1 Tuduhan tersebut terjadi misalnya anggapan 
beberapa ormas Islam (misalnya FPI) melakukan tindakan radikal yang menginginkan 
mengganti ideologi negara menjadi Islam.2 Selain itu, misalnya terdapat kelompok 
Islam (baca: HTI) yang dianggap tidak memiliki sikap nasionalisme karena hendak 

 
1 Muh Fajar Shodiq, “Radikalisme dalam Islam Antara Pelabelan dan Konstruksi Sosiologi,” Gema 

Th. XXVII, No. 49, Agustus-Januari (2015): 1591–1601, 
https://media.neliti.com/media/publications/62428-ID-radikalisme-dalam-islam-antara-palebelan.pdf; 
Dede Rodin, “Islam dan Radikalisme: Telaah atas Ayat-Ayat ‘Kekerasan dalam al-Qur’an,’” Addin: 
Media Dialektika Ilmu Islam Vol. 10, No. 1, Februari (2016), https://doi.org/10.21043/addin.v10i1.1128. 

2 Rubaidi, “Variasi Gerakan Radikal Islam di Indonesia,” Analisis: Jurnal Studi Keislaman Vol. 11, 
No. 1, Juni (2011): 33–52; Sholihul Huda, “FPI: Potret Gerakan Islam Radikal Di Indonesia,” Jurnal Studi 
Agama Vol. 5, No. 2 (2019), http://journal.um-surabaya.ac.id/index.php/Ah/article/view/4282/pdf. 



41 | El-Hikmah Vol. XXXII/No.2/April 2021 

 

mengganti ideologi Pancasila dengan sistem Khilafah Islamiyah.3 Beberapa oknum 
juga disinyalir melakukan berbagai tindakan intoleransi terhadap umat lain di Indonesia 
dengan misalnya melalukan terror bom.4 Pada akhirnya, catatan Convey (PPIM UIN 
Jakarta, berdasarkan beberapa penelitian bahwa sikap keterbukaan dan penghargaan 
terhadap perbedaan, termasuk terhadap kelompok minoritas dan marjinal, aktor-aktor 
pendidikan di Indonesia lemah.5 Menurut catatan Mediaindonesia.com pada tahun 
2018 saja, bahwa di Indonesia merupakan negara dengan banyak kasus terror yang 
dilakukan karena alasan agama (baca: Islam).6 

Maka, dakwah harus dibingkai dalam semangat nasionalisme agar Islam tidak 
selalu dituduh sebagai akar masalah terorisme.7 Dakwah Islam harus dilakukan 
dengan semangat membangun bangsa Indonesia dalam bingkai masyarakat madani 
seperti yang dicontohkan oleh Rasulullah Muhammad saw.8 Sehingga, umat Islam di 
Indonesia sangat perlu membangun dakwah Islam dalam bingkai nasionalisme 
keindonesiaan. Dakwah Islam harus dilakukan dengan memberikan pemahaman yang 
benar mengenai ajaran Islam. Mengelaborasi gagasan Aliyudin9, Ismatulloh10, dan 
Jaya11, dakwah Islam harus dilakukan dengan cara penuh hikmah dan kasih sayang. 
Dakwah Islam menghindari cara dakwah yang sangat keras misalnya dengan merusak 
beberapa tempat yang disinyalir digunakan sebagai tempat maksiat.12  

 
3 Nilda Hayati, “Konsep Khilafah Islamiyyah Hizbut Tahrir Idonesia: Kajian Living al-Qur’an 

Perspektif Komunikasi,” Epistemé: Jurnal Pengembangan Ilmu Keislaman Vol. 12, No. 1 (2017), 
https://doi.org/10.21274/epis.2017.12.1.169-200; Syaiful Arif, “Pandangan dan Perjuangan Ideologis 
Hizbut Tahrir Indonesia (HTI) dalam Sistem Kenegaraan di Indonesia,” Aspirasi: Jurnal Masalah-
masalah Sosial Vol.7 No. 1, No. Juni (2016). 

4 Tony Rosyid, “Bom Bunuh Diri, Benarkah Bermotif Agama?,” n.d., 
https://news.detik.com/kolom/d-5512025/bom-bunuh-diri-benarkah-bermotif-agama. 

5 Abdallah dan M. Nida Fadlan, “Rilis Temuan Survei, PPIM Paparkan Potret Toleransi Beragama 
di Universitas,” diakses 2 Agustus 2021, https://ppim.uinjkt.ac.id/2021/03/01/rilis-temuan-survei-ppim-
paparkan-potret-toleransi-beragama-di-universitas/. 

6 Mediaindonesia, “Persentase Toleransi di Indonesia,” diakses 2 Agustus 2021, sumber: 
https://mediaindonesia.com/humaniora/199870/persentase-toleransi-di-indonesia. 

7 Arifuddin Tike, “Dakwah dan tuduhan Islam Sebagai Agama Teroris,” Jurnal Al-Khitabah Vol. 2, 
No. 1, Desember (2015): 1–15. 

8 Abdul Rasyid Masri, “Konsepsi Dakwah dalam Pembangunan Masyarakat Madani Indonesia 
(Refleksi Atas Realitas Dakwah Rasulullah Membangun Masyarakat Madinah),” Tasamuh: Jurnal 
Komunikasi dan Pengembangan Masyarakat Islam Vol. 14, No. 2, Juni (2017): 115–26, 
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/tasamuh/article/view/144/77. 

9 Aliyudin, “Prinsip-Prinsip Metode Dakwah Menurut Al-Quran,” Jurnal Ilmu Dakwah Vo. 4, No. 5, 
Januari-Juni (2010), h. 1007, https://doi.org/10.15575/idajhs.v5i16.360. 

10 A.M. Ismatulloh, “Metode Dakwah Dalam Al-Qur’an (Studi Penafsiran Hamka Terhadap QS 
An-Nahl: 125),” Lentera: Jurnal Ilmu Dakwah dan Komunikas Vol. 10, No. 2 (2015): h.156, 
https://journal.iain-samarinda.ac.id/index.php/lentera_journal/article/view/438/340. 

11 Putra Jaya, “Penerapan Metode Dakwah Bil Hikmah di Panti Asuhan Anak Sholeh Kec. Selepu 
Rejang Kab. Rejang Lebong” (Skripsi S1, Program Studi Komunikasi dan Penyiaran Islam, Fakultas 
Ushuluddin Adab dan Dakwah, Institut Agama Islam Negeri Curup, 2019), h. 59. 

12 Dakwah yang dianggap terlalu keras misalnya dalam memberantas kemaksiatan adalah 
dakwah yang dilakukan oleh FPI (Front Pembela Islam). Hasil penelitian Hendrian menunjukkan: (1) 
FPI hanya menegakkan kewajiban umat Islam dalam dakwah amar ma'rûf nahî munkar yang terwujud 
sebagai gerakan anti-maksiat. Hal ini bermaksud untuk menegakkan dakwah Islamiyyah dan mengkritisi 
lemahnya kontrol pemerintah dalam menegakkan hukum. (2) Penegakkan amar ma'rûf nahî munkar 
dalam kehidupan demokrasi konstitusi di Indonesia perlu memperhatikan kemaslahatan dalam koridor 
syari’at Islam dan kepatuhan kepada pemimpin sesuai hukum yang berlaku. Lihat di Ramada Hendrian, 
“Konsep Amar Ma’ruf Nahi Munkar Front Pembela Islam dalam Kehidupan Demokrasi di Indonesia” 



42 | El-Hikmah Vol. XXXII/No.2/April 2021 

 

Hipotesa dari penelitian ini adalah dakwah Islam yang dibangun hingga saat ini 
seharusnya tidak hanya berbicara masalah surga dan negara atau dalam tataran 
teologis an sich. Tetapi, dakwah Islam juga dapat dibangun dalam bingkai yang lebih 
umum yaitu semangat nasionalisme keindonesiaan. Dalam bingkai nasionalisme 
keindonesiaan ini, Islam yang sering dinggap radikal akan mewujud menjadi rahmatan 
lil alamin. Dakwah Islam kemudian dapat dimaknai dengan cara mengajak dan 
menyeru kepada usaha membangun bangsa Indonesia menjadi bangsa yang 
berdaulat. Dengan ajakan membangun bangsa Indonesia ini, dakwah Islam kemudian 
bisa berkontribusi dalam usaha membangun kembali peradaban umat manusia. 
Dakwah Islam pada akhirnya tidak hanya dipahami sebagai seruan yang bersifat 
nusantara tetapi lebih luas lagi pada pembangunan peradaban dunia.   

Teori yang digunakan untuk menyelesaikan penelitian adalah misalnya teori 
nasionalisme dari Kusumawardani dan Faturochman (2004). Menurut gagasan 
Kusumawardani dan Faturochman, sikap nasionalisme menjadi suatu penilaian atau 
evaluasi terhadap rasa cinta tanah air dan bangsa atas kesadaran dan tanggung jawab 
sebagai warga negara. Implementasi dari sikap nasionalisme setidaknya diwujudkan 
melalui pemenuhan unsur-unsur nasionalisme, yaitu cinta terhadap tanah air dan 
bangsa, berpartisipasi dalam pembangunan, menegakkan hukum dan menjunjung 
keadilan sosial, memanfaatkan sumberdaya sekaligus berorientasi pada masa depan, 
berprestasi, mandiri dan bertanggung jawab dengan menghargai diri sendiri dan orang 
lain, serta siap berkompetisi dengan bangsa lain dan terlibat dalam kerjasama 
internasional.13 

Meminjam pemikiran Mugiyono14, Darmawijaya15, dan Susmihara16 bahwa Islam 
merupakan agama (religion) yang sangat menghargai semangat nasionalisme 
kebangsaan dan seluruh aspeknya. Nasionalisme sendiri merupakan satu nilai yang 
misalnya sejalan dengan Al-Qur’an yaitu Surat Al-Baqarah ayat 126 dan ayat 144, 
Surat Al Anbiya’ ayat 92, dan Surat Al A’raf ayat 60.17 Menurut Humadi dan Najib, 
maka Surat Al-Baqarah ayat 126 dapat ditafsirkan bahwa satu prinsip nasionalisme 
yaitu cinta tanah air merupakan satu anjuran yang sangat penting.18 Mengelaborasi 
gagasan Mufaizin, cinta tanah air memiliki hubungan yang harmonis dengan agama 
dan keimanan, sebagaimana ungkapan “Hubbul Wathan Minal Iman” cinta tanah air 
adalah sebagian dari iman. Nasionalisme tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip 

 
(Skripsi S1, Program Studi Syar’iyyah, Fakultas Syari’ah, Universitas Islam Negeri Raden Intan 
Lampung, 2020), h. iii. 

13 Anggraeni Kusumawardani dan Faturochman, “Nasionalisme,” Buletin Psikologi Tahun XII, No. 
2, Desember (2004): h. 71, https://journal.ugm.ac.id/buletinpsikologi/article/viewFile/7469/5808. 

14 M. Mugiyono, “Relasi Nasionalisme Dan Islam Serta Pengaruhnya Terhadap Kebangkitan 
Dunia Islam Global,” Jurnal Ilmu Agama: Mengkaji Doktrin, Pemikiran, dan Fenomena Agama Vol. 15, 
No. 2 (2014), http://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/JIA/article/view/492. 

15 Darmawijaya, “Islam dan Nasionalisme Indonesia,” Jurnal ETNOHISTORI Vol. 3, No. 2 (2016): 
149–160. 

16 Susmihara, “Islam dan Nasionalisme di Indonesia,” Jurnal Rihlah Vol. 4, No. 1 (2016): 50–63. 
17 Nurul Hidayah dan Moh. Jufriyadi Sholeh, “Nasionalisme dalam Al-Qur’an (Studi Tematik 

Terhadap Ayat-Ayat Nasionalisme Perspektif Ahmad Musthafa al-Maraghi),” Al-Insyiroh: Jurnal Studi 
Keislaman Vol. 7, No. 1, Maret (2021): h. 163-164. 

18 Humaidi dan Faizin Ainun Najib, “Nasionalisme dalam Al-Qur’an (Analisis Kontekstual Abdullah 
Saed),” Al-Insyiroh: Jurnal Studi Keislaman Vol. 6, No. 1, Maret (2020): h. 81. 



43 | El-Hikmah Vol. XXXII/No.2/April 2021 

 

Islam. Hal ini bukan hanya tertera dalam beberapa ayat di dalam Al-Qur’an akan tetapi 
juga tertuang dalam hadist nabi Muhammad SAW.19 

Dakwah Islam dalam membangun cinta tanah air Indonesia dapat dilakukan 
dengan menghormati undang undang dan peraturan-peraturannya, menjaga aset-aset 
dan fasilitas umum, peduli terhadap lingkunganya, serta saling menjaga dan 
menghormati hak dalam beragama, bermasyarakat dan bernegara. Dakwah Islam 
telah berpartisipasi dalam pembangunan bangsa Indonesia misalnya telah ada ulama 
yang menjadi politikus, ulama yang menjadi penguasah, ulama yang menjadi legislatif 
dll. Dakwah Islam juga telah berpartispasi dalam pembangunan bangsa dengan 
pendirian rumah sakit Islam, sekolah Islam, universitas Islam, lembaga zakat dan lain-
lain. Dakwah Islam harus bisa mewujudkan keadilan sosial bagi bangsa Indonesia 
sebab tujuan Islam sendiri adalah menegakkan keadilan sosial bagi seluruh umat 
manusia.  

Islam merupakan satu agama dari Allah swt menganjurkan umatnya agar 
memiliki sikap nasionalisme. Anjuran tersebut termaktub dalam beberapa ayat Al-
Qur’an dan hadit Nabi Muhammad saw. Maka, dakwah Islam seharusnya dilakukan 
dalam bingkai nasionalisme keindonesiaan. Tujuannya adalah wewujudkan tegaknya 
Islam dalam berbagai bidang kehidupan khususnya dalam kehidupan berbangsa dan 
bernegara. Selain hal ini, dakwah dalam bingkai nasionalisme keindonesiaan ini 
merupakan satu bukti bahwa Islam tidak pernah mengajarkan pada umatnya agar 
bersikap radikal. Islam justru merupakan satu agama yang mengharuskan umatnya 
untuk mencintai tanah air dan bangsa yaitu bangsa Indonesia.  

Literature Review 

Penelitian mengenai dakwah dan nasionalisme telah dibuat oleh beberapa 
peneliti lain. Tentunya, peneliti tersebut menggunakan objek dan metode penelitian 
yang tidak sama. Justru, perbedaan tersebut memperkaya khasanah penelitian bidang 
dakwah dan nasionalisme keindonesiaan. Dakwah Keindonesiaan dalam bingkai 
nasionalisme mestinya masih bisa terus dikembangkan sesuai dengan konteks 
keindonesiaan itu sendiri. Bentuk dan ekspresi kebudayaan Indonesia mengalami 
dinamika yang terus berubah seiring dengan perkembangan teknologi informasi. 
Maka, dengan kondisi ini makna nasionalisme juga mengalami perubahan sejalan 
dengan perubahan budaya itu sendiri.  

Riyadi dkk misalnya melakukan penelitian untuk mengetahui dakwah 
kebangsaan yang dilakukan oleh A.R. Baswedan. Penelitian ini menggunakan 
pendekatan studi tokoh dengan metode library research. Hasil penelitian menunjukkan 
bahwa, dakwah kebangsaan yang dilakukan A.R. Baswedan secara garis besar sesuai 
dengan indikator dakwah kebangsaan. Indikator dakwah kebangsaan yang dilakukan 
A.R Baswedan dapat dilihat dari aspek-aspek yang digunakan dalam berdakwah 
yakni; berazazkan Pancasila, UUD 1945, Bhineka Tunggal Ika, dan ketaatan pada 
NKRI. Selain itu, dalam dakwahnya juga mengakomodir perbedaan latar belakang, 
jenis kelamin, suku, dan golongan. 20 

 
19 Mufaizin, “Nasionalisme dalam Perspektif Alquran dan Hadits,” Al-Insyiroh: Jurnal Studi 

Keislaman Vol. 5, No. 1, Maret (2019): h. 40, https://doi.org/10.35309/alinsyiroh.v5i1.3396. 
20 Agus Riyadi, Zulfikar Ganna Priyangga, dan Mustolehin, “Dakwah Islam dan Nasionalisme: 

Studi Kasus Dakwah Kebangsaan A.R. Baswedan,” Risalah: Jurnal Dakwah Vol. 32, No. 1, Juni (2021): 
138–53. 



44 | El-Hikmah Vol. XXXII/No.2/April 2021 

 

Lufaefi melaukan penelitian dengan tujuan untuk menelaah bentuk-bentuk 
nasionalisme yang sesuai dengan Al-Qur’an dan seberapa relevan dengan 
nasionalisme bangsa Indonesia. Metode yang digunakan dalam menyelesaikan 
penelitan adalah studi pustaka (libray research). Kesimpulan dari penelitian yaitu 
nasionalisme yang diinginkan Al-Qur’an adalah semangat kebangsaan, bukan 
nasionalisme yang didasari kesombongan. Nasionalisme Al-Qur’an membuat bangsa 
bersaing dengan bangsa-bangsa lain di dunia dalam mencapai cita-cita bersama. Ini 
relevan dengan semangat kebangsaan bangsa Idonesia, setidaknya terdapat tiga 
prinsip yang menyamainya, yaitu persatuan, keadilan dan kesejahteraan.21 

Anantama melakukan penelitian dalam rangka merumuskan kembali 
rekontekstualisasi dakwah dalam merawat nasionalisme. Penelitian ini merupakan 
studi kualiatif dengan model penelitian pustaka (library research). Kesimpulan 
penelitian adalah bawah dalam berdakwah, hal terpenting dalam menentukan 
eberhasilan dakwah adalah pesan yang disampaikan tidak hanya dapat dipahami 
tetapi juga diamalkan dalam kehidupan masyarakat. Semakin pesan tersebut dapat 
menyentuh akar permasalahan bangsa, maka akan semakin mampu menyentuh rasa 
nasionalisme antar umat beragama dan masyarakat Indonesia pada umumnya. 
Penyampaian dakwah Islam harus menggunakan cara damai, terutama melalui prinsip 
mawidzatul hasanah wa mujadalah billati hiya ahsan.22 

Tiga hasil studi di atas sejalan dengan hasil studi yang dilakukan olah Subandi 
mengenai konsep dakwah struktural keindonesiaan yang relijius. Menurut Subandi, 
dakwah struktural ditandai dengan penguatan pesan dakwah pada struktur 
kekuasaan. Nasionalisme relijius merupakan bentuk strategi dakwah struktural yang 
tepat bagi masyarakat plural semacam bangsa Indonesia. Ia muncul dari perlawanan 
terhadap kolonialisasi. Di Indonesia, nasionalisme relijius berperan dalam 
pembentukan konstitusi yang merumuskan “Ketuhanan Yang Maha Esa” sebagai 
dasar Negara. Konstitusi UUD 1945 mengembangkan produk hukum yang tidak 
bertentangan dengan pesan dakwah Islam. Peran nasionalisme relijius lainnya adalah 
jalinan toleransi yang berbasis keadilan dengan peletakan kedaulatan Negara di atas 
kedaulatan agama.23 

Konsep Dakwah Keindonesiaan 

Islam selama ini sepertinya hanya dianggap sebagai agama yang dikhususkan 
untuk orang Arab saja.24 Anggapan ini hadir karena Islam sebagai risalah terakhir 
diselesaikan oleh Rasulullah Muhammad SAW pada realitas bangsa Arab yang 
jahiliyah.25 Al-Qur’an sebagai kitab suci terakhir dikhususkan dengan menggunakan 
bahasa Arab. Padahal, sejatinya Islam merupakan agama yang diturunkan kepada 

 
21 Lufaefi, “Nasionalisme Qurani dan Relevansinya dengan Semangat Kebangsaan Indonesia: 

Studi QS. [49]: 13, QS. [89]: 8 dan QS. [2]: 143,” Jurnal Studi Agama dan Masyarakat Vol. 15, No. 01, 
Juni (2019): 75–88, https://doi.org/10.23971/jsam.v15i1.1172. 

22 Agam Anantama, “Rekontekstualisasi Dakwah Dalam Merawat Nasionalisme,” Ath-Thariq: 
Jurnal Dakwah dan Komunikasi Vol. 03, no. 02, Juli-Desember (2019): 246–65. 

23 Bambang Subandi, “Nasionalisme Relijius sebagai Strategi Dakwah Struktural,” Proceedings 
of International Conference on Da’wa and Communication Vol. 1, no. 1 (2019): 224–35. 

24 Rusmala Dewi, “Universalisme Islam dan Kosmopilitisme Peradaban,” Nurani: Jurnal Kajian 
Syari’ah dan Masyarakat Vol. 13, No. 1, Juni (2013): 47–67, 
https://doi.org/https://doi.org/https://doi.org/10.19109/nurani.v13i1.116. 

25 Muhammad Satir, “Kehidupan Sosial Masyarakat Arab Masa Awal Kehadiran Pendidikan 
Islam,” Al-Fikr: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 5, No. 1, Juni (2019): h. 47, 
https://doi.org/10.32489/alfikr.v5i1.17. 



45 | El-Hikmah Vol. XXXII/No.2/April 2021 

 

Rasulullah Muhammad SAW untuk seluruh umat manusia secara universal.26 Islam 
menyebar ke seluruh bangsa di dunia misalnya Indonesia yang kemudian 
mengakulturasikan budaya Melayu dengan budaya Arab.27 Dengan kondisi ini, sangat 
wajar Islam sering dianggap sebagai bagian dakwah yang dibingkai dalam konstruksi 
budaya Arab. Sebagai contoh adalah pakaian muslimah yaitu jilbab, hanya dianggap 
sebagai aktivitas transformasi kultural atau mode fesyen.28 Jilbab sebagai transformasi 
kultural kemudian tidak lagi dianggap sebagai bagian dari kewajiban Islam yang tertera 
dalam Al-Qur’an maupun hadits Nabi.29 Maka dapat ditegaskan bahwa Islam jika 
merujuk pada Al-Qur’an dan hadits tidak ada kaitannya dengan konstruksi budaya 
Arab itu sendiri.  

Saat ini kemudian muncul istilah yang sepertinya masih menjadi perdebatan baik 
di kalangan akademisi maupun umat Islam sendiri yaitu istilah Islam Nusantara30 yang 
dipopulerkan oleh Nahdatul Ulama (NU)31 Istilah lain yang mengacu pada konsep 
Islam di Indonesia yaitu Islam Berkemajuan yang dipopulerkan oleh Muhammadiyah.32 
Dua istilah Islam ini sebenarnya, dalam penelitian ini merujuk pada satu konsep yang 
sama yaitu Dakwah Islam dalam bingkai keindonesiaan. Istilah Islam Nusantara dan 
Islam Berkemajuan diajukan dengan alasan bahwa kondisi sosial, budaya, dan politik 
di Indonesia memiliki perbedaan dengan kondisi sosial, budaya, dan politik di Timur 
Tengah (baca: Arab Saudi).33 Islam hanya satu, tetapi pada praktik dan ekspresi 
Islamnya, setiap negara memiliki konteks yang berbeda-beda.34 

Dakwah Keindonesiaan dalam penelitian ini adalah mengintegrasikan konsep 
Islam Nusantara dan Konsep Islam Berkemajuan. Sebab, dua terminologi ini sejatinya 
memiliki persamaan dan perbedaan. Islam Nusantara, tentu basis ideologinya adalah 

 
26 Siti Malaiha Dewi, “Kontektualisasi Misi Risalah Kenabian dalam Menangkal Radikalisme,” 

Fikrah: Jurnal Ilmu Aqidah dan Studi Keagamaan Vol. 3, No. 2, Desember (2015): 349–70. 
27 M. Dien Madjid, “Relasi Budaya Arab-Melayu dalam Sejarah di Indonesia,” Buletin Al-Turas 

Vol. 19, No. 2, Juli (2018): 435–52, https://doi.org/10.15408/bat.v19i2.3729. 
28 Muhammad Hisyam et al., Fesyen Muslimah dan Transformasi Kultural (Jakarta: LIPI Press, 

2019), h. 1-14. 
29 Ahmad Suhendra, “Kontestasi Identitas Melalui Pergeseran Interpretasi Hijab dan Jilbab dalam 

Al Qur’an,” Palastren: Jurnal Studi Gender Vol. 6, No. 1, Juni (2013): h. 18-19. 
30 Hanum Jazimah Puji Astuti, “Islam Nusantara: Sebuah Argumentasi Beragama dalam Bingkai 

Kultural,” Inject: Interdisciplinary Journal of Communication Vol. 2, No. 1, Juni (2017): h. 27, 
https://doi.org/10.18326/inject.v2i1.27-51. 

31 Ahmad Khoirul Mustamir, “Islam Nusantara: Strategi Perjuangan ‘Keumatan’ Nahdlatul Ulama,” 
Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 9, No. 3, Desember (2019); Ali Mursyid Azisi, 
“Islam Nusantara: Corak Keislaman Indonesia dan Perannya dalam Menghadapi Kelompok Puritan,” 
Empirisma: Jurnal Pemikiran dan Kebudayaan Vol. 29, No. 2, Juli (2020): 123–36, 
https://jurnal.iainkediri.ac.id/index.php/empirisma/article/download/2347/1089; Taufik Bilfagih, “Islam 
Nusantara: Strategi Kebudayaan NU diTengah Tantangan Global,” Aqlam: Journal of Islam and Plurality 
Vol. 2, No. 1, Desember (2016): 53–67.  

32 Hamsah F, “Dasar Pemikiran Islam Berkemajuan Muhammadiyah 1912-1923” (Tesis S2, 
Pascasarjana Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, 2016), http://repositori.uin-alauddin.ac.id; 
Muhammad Kahfi, “Muhammadiyah Gerakan Islam Berkemajuan: Selayang Pandang,” Siasat: Journal 
fo Social, Cultural and Political Studies Vol. 3, No. 1, January (2019): 39–46, 
https://doi.org/10.33258/siasat.v2i1.15. 

33 Saiful Mustofa, “Meneguhkan Islam Nusantara untuk Islam Berkemajuan: Melacak Akar 
Epistemologis dan Historis Islam (di) Nusantara,” Epistemé: Jurnal Pengembangan Ilmu Keislaman Vol. 
10, No. 2, Desember (2015), https://doi.org/10.21274/epis.2015.10.2.405-434. 

34 Fahrurrozi, “Ekspresi Keberagamaan Masyarakat Islam Indonesia: Mozaik Multikulturalisme 
Indonesia,” Toleransi: Media Ilmiah Komunikasi Umat Beragama Vol. 7, No. 1, Januari-Juni (2015): 15–
34, http://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/toleransi/article/view/1419. 



46 | El-Hikmah Vol. XXXII/No.2/April 2021 

 

integrasi dengan budaya Indonesia sendiri. Sama halnya dengan Islam Berkemajuan, 
ideologi yang digunakan adalah integrasi dengan budaya Indonesia. Dua konsep Islam 
ini sama-sama berakar dari konteks kebudayaan Indonesia yang berbeda dengan 
budaya di luar negeri misalnya di Timur Tengah, Eropo, Amerika, dan lain-lain. Tetapi 
perbedaan dua model Islam ini adalah Islam Nusantara persepktifnya tradisionalis35 
sedangkan Islam Berkemajuan perspektifnya modernis.36 Pada akhirnya, dua kutub 
Islam ini, yang awalnya dianggap berseberangan pada konsep tradisionalis dan 
modernis, harus direkonstruksi ulang. 

Berdasarkan penjelasan di atas, gagasan dakwah Keindonesiaan dalam 
penelitian ini mencoba mengintegrasikan dua perspektif yaitu tradisionalis dan 
modernis. Meminjam gagasan Aminudin, wacana modernis-tradisionalis, saat dua 
sudah masuk era revolusi industri 4.0, sepertinya harus direkonstruksi ulang.37 Siapa 
yang dianggap tradisionalis dan siapa yang dianggap sebagai modernis 
terminologinya masih bisa diperdebatkan ulang. Sebab, semua apsek budaya maupun 
agama mau tidak mau harus mengikuti gelombang modernisme dan pos-modernisme 
kemudian meninggalkan sebagian aspek tradasionalisme. Sebagai contohnya 
misalnya, Nahdlatul Ulama (NU) yang dianggap sebagai representasi Islam 
Tradisionalis, saat ini sepertinya tidak tepat lagi. Seperti pendapat Sumanti dkk38, 
Muhammedi39, dan Agustina40, Ormas Islam NU saat ini sudah membangun dan 
mengembangkan lembaga pendidikan Islam yang dikelola secara modern. Selain itu, 
telah banyak santri-santri lulusan pondok pesantren NU tradisionalis yang kemudian 
kuliah di kampus Eropa, Amerika, Australia, dan lain-lain yang modernis.41  

NU yang dulunya dianggap sebagai representasi tradisionalis saat ini 
berkembang merepresentasikan modernisme mengikuti ormas Muhammadiyah. Jika 
reperesentasi tradisionalis diukur dari masyarakat bawah, maka ukuran ini juga harus 
digunakan pada ormas lain. Misalnya adalah ormas Muhammadiyah yang dianggap 
representasi modernis42, terdapat juga sebagian masyarakat bawahnya sangat 
tradisionalis. Mereka masyarakat yang dinggap kader Muhammadiyah tetapi sampai 

 
35 Nur Khalik Ridwan et al., Gerakan Kultural Islam Nusantara, ed. oleh Jibril FM et al. 

(Yogyakarta: Jamaah Nahdliyin Mataram (JNM) dan Panitia Muktamar NU ke-33, 2015), h. 1-3. 
36 Sudarnoto Abdul Hakim, “Muhammadiyah dan Kebudayaan Kita,” in Islam Berkemajuan untuk 

Peradaban Dunia: Refleksi dan Agenda Muhammadiyah ke Depan, ed. oleh Alpha Amirrachman, Andar 
Nubowo, dan Azaki Khoirudin (Jakarta: Mizan Publishing House dan Centre for Dialogue and 
Cooperation Among Civilzations, 2015), h. 50-67. 

37 Luthfi Hadi Aminudin, “Rekonstruksi Wacana Modernis-Tradisionalis: Kajian atas Pemikiran 
Keislaman Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama Pasca Reformasi,” Kodifikasia: Jurnal Penelitian Islam 
Vol. 12, No. 1 (2018). 

38 Solihah Titin Sumanti, Hasan Asari, dan Al Rasyidin, “Modernization of Education Contents of 
Muhammadiyah,Nahdlatul Ulama, and Al Jam’iyatul Washliyah 1900-1942 in North Sumatera,” 
International Journal of Humanities and Social Science Vol. 5, No. 1, January-February (2018): 27–33, 
https://doi.org/10.14445/23942703/ijhss-v5i1p105. 

39 Muhammedi, “Modernisasi Pendidikan Islam Indonesia Pengalaman Nahdlatul Ulama,” Jurnal 
Tarbiyah Vol. 23, No. 2, Juli-Desember (2016): h. 230-231. 

40 Agustina, “Kontribusi Nahdhatul Ulama dan Muhammadiyah dalam Perkembangan Pendidikan 
Islam” (Tesis S2, Magister Pendidikan, Program Pascasarjana, Universitas Islam Negeri Raden Intan 
Lampung, 2018), h. 91-92. 

41 Muammar Fikrie, “Nadirsyah Hosen, Kisah Santri Menaklukkan Barat,” diakses 3 Agustus 2021, 
https://lokadata.id/artikel/nadirsyah-hosen-kisah-santri-menaklukkan-barat. 

42 Mutohharun Jinan, “Muhammadiyah Studies: Transformasi Kajian tentang Gerakan Islam di 
Indonesia,” Analisa ournal of Social Science and Religion Vol. 22, No. 02, Desember (2015): 269–80, 
https://doi.org/10.18784/analisa.v22i2.96. 



47 | El-Hikmah Vol. XXXII/No.2/April 2021 

 

saat ini masih mempertahankan budaya Jawa.43 Sebagai contoh misalnya masyarakat 
Islam di Yogyakarta yang menjadi pusat berdiri dan penyebaran Muhammadiyah 
sebagian besar masih mempertahankan budaya Jawa.44 Masyarakat Islam di kota ini 
yang mengaku anggota Muhammadiyah sebagian besar masih mempertahankan 
budaya Jawa yang sering dianggap tidak modern. Bahkan, pada kasus tertentu, 
Muhammadiyah melakukan akulturasi gerakan sosial budaya tradisional Jawa.45 
Meminjam gagasan Burhani landasan kultural dakwah Muhammadiyah ini melahirkan 
apa yang disebut sebagai Muhammadiyah Jawa.46 

Memaknai Konsep Nasionalisme 

Nasionalisme dapat didefinisikan sebagai suatu kesadaran keanggotaan dalam 
suatu bangsa yang secara potensial atau nyata dalam mencapai, mempertahankan, 
dan mengabdikan identitas, integritas, kemakmuran, dan kekuatan bangsa.47 
Menggunakan pengertian lain, secara umum, istilah "nasionalisme" berarti keadaan 
psikologis, doktrin politik, gerakan sejarah, atau kombinasi dari semuanya.48 
Nasionalisme bagi negara seperti Indonesia sangat dibutuhkan, sebab paham inilah 
yang dapat menjaga keutuhan bangsa. Rasa persatuan dan kesatuan hanya dapat 
terwujud ketika seluruh masyarakat memiliki rasa nasionalisme yang kuat. Namun 
sangat disayangkan, semangat nasionalisme kini tampaknya mulai mengendur di 
kalangan generasi muda.49 

Nasionalisme terbentuk dari interaksi antar elemen di dalam suatu bangsa dan 
tanggapan bangsa itu terhadap lingkungan, sejarah, dan cita-citanya. Substansi 
nasionalisme Indonesia memiliki dua unsur; Pertama, kesadaran mengenai persatuan 
dan kesatuan bangsa Indonesia yang terdiri dari suku, etnik, dan agama. Kedua, 
kesadaran bersama bangsa Indonesia dalam menghapuskan segala bentuk 
pensubordinasian, penjajahan, dan penindasan dari bumi Indonesia.50 

Dalam kehidupan berbangsa dan bernegara, seorang warga negara dituntut 
untuk memiliki sikap nasionalisme. Menurut KBBI (Kamus Besar Haluan Negara), 
nasionalisme merupakan suatu paham/ajaran untuk mencintai bangsa dan negara 

 
43 Saiful Mujab, “Javanese Abangan World Viewand Practices,” Asketik: Jurnal Agama & 

Perubahan Sosial Vol. 2, No. 1, Juli (2018): 13–27. 
44 Moh Hasim, “Peta Potensi Keagamaan Masyarakat Daerah Istimewa Yogyakarta,” Analisa 

Journal of Social Science and Religion Vol 16, No. 01, Januari-Juni (2009): 74–86, 
https://doi.org/10.18784/analisa.v16i1.60; “Sekaten dan Islam Jawa,” diakses 4 Agustus 2021, 
https://indonesia.go.id/ragam/budaya/kebudayaan/sekaten-dan-islam-jawa. 

45 Hanafi Husni Mubaroq, “Interaksi antara Gerakan Sosial Modernisme Muhammadiyah dengan 
Kegiatan Tradisional Yaqowiyyu di Jatinom,” JUSPI (Jurnal Sejarah Peradaban Islam) Vol. 3, No. 1 
(2019): 42–49, https://doi.org/10.30829/juspi.v3i1.4076. 

46 Ahmad Najib Burhani, “Muhammadiyah Jawa dan Landasan Kultural untuk Islam 
Berkemajuan,” Maarif: Arus Pemikiran dan Sosial Islam Vol. 14, No. 2, Desember (2019): 75–84. 

47 Muhamad Jaeni, “The Nationalism of Javanese Muslim Clerics: Study on Nationalism 
Discourse of Kitabs by Kiais of North Coast of Central Java in the XIX-XX Centuries,” Walisongo: Jurnal 
Penelitian Sosial Keagamaan Vol. 28, No. 1 (2020): h. 33, https://doi.org/10.21580/ws.28.1.5200. 

48 Nur Aini Setiawati, “a Comparison on Indonesian and South Korean Nationalism: a Historical 
Perspective,” Humaniora: Language, People, Artm and Communication Studies Vol. 17, No. 3, Oktober 
(2005): h. 225. 

49 Chairul Anwar, “Internalisasi Semangat Nasionalisme Melalui Pendekatan Habituasi 
(Perspektif Filsafat Pendidikan),” Analisis Jurnal Studi Keislaman Vol. 14, No. 1, Juni (2014): h. 160. 

50 Amalia Irfani, “Nasionalisme Bangsa dan Melunturnya Semangat Bela Negara,” Al-Hikmah Vol. 
10, No. 2 (2016): h. 136, https://doi.org/10.24260/al-hikmah.v10i2.613. 



48 | El-Hikmah Vol. XXXII/No.2/April 2021 

 

sendiri.51 Nasionalisme hingga saat ini menjadi popular sejatinya tidak lepas dari 3 
(tiga) unsur yaitu konsep nation, nasional, isme.52 Ketiga unsur ini memiliki arti yang 
berbeda, yaitu nation berarti kumpulan penduduk dari suatu propinsi, suatu negeri atau 
suatu kerajaan. Definisi lain nasionalisme misalnya suatu negara atau badan politik 
yang mengakui suatu pusat pemerintahan bersama dan juga wilayah yang dikuasai 
oleh negara tersebut serta penduduk yang ada didalamnya, atau lebih mudahnya 
dikatakan sebagai bangsa.53 

Nasionalisme dalam arti sempit dapat diartikan sebagai perasaan kebangsaan 
atau cinta terhadap bangsanya dengan sangat tinggi dan berlebihan. Nasionalisme 
dalam arti luas adalah suatu sikap memperjuangkan dan mempertahankan 
kemerdekaan termasuk harga diri bangsa sekaligus menghormati bangsa lain. Sifat 
nasionalisme pada setiap orang akan membina rasa bersatu antar penduduk negara 
yang berbeda-beda karena perbedaan baik suku, agama, maupun ras.54 Sehingga, 
pemahaman nasionalisme di Indonesia dari waktu ke waktu berubah, sesuai dengan 
jiwa zamannya. Pada masa pergerakan nasional, nasionalisme dipahami sebagai 
lawan dari kolonialisme dan imperialism yang pada waktu itu sedang merajai di 
belahan dunia Timur.55 

Rupert Emerson mendefinisikan nasionalisme sebagai komunitas orang-orang 
yang merasa bahwa mereka bersatu atas dasar elemen-elemen signifikan yang 
mendalam dari warisan bersama dan bahwa mereka memiliki takdir bersama menuju 
masa depan.56 Ernest Renan, nasionalisme merupakan unsur yang dominan dalam 
kehidupan sosial-politik sekelompok manusia dan telah mendorong terbentuknya 
suatu bangsa guna menyatukan kehendak untuk bersatu.57 Zaid Abdul Karim dalam 
bukunya Hubbul Wathan, menulis: “Nasionalisme adalah tanggung jawab individu 
terhadap negaranya yang bersesuaian dengan ajaran Islam”. Definisi ini 
meniscayakan nasionalisme tidak boleh melampaui ikatan agama, dan nasionalisme 
harus dalam koridor dan bingkai agama.58 

“Dan (ingatlah), ketika Kami mengambil janji dari kamu (yaitu): kamu tidak akan 
menumpahkan darahmu (membunuh orang), dan kamu tidak akan mengusir dirimu 
(saudaramu sebangsa) dari kampung halamanmu, kemudian kamu berikrar (akan 
memenuhinya) sedang kamu mempersaksikannya. Kemudian kamu (Bani Israil) 
membunuh dirimu (saudaramu sebangsa) dan mengusir segolongan daripada kamu 

 
51 “Nasionalisme: Arti, Sejarah, dan Tujuan,” diakses 4 Agustus 2021, 

https://www.kompas.com/skola/read/2019/12/29/180000269/nasionalisme-arti-sejarah-dan-
tujuan?page=all. 

52 Cornelis Lay, “Nasionalisme dan Negara Bangsa,” Jurnal Ilmu Sosial & Politik Vol. 10, no. 2, 
Nopember (2006): 165–80. 

53 Ita Mutiara Dewi, “Nasionalisme dan Kebangkitan dalam Teropong,” Mozaik: Jurnal Ilmu-Ilmu 
Sosial dan Humaniora Vol. 3, No. 3, Juli (2008): 1–20. 

54 Vinsensio M A Dugis, “Defining Nationalism in the Era of Globalization,” Jurnal Masyarakat 
Kebudayaan dan Politik Th. XII, No. 2, April (1999): 51–57. 

55 Sri Ana Handayani, “Nasionalisme dalam Perubahan di Indonesia: Adaptasi atau 
Transparansi,” Historia: Jurnal Ilmu Sejarah Vol. 1, No. 2, Januari (2019): h. 169. 

56 Azman, “Nasionalisme dalam Islam,” Al Daulah: Jurnal Hukum Pidana dan Ketatanegaraan 
Vol. 6, No. 2, Desember (2017): h. 269, https://doi.org/10.24252/ad.v6i2.4881. 

57  Azman, “Nasionalisme dalam Islam,” Al Daulah: Jurnal Hukum Pidana dan Ketatanegaraan 
Vol. 6, No. 2, Desember (2017): h. 269, https://doi.org/10.24252/ad.v6i2.4881. 

58 Azman, “Nasionalisme dalam Islam,” Al Daulah: Jurnal Hukum Pidana dan Ketatanegaraan 
Vol. 6, No. 2, Desember (2017): h. 269, https://doi.org/10.24252/ad.v6i2.4881. 



49 | El-Hikmah Vol. XXXII/No.2/April 2021 

 

dari kampung halamannya, kamu bantu membantu terhadap mereka dengan 
membuat dosa dan permusuhan;” (QS. al Baqarah: 84-85). 

“Sungguh engkau, Makkah, adalah negeri paling indah dan paling aku cintai. Kalau 
bukan karena kaumku mengusirku darimu niscaya aku tidak akan tinggal di tempat 
lain selainmu” (HR. Tirmidzi dan al-Hakim). 

Dari beberapa ayat dan hadis di atas bisa ditarik kesimpulan bahwa kecintaan 
dan loyalitas terhadap agama haruslah berada di atas kecintaan dan loyalitas terhadap 
negara. Tetapi pada tataran praktis, nasionalisme dan kecintaan terhadap negara tidak 
hanya selaras dengan cita-cita agama, bahkan menjadi wujud serta implementasi dari 
loyalitas dan kecintaan terhadap agama. 

Kesimpulan 

 Nasionalisme adalah paham/ajaran untuk mencintai bangsa sendiri atau yang 
biasa disebut dengan cinta tanah air. Islam telah mengatur bahwa hendaknya 
kecintaan dan loyalitas terhadap agama haruslah berada di atas kecintaan dan 
loyalitas terhadap negara. Ada beberapa pengaruh nasionalisme, pengaruh positifnya 
yaitu 1) Kecintaan umat terhadap islam dapat menumbuhkan spirit bersatunya umat 
2) Kecintaan terhadap bangsa dapat mempersatukan bangsa 3) Islam tidak 
bertentangan dengan nasionalisme bahkan menguatkan kecintaan umat islam 
terhadap negara, tanah air dan bangsa contoh di Medinah munawwaroh di masa 
Rosulullah saw dan khulafaurrosyidun.  

Adapun dampak negatifnya yiatu 1) Agama diabaikan oleh “negara-bangsa” 2) 
Nasionalisme merupakan kecintaan yang parsial hanya kepada bangsa atau kultur 
saja, sedangkan islam bersifat universal sehingga spirit dalam nasionalisme berupa 
sekulerisme yang menghendaki pemisahan agama dengan politik.3) Melemahnya 
kekuatan islam karena muncul kefanatikan hanya kepada bangsa, kultur, dll yang 
bersifat lokal. Oleh karena itu perlunya ada edukasi yang menyeluruh tentang 
nasionalisme terutama bagi umat islam. Agar tidak kecintaan terhadap negara tidak 
menghalangi kecintaan umat terhadap islam, sehingga tidak memisahkan antara 
agama dan politik atau dengan yang lainnya. 

Dakwah Islam yang dibangun hingga saat ini seharusnya tidak hanya berbicara 
masalah surga dan negara atau dalam tataran teologis an sich. Tetapi, dakwah Islam 
juga dapat dibangun dalam bingkai yang lebih umum yaitu semangat nasionalisme 
keindonesiaan. Dalam bingkai nasionalisme keindonesiaan ini, Islam yang sering 
dinggap radikal akan mewujud menjadi rahmatan lil alamin. Dakwah Islam kemudian 
dapat dimaknai dengan cara mengajak dan menyeru kepada usaha membangun 
bangsa Indonesia menjadi bangsa yang berdaulat. Dengan ajakan membangun 
bangsa Indonesia ini, dakwah Islam kemudian bisa berkontribusi dalam usaha 
membangun kembali peradaban umat manusia. Dakwah Islam pada akhirnya tidak 
hanya dipahami sebagai seruan yang bersifat nusantara tetapi lebih luas lagi pada 
pembangunan peradaban dunia 

 

Daftar Pustaka 

Abdallah, dan M. Nida Fadlan. “Rilis Temuan Survei, PPIM Paparkan Potret Toleransi 
Beragama di Universitas.” Diakses 2 Agustus 2021. 
https://ppim.uinjkt.ac.id/2021/03/01/rilis-temuan-survei-ppim-paparkan-potret-
toleransi-beragama-di-universitas/. 



50 | El-Hikmah Vol. XXXII/No.2/April 2021 

 

Agustina. “Kontribusi Nahdhatul Ulama Dan Muhammadiyah dalam Perkembangan 
Pendidikan Islam.” Tesis S2, Magister Pendidikan, Program Pascasarjana, 
Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung, 2018. 

Aliyudin. “Prinsip-Prinsip Metode Dakwah Menurut Al-Quran.” Jurnal Ilmu Dakwah Vo. 
4, no. 5, Januari-Juni (2010). https://doi.org/10.15575/idajhs.v5i16.360. 

Aminudin, Luthfi Hadi. “Rekonstruksi Wacana Modernis-Tradisionalis: Kajian atas 
Pemikiran Keislaman Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama Pasca Reformasi.” 
Kodifikasia: Jurnal Penelitian Islam Vol. 12, no. 1 (2018). 

Anantama, Agam. “Rekontekstualisasi Dakwah Dalam Merawat Nasionalisme.” Ath-
Thariq: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Vol. 03, no. 02, Juli-Desember (2019): 
246–65. 

Anwar, Chairul. “Internalisasi Semangat Nasionalisme Melalui Pendekatan Habituasi 
(Perspektif Filsafat Pendidikan).” Analisis Jurnal Studi Keislaman Vol. 14, no. 1, 
Juni (2014): 159–72. 

Arif, Syaiful. “Pandangan dan Perjuangan Ideologis Hizbut Tahrir Indonesia (HTI) 
dalam Sistem Kenegaraan di Indonesia.” Aspirasi: Jurnal Masalah-masalah 
Sosial Vol.7 No.1, Juni (2016).  

Astuti, Hanum Jazimah Puji. “Islam Nusantara: Sebuah Argumentasi Beragama dalam 
Bingkai Kultural.” Inject: Interdisciplinary Journal of Communication Vol. 2, no. 1, 
Juni (2017): 27–52. https://doi.org/10.18326/inject.v2i1.27-51. 

Azisi, Ali Mursyid. “Islam Nusantara: Corak Keislaman Indonesia dan Perannya dalam 
Menghadapi Kelompok Puritan.” Empirisma: Jurnal Pemikiran dan Kebudayaan 
Vol. 29, no. 2, Juli (2020): 123–36. 
https://jurnal.iainkediri.ac.id/index.php/empirisma/article/download/2347/1089. 

Azman. “Nasionalisme dalam Islam.” Al Daulah: Jurnal Hukum Pidana dan 
Ketatanegaraan Vol. 6, no. 2, Desember (2017): 266–75. 
https://doi.org/10.24252/ad.v6i2.4881. 

Bilfagih, Taufik. “Islam Nusantara: Strategi Kebudayaan NU diTengah Tantangan 
Global.” Aqlam: Journal of Islam and Plurality Vol. 2, no. 1, Desember (2016): 53–
67. http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/article/view/505. 

Burhani, Ahmad Najib. “Muhammadiyah Jawa dan Landasan Kultural untuk Islam 
Berkemajuan.” Maarif: Arus Pemikiran dan Sosial Islam Vol. 14, no. 2, Desember 
(2019): 75–84. 

Darmawijaya. “Islam dan Nasionalisme Indonesia.” Jurnal ETNOHISTORI Vol. 3, no. 
2 (2016): 149–60. 

Dewi, Ita Mutiara. “Nasionalisme dan Kebangkitan dalam Teropong.” Mozaik: Jurnal 
Ilmu-Ilmu Sosial dan Humaniora Vol. 3, no. 3, Juli (2008): 1–20. 
http://staff.uny.ac.id/sites/default/files/penelitian/ita-mutiara-dewi-sip-
msi/nasionalisme-dan-kebangkitan-mozaik.pdf. 

Dewi, Rusmala. “Universalisme Islam dan Kosmopilitisme Peradaban.” Nurani: Jurnal 
Kajian Syari’ah dan Masyarakat Vol. 13, no. 1, Juni (2013): 47–67. 
https://doi.org/https://doi.org/https://doi.org/10.19109/nurani.v13i1.116. 

Dewi, Siti Malaiha. “Kontektualisasi Misi Risalah Kenabian dalam Menangkal 
Radikalisme.” Fikrah: Jurnal Ilmu Aqidah dan Studi Keagamaan Vol. 3, no. 2, 



51 | El-Hikmah Vol. XXXII/No.2/April 2021 

 

Desember (2015): 349–70. 

Dugis, Vinsensio M A. “Defining Nationalism in the Era of Globalization.” Jurnal 
Masyarakat Kebudayaan dan Politik Th. XII, no. 2, April (1999): 51–57. 

F, Hamsah. “Dasar Pemikiran Islam Berkemajuan Muhammadiyah 1912-1923.” Tesis 
S2, Pascasarjana Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, 2016. 
http://repositori.uin-alauddin.ac.id. 

Fahrurrozi. “Ekspresi Keberagamaan Masyarakat Islam Indonesia: Mozaik 
Multikulturalisme Indonesia.” Toleransi: Media Ilmiah Komunikasi Umat 
Beragama Vol. 7, no. 1, Januari-Juni (2015): 15–34. http://ejournal.uin-
suska.ac.id/index.php/toleransi/article/view/1419. 

Fikrie, Muammar. “Nadirsyah Hosen, Kisah Santri Menaklukkan Barat.” Diakses 3 
Agustus 2021. https://lokadata.id/artikel/nadirsyah-hosen-kisah-santri-
menaklukkan-barat. 

Hakim, Sudarnoto Abdul. “Muhammadiyah dan Kebudayaan Kita.” In Islam 
Berkemajuan untuk Peradaban Dunia: Refleksi dan Agenda Muhammadiyah ke 
Depan, diedit oleh Alpha Amirrachman, Andar Nubowo, dan Azaki Khoirudin. 
Jakarta: Mizan Publishing House dan Centre for Dialogue and Cooperation 
Among Civilzations, 2015. 

Handayani, Sri Ana. “Nasionalisme dalam Perubahan di Indonesia: Adaptasi atau 
Transparansi.” Historia: Jurnal Ilmu Sejarah Vol. 1, no. 2, Januari (2019): 154–70. 

Hasim, Moh. “Peta Potensi Keagamaan Masyarakat Daerah Istimewa Yogyakarta.” 
Analisa Journal of Social Science and Religion Vol 16, no. 01, Januari-Juni (2009): 
74–86. https://doi.org/10.18784/analisa.v16i1.60. 

Hayati, Nilda. “Konsep Khilafah Islamiyyah Hizbut Tahrir Idonesia: Kajian Living al-
Qur’an Perspektif Komunikasi.” Epistemé: Jurnal Pengembangan Ilmu Keislaman 
Vol. 12, no. 1 (2017). https://doi.org/10.21274/epis.2017.12.1.169-200. 

Hendrian, Ramada. “Konsep Amar Ma’ruf Nahi Munkar Front Pembela Islam dalam 
Kehidupan Demokrasi di Indonesia.” Skripsi S1, Program Studi Syar’iyyah, 
Fakultas Syari’ah, Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung, 2020. 

Hidayah, Nurul, dan Moh. Jufriyadi Sholeh. “Nasionalisme dalam Al-Qur’an (Studi 
Tematik Terhadap Ayat-Ayat Nasionalisme Perspektif Ahmad Musthafa al-
Maraghi).” Al-Insyiroh: Jurnal Studi Keislaman Vol. 7, no. 1, Maret (2021): 148–
65. 
http://ejournal.kopertais4.or.id/madura/index.php/alinsyiroh/article/view/4328/307
9. 

Hisyam, Muhammad, Endang Turmudi, Dwi Purwoko, dan Widjajanti M. Santoso. 
Fesyen Muslimah dan Transformasi Kultural. Jakarta: LIPI Press, 2019. 

Huda, Sholihul. “FPI: Potret Gerakan Islam Radikal Di Indonesia.” Jurnal Studi Agama 
Vol. 5, no. 2 (2019). http://journal.um-
surabaya.ac.id/index.php/Ah/article/view/4282/pdf. 

Humaidi, dan Faizin Ainun Najib. “Nasionalisme dalam Al-Qur’an (Analisis Kontekstual 
Abdullah Saed).” Al-Insyiroh: Jurnal Studi Keislaman Vol. 6, no. 1, Maret (2020). 

Irfani, Amalia. “Nasionalisme Bangsa dan Melunturnya Semangat Bela Negara.” Al-
Hikmah Vol. 10, no. 2 (2016): 135–45. https://doi.org/10.24260/al-



52 | El-Hikmah Vol. XXXII/No.2/April 2021 

 

hikmah.v10i2.613. 

Ismatulloh, A.M. “Metode Dakwah Dalam Al-Qur’an (Studi Penafsiran Hamka 
Terhadap QS An-Nahl: 125).” Lentera: Jurnal Ilmu Dakwah dan Komunikas Vol. 
10, no. 2 (2015). https://journal.iain-
samarinda.ac.id/index.php/lentera_journal/article/view/438/340. 

Jaeni, Muhamad. “The Nationalism of Javanese Muslim Clerics: Study on Nationalism 
Discourse of Kitabs by Kiais of North Coast of Central Java in the XIX-XX 
Centuries.” Walisongo: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan Vol. 28, no. 1 (2020): 
29–48. https://doi.org/10.21580/ws.28.1.5200. 

Jaya, Putra. “Penerapan Metode Dakwah Bil Hikmah di Panti Asuhan Anak Sholeh 
Kec. Selepu Rejang Kab. Rejang Lebong.” Skripsi S1, Program Studi Komunikasi 
dan Penyiaran Islam, Fakultas Ushuluddin Adab dan Dakwah, Institut Agama 
Islam Negeri Curup, 2019. 

Jinan, Mutohharun. “Muhammadiyah Studies: Transformasi Kajian tentang Gerakan 
Islam di Indonesia.” Analisa ournal of Social Science and Religion Vol. 22, no. 02, 
Desember (2015): 269–80. https://doi.org/10.18784/analisa.v22i2.96. 

Kahfi, Muhammad. “Muhammadiyah Gerakan Islam Berkemajuan: Selayang 
Pandang.” Siasat: Journal fo Social, Cultural and Political Studies Vol. 3, no. 1, 
January (2019): 39–46. https://doi.org/10.33258/siasat.v2i1.15. 

Kusumawardani, Anggraeni, dan Faturochman. “Nasionalisme.” Buletin Psikologi 
Tahun XII, no. 2, Desember (2004). 
https://journal.ugm.ac.id/buletinpsikologi/article/viewFile/7469/5808. 

Lay, Cornelis. “Nasionalisme dan Negara Bangsa.” Jurnal Ilmu Sosial & Politik Vol. 10, 
no. 2, Nopember (2006): 165–80. 

Lufaefi. “Nasionalisme Qurani dan Relevansinya dengan Semangat Kebangsaan 
Indonesia: Studi QS. [49]: 13, QS. [89]: 8 dan QS. [2]: 143.” Jurnal Studi Agama 
dan Masyarakat Vol. 15, no. 01, Juni (2019): 75–88. 
https://doi.org/10.23971/jsam.v15i1.1172. 

Madjid, M. Dien. “Relasi Budaya Arab-Melayu dalam Sejarah di Indonesia.” Buletin Al-
Turas Vol. 19, no. 2, Juli (2018): 435–52. https://doi.org/10.15408/bat.v19i2.3729. 

Masri, Abdul Rasyid. “Konsepsi Dakwah dalam Pembangunan Masyarakat Madani 
Indonesia (Refleksi Atas Realitas Dakwah Rasulullah Membangun Masyarakat 
Madinah).” Tasamuh: Jurnal Komunikasi dan Pengembangan Masyarakat Islam 
Vol. 14, no. 2, Juni (2017): 115–26. 
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/tasamuh/article/view/144/77. 

Mediaindonesia. “Persentase Toleransi di Indonesia.” Diakses 2 Agustus 2021. 
sumber: https://mediaindonesia.com/humaniora/199870/persentase-toleransi-di-
indonesia. 

Mubaroq, Hanafi Husni. “Interaksi antara Gerakan Sosial Modernisme Muhammadiyah 
dengan Kegiatan Tradisional Yaqowiyyu di Jatinom.” JUSPI (Jurnal Sejarah 
Peradaban Islam) Vol. 3, no. 1 (2019): 42–49. 
https://doi.org/10.30829/juspi.v3i1.4076. 

Mufaizin. “Nasionalisme dalam Perspektif Alquran dan Hadits.” Al-Insyiroh: Jurnal 
Studi Keislaman Vol. 5, no. 1, Maret (2019). 
https://doi.org/10.35309/alinsyiroh.v5i1.3396. 



53 | El-Hikmah Vol. XXXII/No.2/April 2021 

 

Mugiyono, M. “Relasi Nasionalisme Dan Islam Serta Pengaruhnya Terhadap 
Kebangkitan Dunia Islam Global.” Jurnal Ilmu Agama: Mengkaji Doktrin, 
Pemikiran, dan Fenomena Agama Vol. 15, no. 2 (2014). 
http://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/JIA/article/view/492. 

Muhammedi. “Modernisasi Pendidikan Islam Indonesia Pengalaman Nahdlatul 
Ulama.” Jurnal Tarbiyah Vol. 23, no. 2, Juli-Desember (2016): 2016. 

Mujab, Saiful. “Javanese Abangan World Viewand Practices.” Asketik: Jurnal Agama 
& Perubahan Sosial Vol. 2, no. 1, Juli (2018): 13–27. 

Mustamir, Ahmad Khoirul. “Islam Nusantara: Strategi Perjuangan ‘Keumatan’ 
Nahdlatul Ulama.” Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 9, no. 
3, Desember (2019). 

Mustofa, Saiful. “Meneguhkan Islam Nusantara untuk Islam Berkemajuan: Melacak 
Akar Epistemologis dan Historis Islam (di) Nusantara.” Epistemé: Jurnal 
Pengembangan Ilmu Keislaman Vol. 10, no. 2, Desember (2015). 
https://doi.org/10.21274/epis.2015.10.2.405-434. 

“Nasionalisme: Arti, Sejarah, dan Tujuan.” Diakses 4 Agustus 2021. 
https://www.kompas.com/skola/read/2019/12/29/180000269/nasionalisme-arti-
sejarah-dan-tujuan?page=all. 

Ridwan, Nur Khalik, Abdur Rozaki, Islah Gusmian, Ahmad Majidun, M. Mustafied, 
Ahmad Salehudin, Ali Usman, Maesur Zaky, dan Ichwan DS. Gerakan Kultural 
Islam Nusantara. Diedit oleh Jibril FM, Abdul Muiz Fansuri, Muhammad Zamzami, 
Fahsin M Faal, Ahmad Anfasul Marom, dan Chafidz. Yogyakarta: Jamaah 
Nahdliyin Mataram (JNM) dan Panitia Muktamar NU ke-33, 2015. 

Riyadi, Agus, Zulfikar Ganna Priyangga, dan Mustolehin. “Dakwah Islam dan 
Nasionalisme: Studi Kasus Dakwah Kebangsaan A.R. Baswedan.” Risalah: 
Jurnal Dakwah Vol. 32, no. 1, Juni (2021): 138–53. 

Rodin, Dede. “Islam dan Radikalisme: Telaah atas Ayat-Ayat ‘Kekerasan dalam al-
Qur’an.’” Addin: Media Dialektika Ilmu Islam Vol. 10, no. 1, Februari (2016). 
https://doi.org/10.21043/addin.v10i1.1128. 

Rosyid, Tony. “Bom Bunuh Diri, Benarkah Bermotif Agama?,” n.d. 
https://news.detik.com/kolom/d-5512025/bom-bunuh-diri-benarkah-bermotif-
agama. 

Rubaidi. “Variasi Gerakan Radikal Islam di Indonesia.” Analisis Jurnal Studi Keislaman 
Vol. 11, no. 1, Juni (2011): 33–52. 

Satir, Muhammad. “Kehidupan Sosial Masyarakat Arab Masa Awal Kehadiran 
Pendidikan Islam.” AL-Fikr: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 5, no. 1, Juni (2019): 39–
48. https://doi.org/10.32489/alfikr.v5i1.17. 

“Sekaten dan Islam Jawa.” Diakses 4 Agustus 2021. 
https://indonesia.go.id/ragam/budaya/kebudayaan/sekaten-dan-islam-jawa. 

Setiawati, Nur Aini. “a Comparison on Indonesian and South Korean Nationalism: a 
Historical Perspective.” Humaniora: Language, People, Artm and Communication 
Studies Vol. 17, no. 3, Oktober (2005): 225–35. 

Shodiq, Muh Fajar. “Radikalisme Dalam Islam Antara Pelabelan Dan Konstruksi 
Sosiologi.” Gema Th. XXVII, no. 49, Agustus-Januari (2015): 1591–1601. 



54 | El-Hikmah Vol. XXXII/No.2/April 2021 

 

https://media.neliti.com/media/publications/62428-ID-radikalisme-dalam-islam-
antara-palebelan.pdf. 

Subandi, Bambang. “Nasionalisme Relijius sebagai Strategi Dakwah Struktural.” 
Proceedings of International Conference on Da’wa and Communication Vol. 1, no. 
1 (2019): 224–35. 

Suhendra, Ahmad. “Kontestasi Identitas Melalui Pergeseran Interpretasi Hijab dan 
Jilbab dalam Al Qur’an.” Palastren: Jurnal Studi Gender Vol. 6, no. 1, Juni (2013): 
1–22. 

Sumanti, Solihah Titin, Hasan Asari, dan Al Rasyidin. “Modernization of Education 
Contents of Muhammadiyah,Nahdlatul Ulama, and Al Jam’iyatul Washliyah 1900-
1942 in North Sumatera.” International Journal of Humanities and Social Science 
Vol. 5, no. 1, January-February (2018): 27–33. 
https://doi.org/10.14445/23942703/ijhss-v5i1p105. 

Susmihara. “Islam dan Nasionalisme di Indonesia.” Jurnal Rihlah Vol. 4, no. 1 (2016): 
50–63. 

Tike, Arifuddin. “Dakwah dan tuduhan Islam Sebagai Agama Teroris.” Jurnal Al-
Khitabah Vol. 2, no. 1, Desember (2015): 1–15. 

 


