
1 
 

 

Qurrata: Quranic Research and Tafsir 

P-ISSN 
E-ISSN 

: xxxx-xxxx 
: xxxx-xxxx 

Vol. 1 No. 1, Juli 2024 
DOI           : 
Qurrata: Quranic Research and Tafsir 

 

BEBERAPA DALIL KEKUASAAN ILAHI (STUDI ANALISIS 

RASIONAL Q.S. AL-MULK AYAT 1-5) 

Isma Muhsonah1, Maiyaturrahmah2, Nur Halimah3 

1STAIDI Al-Hikmah, Jakarta, Indonesia; email: ismamuhsonah@alhikmah.ac.id  
2STAIDI Al-Hikmah, Jakarta, Indonesia; email: rrr@alhikmah.ac.id 
3STAIDI Al-Hikmah, Jakarta, Indonesia; email: rrr@alhikmah.ac.id 

 
 
 

 

Keywords 

Devine power 

ABSTRACT 

In Islam there are three important things that are the main teachings, namely 
Aqidah, morals and sharia. Aqidah is the foundation or foundation in Islamic 
teachings because aqidah is the first milestone that must be firmly ingrained in 
a Muslim before he practices morals and shariah. Correct and straight creeds 
will make the person perform worship according to the sharia and have good 
morals. However, a belief that is damaged or weak will cause people to fall into 
error, polytheism and commit heresy, and improving your faith can only be 
obtained with knowledge, whereas to gain knowledge is by reading and seeing 
the power and oneness of Allah. So to strengthen your faith is to read more of 
the arguments in the Koran, read them, and see God's power in His creation, 
both in the earth and in the sky. Isn't it true that the more we know ourselves, 
who are God's creation, the more we will know our Rabb, and the more we know 
how powerfully this world is arranged, the more confident we will be in His 
power. The Koran is a source of knowledge that comes from Allah SWT, so there 
is no doubt in it. And the surahs of the Koran which were revealed as Makkiyah 
surahs are surahs which discuss the power of Allah SWT in order to strengthen 
Muslim beliefs before implementing Islamic shariah.  

 

 

Kata Kunci: 

Kekuasaan Ilahi  

 

ABSTRAK 

Aqidah adalah intisari atau pokok ajaran Islam yang harus dipercayai oleh 
seorang muslim berdasarkan dalil naqli dan dalil aqli. Aqidah memiliki peran 
yang sangat penting dalam agama Islam karena aqidah membentuk dasar 
keyakinan yang mendalam untuk memandu seorang muslim berperilaku 
dalam kehidupan. Kualitas agama atau spiritualitas seseorang itu ditentukan 
oleh aqidahnya. Aqidah yang lemah dapat menyebabkan manusia terjebak 

http://jurnal.alhikmah.ac.id/?journal=elhikmah
mailto:ismamuhsonah@alhikmah.ac.id
mailto:rrr@alhikmah.ac.id
mailto:rrr@alhikmah.ac.id


2 
 

dalam kesesatan ataupun kesyirikan. Aqidah yang benar, kuat, serta lurus 
adalah kunci untuk menjadi seorang muslim yang taat dan memiliki hubungan 
yang kuat dengan Allah SWT.  Seseorang akan memiliki aqidah yang kuat 
apabila ia memiliki dalil (tanda bukti atau petunjuk) baik secara naqli ataupun 
dalil aqli. Dalil naqli adalah  dalil yang bersumber dari Al quran al karim 
dimana dalil tersebut merupakan kebenaran yang mutlak dan hakiki hingga 
akhir zaman. Sedangkan dalil aqli adalah dalil yang berdasarkan pada akal 
pikiran manusia. Dan dalil aqli tidak boleh bertentangan dengan dalil 
naqli. Surah Al Mulk adalah surah makiyah dimana surah-surah makiyah berisi 
dalil tentang perhatian terhadap dasar aqidah islam yaitu pembuktian 
keberadaan Allah SWT, Keagungan dan kebesaran Allah SWT -Rabb semesta 
alam-, Kekuasaan-Nya atas segala sesuatu, pengambilan dalil keesaan Allah 
dan juga pengabaran tentang hari akhir yaitu hari kiamat. Surah ini dimulai 
dengan pembicaraan mengenai pengagungan Allah SWT kepada diri-Nya, 
memperlihatkan keagungan-Nya, keesaan-Nya dalam memiliki kerajaan, 
kekuasaan, hegemoni-Nya pada alam, pengelolaan-Nya pada makhluk dengan 
menghidupkan dan mematikan. Kemudian surah ini menegaskan istidlaat 
(mencari dalil) mengenai wujud Allah SWT melalui penciptaan langit tujuh, 
penghiasan langit dengan planet-planet dan bintang bintang yang bersinar, 
penundukan planet dan bintang untuk melempar setan-setan dan sebagainya 
yang termasuk manifestasi-manifestasi kekuasaan dan ilmu Allah yang 
menunjukkan bahwa sistem alam ini adalah sistem yang rapi tidak ada 
kerusakan di dalamnya dan perubahan. 

 

A. Pendahuluan 

Aqidah secara bahasa berasal dari kata "al-‘aqdu" ( العقد). Makna-makna bahasa dari 

kata ini berkisar pada pengertian mengikat, mengencangkan, memperkuat, 

menyempurnakan, memastikan, mengokohkan, dan menetapkan, serta perjanjian. Dari 

akar kata tersebut juga berasal makna keyakinan dan kepastian.1 

Aqidah adalah hal-hal yang diimani oleh hati, menenangkan jiwa, menjadi keyakinan 

yang teguh dan tidak dicampuri oleh keraguan sedikitpun di dalamnya. Aqidah adalah 

amalan hati sebagaimana mengimani Allah sebagai satu-satunya Ilah yang berhak 

disembah dan Rasulullah adalah utusan-Nya. 

Kualitas agama atau spiritualitas seseorang itu ditentukan oleh aqidahnya. Aqidah 

yang lemah dapat menyebabkan manusia terjebak dalam kesesatan ataupun kesyirikan. 

Dan Aqidah yang benar, kuat, serta lurus adalah kunci untuk menjadi seorang muslim yang 

taat dan memiliki hubungan yang kuat dengan Allah SWT.  Seseorang akan memiliki 

aqidah yang kuat apabila ia memiliki dalil (tanda bukti atau petunjuk) baik secara naqli 

 
1 Abdullah bin Abdul Hamid Al Atsary, Al Wajiz fii ‘Aqidati As-Salaf As-Shalih, KSA: Kementerian 

Urusan Islam, Wakaf, Dakwah, dan Penyuluhan, 2001, Jilid: 1, hlm. 23 



3 
 

ataupun dalil aqli. Dalil naqli adalah  dalil berdasarkan yang bersumber dari Al Qur`an 

dimana dalil tersebut merupakan kebenaran yang mutlak dan hakiki hingga akhir zaman. 

Dalam hal pemahaman, dalil aqli lebih diutamakan karena seseorang sebelum 

meyakini wahyu, ia harus terlebih dahulu memiliki keyakinan rasional terhadapnya. Sebab, 

seseorang yang tidak meyakini kebenaran Rasulullah Saw dan risalahnya, tidak akan dapat 

meyakini Al-Qur'an atau hadits. Namun, jika seseorang sudah yakin secara rasional tentang 

mukjizat dan kebenaran Nabi Muhammad Saw, maka bukti naskhi akan memperkuat 

keyakinannya.2 

Surah Al Mulk adalah surah makiyah,3 di mana surah makiyah berisi dalil tentang 

perhatian terhadap dasar Aqidah Islam yaitu pembuktian keberadaan Allah SWT, 

Keagungan dan kebesaran Allah SWT -Rabb semesta alam-, KekuasaanNya atas segala 

Sesuatu, pengambilan dalil keesaan Allah dan juga pengabaran tentang hari akhir yaitu hari 

kiamat. Surah ini dimulai dengan pembicaraan mengenai pengagungan Allah SWT kepada 

diri-Nya, memperlihatkan keagungan-Nya, keesaan-Nya dalam memiliki kerajaan, 

kekuasaan, hegemoni-Nya pada alam, pengelolaan-Nya pada makhluk dengan 

menghidupkan dan mematikan. 

Kemudian surah ini menegaskan istidlaat (mencari dalil) mengenai wujud Allah SWT 

melalui penciptaan langit tujuh, penghiasan langit dengan planet-planet dan bintang 

bintang yang bersinar, penundukan planet dan bintang untuk melempar setan-setan dan 

sebagainya yang termasuk manifestasi-manifestasi kekuasaan dan ilmu Allah yang 

menunjukkan bahwa sistem alam ini adalah sistem yang rapi tidak ada kerusakan di 

dalamnya dan perubahan. 

 Akidah Islam atau keyakinan yang kokoh terhadap keesaan dan keagungan Allah 

SWT didapat dengan ilmu yang berdasarkan dalil (bukti atau petunjuk) berupa dalil naqli 

maupun dalil aqli. Dalil naqli adalah suatu petunjuk yang dijadikan landasan berpikir 

dalam memperoleh hukum syara' (ketentuan yang berasal dari Allah SWT). Hukum naqli 

merupakan dalil dalil yang bersumber langsung dari wahyu Allah SWT berupa Alquran al 

karim maupun hadist nabi Muhammad SAW. untuk dapat memahami makna ayat Al-

 
2 Muhammad Al Hasan Walad Muhammad Asy-Syinqithy, Durus Li Asy-Syaikh Muhammad Al Hasan 

Ad-Daddu Asy-Syinqithy, Juz: 37, hlm. 8 
3 Abdullah bin Muhammad Alu Syaikh, Tafsir Ibnu Katsir, Jakarta: Pustaka Imam Syafi'i, 2016, hlm. 51 
 



4 
 

Qur`an, seorang muslim harus membaca kitab tafsir juga melakukan analisa yang 

mendalam (tadabbur Al-Qur`an).  

Dalil dalil yang menunjukkan dan menggambarkan keesaan, keagungan, kebesaran 

dan kekuasaan Allah akan meningkatkan keimanan umat Islam. 

 

B. Metode  

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode kualitatif dan penelitian 

kepustakaan (library research). Penelitian kualitatif, yakni metode penelitian yang sistematis 

yang digunakan untuk mengkaji atau meneliti suatu objek pada latar alamiah, penelitian 

kualitatif merupakan riset yang bersifat deskriptif dan cenderung menggunakan analisa 

dengan pendekatan induktif.  

Adapun penelitian kepustakaan yaitu merupakan penelitian yang memanfaatkan 

sumber perpustakaan untuk memperoleh data penelitiannya. Salah satu ciri dari penelitian 

pustaka adalah peneliti berhadapan langsung dengan teks (nash) atau data angka dan 

bukan pengetahuan langsung dari lapangan atau sanksi-mata berupa kejadian, orang atau 

benda-benda lainnya. Penelitian pustaka mengambil sumber dari berbagai kitab tafsir, dan 

buku keagamaan. Penelitian ini akan berfokus pada beberapa dalil kekuasaan ilahi dalam 

perspektif ayat-ayat Al-Qur’an beserta dengan penafsiran Wahbah az-Zuhaili dalam kitab 

Tafsir al-Munir. 

C. Hasil dan Pembahasan 

Ayat dan Terjemahan 

لُوكَُمْ أيَُّكُمْ أَحْسَنُ  1الْمُلْكُ وَهُوَ عَلى كُلِ  شَيْءٍ قَدِيرٌ  ) تبَارَكَ الَّذِي بيَِدِهِ   ( الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْْيَاةَ ليَِ ب ْ
لْقِ الرَّحْْنِ مِنْ تَفاوُتٍ فاَرْجِعِ الْبَصَرَ ( الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سََاواتٍ طِباقاً مَا تَرى فِ خَ 2عَمَلاً وَهُوَ الْعَزيِزُ الْغَفُورُ)

قَلِبْ إلِيَْكَ الْبَصَرُ خاسِئاً وَهُوَ حَسِيٌر )3هَلْ تَرى مِنْ فُطُورٍ ) ( وَلَقَدْ زَي َّنَّا السَّماءَ 4( ثَُُّ ارْجِعِ الْبَصَرَ كَرَّتَيِْْ يَ ن ْ
نيْا بَِصابيِحَ وَجَعَلْناها رُجُوماً للِشَّياطِيِْ وَأعَْتَدْنا لََمُْ عَذابَ السَّعِيِر ) 5الدُّ  

 “Maha Suci Allah Yang menguasai segala kerajaan . Dia Maha Kuasa atas segala sesuatu, Yang 
menjadikan mati dan hidup, supaya Dia menguji kamu, siapa di antara kamu yang lebih baik 
amalnya. Dan Dia Maha perkasa lagi Maha Pengampun. Yang telah menciptakan tujuh langit 
berlapis-lapis. Kamu sekali-kali tidak melihat pada ciptaan Tuhan Yang Maha Pemurah sesuatu yang 
tidak seimbang. Maka lihatlah berulang-ulang, adakah kamu lihat sesuatu yang tidak seimbang? 
Kemudian pandanglah sekali lagi, niscaya penglihatanmu akan kembali kepadamu dengan tidak 
menemukan sesuatu cacat dan penglihatanmu itu pun dalam keadaan payah. Sesungguhnya Kami 



5 
 

telah menghiasi langit yang dekat dengan bintang-bintang dan Kami jadikan bintang-bintang itu 
alat-alat pelempar setan, dan Kami sediakan bagi mereka siksa neraka yang menyala-nyala.” 

Mufrodat Lughawiyah 

  Table 2.1 Mufrodat Lughawiyah 

Pendidikan Islam Makna dalam Al-Qur’an 

 {تَ بَارَكَ }

 

لْكُ }
ُ
 {بيَِدِهِ الم

 

 

{ ال ذي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْْيََاة  } 
 {الْمَوْتَ  }

 {الْْيََاةَ  }.

 {ليَِبلوكم}

 

  {أَحسَنُ عَمَلاً }

{ العَزيِزُ   } 

  {الغَفُورُ  }

 {طِبَاقاً }

 

 

Maha Agung dan Maha Tinggi dengan Zat-Nya dari 
segala sesuatu selain diri-Nya, banyak kebaikan dan 
pemberian nikmat-Nya. Kata {ََتبََارَك} berasal dari {البركة}. 
Artinya tumbuh, bertambah baik material atau 
nonmaterial.  

maksudnya adalah raja yang absolut, pemilik kekuasaan 
yang mandiri. Kalimat {َِبيَِدِه} kita mengimani makna {اليد} 
sebagaimana yang dikehendaki Allah. Makna lahir dari 
ayat ini adalah penjelasan mengenai kekuasaan Allah, 
kewenangan-Nya dan keberlangsungan pengelolaan-
Nya di kerajaan-Nya 

Mewujudkannya atau menentukannya pada zaman 
azali. 

Kematian 

artinya apa yang di dalamnya terdapat perasaan dan 
kehidupan. 

Dia mengujimu di bidang kehidupan. Maksudnya, Allah 
memperlakukan kalian dengan perlakuan penguji 
terhadap amal-amal kalian 

mana amalan yang di ikhlas dan diamalkan untuk Allah. 

Yang Maha Kuat, Yang Maha menang yang tidak 
dikalahkan oleh sesuatu pun, tidak dibuat lemah karena 
menyiksa orang yang berbuat kejelekan. 

yang banyak ampunan dan menutupi dosa-dosa hamba-
Nya jika mereka bertobat. 

berlapis-lapis, di mana lapisan itu seperti bagian dari 
langit, seperti kubah yang ada di atas kubah yang lain 
 

 



6 
 

  {تَ فَاوُتْ }

 

  {فاَرْجِعِ البَصَرَ }

 

   {فطُورٍ  }

  (كر تيْ)

 

 {ينقلبْ  }

  {خاسئا }

  {حسير}

 {الس مآءالدنيا}

 

 {بِصابيح }

 

  {رجوما}

 

 {للش ياطيْ}

  {أعتدنا }

 {عذاب الس عير}

 
 

kesenjangan dan kontradiksi, tidak ada keserasian 

pandanglah lagi ke langit 

 

retak dan bercelah-celah (tidak rapat). Kata {  adalah {فطُورَ 
jamak dari kata (فطر). 

 

berulang kali. yang dimaksudkan pengulangan,  

 

terjadi sering kali. 

 

 

Kembali 

kecil, hina, tidak mampu melihat sedikitpun cela atau 
kerusakan dalam penciptaan langit. 

jemu, putus asa, tidak mampu mencapai yang 
diharapkan setelah banyak, mengulang. 

adalah langit yang paling dekat dengan bumi 

 

 

dengan bintang-bintang dan planet yang bercahaya. 
kata {مصابيح} adalah bentuk jamak dari kata { مصباح}. 

 

yang melempar atau barang yang dilempar yang 
dilemparkan dengan reruntuhan bintang bersinar 
terang kepada setan-setan. { رجوما} jamak dari kata.{ رجم} 

 

setan-setan, jin dan manusia 

 

artinya Kami persiapkan 

 

siksa api yang dinyalakan. 

 



7 
 

Tafsir dan Pembahasan 

"Maha Suci AIIah yang menguasai (segala) kerajaan, dan Dia Maha Kuasa atas segala sesuatu" 

(Q.S: Al-Mulk: 1) 

Allah mengagungkan zat-Nya yang mulia untuk memberikan pengajaran dan 

bimbingan. Dia memberitahukan bahwasanya Dia yang mengelola semua makhluk sesuai 

dengan kehendak-Nya. Dia-lah yang sempurna kekuasaan-Nya atas segala sesuatu. Tidak 

ada sesuatu pun yang melemahkan-Nya. Dia-lah yang mengatur kerajaan-Nya sesuai 

kehendakNya, seperti meluhurkan makhluk dan merendahkan, meninggikan dan 

menjatuhkan, memberi nikmat dan membalas, memberi dan menahan, tidak ada yang 

memprotes hukumNya. Apa yang diperbuat tidak dipertanyakan karena yang dilakukan 

Allah sesuai hikmah, keadilan dan kemutlakan kekuasaan-Nya.  

Kata (ََتبََارَك) artinya Maha Luhur dan Maha Agung. Ini menunjukkan puncak 

kesempurnaan dan pungkasan penga gungan dan penghormatan. Oleh karena itu, tidak 

boleh digunakan untuk posisi selain Allah SWT. Ayat ini menunjukkan tiga hal: Allah Maha 

Luhur dan Maha Agung dari semua makhluk selain-Nya, Allah raja yang mengelola langit 

dan bumi di dunia dan akhirat, dan Allah adalah pemilik kekuasaan yang sempurna, 

wewenang mutlak atas segala sesuatu. Di antara kekuasaan dan ilmu Allah adalah firman-

Nya,  

"Yang menciptakan mati dan hidup, untuk menguji kamu, siapa di antara kamu yang lebih baik 
amalnya. Dan Dia Maha Perkasa Lagi Maha Pengampun " (Q.S: Al-Mulk: 2). 

Dia-lah yang mewujudkan mati dan hidup dan menentukan keduanya semenjak 

zaman azali. Dia-lah yang menjadikan mereka (manusia) berakal agar mengetahui makna-

makna pembebanan kewajiban sembari mereka menjalankannya. juga karena Allah 

memperlakukan mereka dengan perlakuan orang yang menguji perbuatan mereka. Lalu 

Allah membalas mereka atas perbuatan mereka. Hal itu dilakukan juga agar Dia 

mengetahui mana dari mereka yang paling taat dan paling ikhlas kepada Allah dan 

amalnya yang paling baik.  

Dialah yang Maha Kuasa, Maha Menang Maha Memaksa yang tidak bisa 

dikalahkan, tidak bisa dilemahkan oleh siapapun, yang banyak ampunan dan menutupi 



8 
 

dosa-dosa orang yang bertobat dan kembali setelah maksiat kepada-Nya dan 

melanggarNya. Dia Allah SWT meskipun Mahaperkasa, tidak ada yang bisa mengalahkan, 

tetapi Dia mengampuni dan mengasihi, memaafkan, dan membiarkan tidak menghukum 

orang yang berdosa, sebagaimana tersebut dalam ayat lain; 

"Kabarkanlah kepada hamba-hamba'Ku bahwa sesungguhnya Allahlah Yang Maha Pengampun lagi 
Maha Penyayang. Dan sesungguhnya adzab-Ku adalah adzab yang sangat pedih." (Q.S: Al-Hijr:49-
50). 

  Ayat ini menunjukkan bahwa mati adalah perkara yang nyata. Mati adalah 

terputusnya hubungan ruh dengan badan. Mengadakan hidup artinya menciptakan ruh 

pada entitas-entitas yang hidup. Masuk dalam pengertian ini adalah mewujudkan manusia. 

Makna awal dari ujian adalah penegasan tentang kesempurnaan kebaikan orang-orang 

yang berbuat baik. Ibnu Abi Hatim dari Qatadah mengenai firman Allah SWT {   َالَّذِي خَلَق

 ,meriwayatkan ,[Yang menciptakan mati dan hidup ] {الْمَوْتَ وَالْْيَاةَ 

نْ يَا دَارَ حَيَاةٍ،   وْتِ، وَجَعَلَ الدُّ
َ
ثَُُّ دَارَ مَوْتِ، وَجَعَلَ كانَ رَسُولُ اِلله صلى الله عليه وسلم يَ قُوْلُ: إِنَّ اللَََّّ أذََلَّ بَنِِ آدَمَ بالم

 .الْْخِرَةَ دَارَ جَزاَءٍ، ثَُُّ دَارَ بَ قَاءِ 
Rasulullah saw. bersabda, "Sesungguhnya Allah menghinakan bani Adam dengan kematian, 

menjadikan dunia sebagai negeri kehidupan, kemudian negeri kematian, menjadikan akhirat sebagai 
negeri pembalasan, kemudian negeri keabadian."  

Kata mati didahulukan daripada hidup dalam ayat tersebut karena mati lebih  kuat 

untuk menjadi pendorong amal perbuatan. 

"Yang menciptakan tujuh langit berlapis- lapis. Tidak akan kamu lihat sesuatu yang tidak 
seimbang pada ciptaan Tuhan Yang Maha Pengasih. Maka lihatlah sekali lagi, adakah kamu  lihat 
sesuatu yang cacat?" (Q.S: Al-Mulk: 3) 

Allah SWT-lah yang mewujudkan dan menciptakan langit tujuh yang berlapis-lapis. 

Setiap langit terpisah dari langit yang lain, sebagaimana tersebut dalam hadits isra' dan 

lainnya, yang dikumpulkan oleh sistem gravitasi, tidak akan kamu saksikan wahai orang 

yang melihat dan merenungkan makhluk-makhluk Yang Maha Penyayang adanya suatu 

kontradiksi, perbedaan dan ketidakserasian pada penciptaan langit itu. Ulangilah lagi 

pandanganmu ke langit. Renungkan, apakah kamu saksikan ada keretakan dan pecah?. Ini 

menunjukkan keagungan penciptaan langit, bebas dari cacat, keadaan penciptanya yang 



9 
 

mempunyai kekuasaan sempurna, ilmu yang detail, komprehensif, teratur dan rapi. 

Semisal dengan ayat tersebut adalah ayat,  

“Allah-lah yang meninggikan langit tanpa tiang (sebagaimana) yang kamu lihat, kemudian Dia 
bersemayam di atas Arasy. Dia menundukkan matahari dan bulan. Masing-masing beredar menurut 
waktu yang telah ditentukan.” (Ar-Ra'd: 2) 

Langit adalah materi yang tidak bisa diketahui hakikatnya, kecuali oleh Allah. 

Terletak jauh dari bumi dengan perjalanan selama lima ratus tahun berdasarkan ukuran 

tempo dulu. Sekarang, ukuran ditentukan dengan mil sebagaimana ditunjukkan oleh 

program-program perang angkasa. Ada yang mengatakan langit adalah tempat 

berputarnya planet-planet. Para ilmuwan astronomi berpendapat bahwa langit adalah 

ruang hampa di mana planet-planet berputar di dalamnya. 

  Jika kita mengetahui bahwa planet-planet mempunyai dimensi yang berbeda-beda 

dan jarak yang berlainan, kita akan bisa mengetahui gambaran dari bola bola langit tujuh, 

terbentuknya gugusan pusat orbit tata surya dan gugusan bintang yang dikenal dengan 

nama universe, alam semesta. Dalam gugusan orbit tata surya (atau sistem tata surya) 

dalam ilmu astronomi terdapat matahari, planet-planet, serta satelit-satelit. Planet-planet 

tersebut, berdasarkan urutan jauhnya dari matahari, adalah Merkurius, Venus, Bumi, Mars, 

Jupiter, Saturnus, Uranus, Neptunus, dan Pluto. Gugusan bintang-bintang adalah matahari-

matahari yang sangat jauh, yang terkadang akan berubah warna untuk beberapa hari. 

"Kemudian ulangi pandanganmu) sekali lagi (dan) sekali lagi, niscaya pandanganmu akan 
kembali kepadamu tanpa menemukan cacat dan ia (pandanganmu) dalam keadaan letih." (al-Mulk 
4) 

Artinya, pandangilah kembali, betapa pun berulang-ulang, pandanganmu akan 

kembali kepadamu, sementara ia dalam keadaan kecil, hina tidak mampu melihat sedikit 

pun cela dan aib dalam penciptaan langit. Pandanganmu akan jemu, lelah karena banyak 

merenung dan biasa memandang. Makna ayat ini dengan ungkapan lain adalah kamu, 

wahai manusia yang mendapatkan khithaab (mendapat seruan), jika kamu mengulangi 

pandangan betapapun berulang ulang, pandanganmu akan berbalik kepadamu dalam 

keadaan hina, tidak mampu melihat aib atau cela apa pun. Yang dimaksud dengan firman 

Allah "sekali lagi" adalah banyak memandang untuk mengetahui celah atau kerusakan 

(kalau ada). 



10 
 

"Dan sungguh, telah Kami hiasi langit yang dekat, dengan bintang-bintang dan Kami jadikan ia 
(bintang-bintang itu) sebagai alat alat pelempar setan, dan Kami sediakan bagi mereka adzab neraka 
yang menyala-nyala." (al-Mulk 5) 

Kami telah menghiasi langit yang terdekat dengan planet-planet yang diam dan 

planet-planet yang berputar. Dengan demikian, langit itu menjadi bentuk ciptaan yang 

paling bagus dan megah. Planet-planet itu dinamakan mashaabih (lampu-lampu) karena ia 

bersinar seperti sinar lampu. Kami jadikan planet-planet dan termasuk pecahannya dari 

bintang yang bersinar terang atau yang lebih kecil darinya sebagai pelempar setan. Di 

akhirat, setelah di dunia dibakar dengan meteor-meteor itu, Kami siapkan untuk setan, 

siksa neraka yang menyala-nyala akibat dari rusak dan hancurnya perbuatan mereka. 

Pelemparan setan-setan tersebut juga membawa manfaat lain dari planet-planet, disamping 

sebagai hiasan langit. Sebagaimana firman Allah SWT, 

"Dan Dia ciptakan tanda-tanda (penunjuk jalan). Dan dengan bintang-bintang itulah mereka 
mendapatkan petunjuk" (an-Nahl: 16) 

Qatadah mengatakan, Allah menciptakan bintang-bintang untuk tiga hal: sebagai 

hiasan langit, alat pelempar setan, dan tanda-tanda yang bisa dijadikan petunjuk di darat 

maupun di laut. Barangsiapa yang mentakwili ayat tersebut dengan selain tiga hal itu, dia 

telah berkata dengan pendapat pribadinya, memaksa diri untuk hal yang tidak ada ilmu 

baginya terhadap hal itu. Semisal dengan ayat itu adalah firman Allah SWT, 

"Sesungguhnya Kami telah menghias langit dunia (yang terdekat), dengan hiasan 

yaitu bintang-bintang. Dan (Kami) telah menjaganya dari setiap setan yang durhaka. 

Mereka (setan-setan) itu tidak dapat mendengar (pembicaraan) para malaikat dan mereka 

dilempari dari segala penjuru, untuk mengusir mereka dan mereka akan mendapat adzab 

yang kekal, kecuali (setan) yang mencuri (pembicaraan); maka ia dikejar oleh bintang yang 

menyala. " (ash-Shaaffaat 6-10) 

Fiqih Kehidupan atau Hukum-Hukum 

Dari ayat-ayat di atas bisa diambil pengertian sebagaimana berikut Allah Maha 

Agung dengan zat-Nya dari segala sesuatu selain diri-Nya. Dia adalah pemilik langit dan 

bumi di dunia dan akhirat. Mahakuasa atas segala sesuatu, yakni memberikan nikmat dan 

membalas. Allah SWT adalah yang mewujudkan mati dan hidup agar Dia memperlakukan 



11 
 

hamba-hamba-Nya sebagaimana perlakuan orang yang menguji dan menetapkan bukti 

atas mereka, mana yang paling taat dan paling ikhlas kepada Allah.  

Allah SWT Yang Maha Kuat, menang dalam membalas orang-orang yang 

melakukan maksiat kepada-Nya, serta Maha Pengampun kepada orang yang bertobat. Ibnu 

Umar mengatakan, " Nabi Muhammad saw. membaca ayat { ُالَّذِي بيَِدِهِ الْمُلْك  ) sampai {تبَارَكَ 

يُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً أ ََ  ) lalu bersabda, maksudnya adalah, "siapa yang paling wara' (menjaga diri) 

dari keharaman-keharaman Allah dan paling cepat dalam taat kepada Allah."  

Cobaan adalah ujian yang diberikan kepada manusia sehingga dapat diketahui 

apakah orang itu taat atau maksiat. Allah juga yang mewujudkan langit tujuh berlapis-lapis. 

Kamu tidak melihat dalam penciptaan langit itu ada kebengkokan dan keretakan, tidak ada 

kontradiksi atau ketidakseimbangan. Ia lurus dan seimbang, yang menunjukkan kebesaran 

Sang Penciptanya, dan tidak ada aib atau kerusakan di dalamnya. 

Jika manusia mengulang-ulang untuk memandang langit berkali-kali, dia tidak akan  

melihat di dalamnya ada aib. justru dia akan terkesima dan bingung karena melihatnya 

tidak bercela. Pandangannya akan kembali kepadanya dalam keadaan kerdil dan jauh 

sekali untuk bisa melihat sedikit kerusakan. 

    Allah SWT menghiasi langit dunia, yaitu langit yang dekat, paling dekat dengan 

manusia, dengan planet-planet yang bercahaya karena pancarannya. Dari planet-planet itu, 

Allah menjadikan meteor untuk memukul setan-setan yang membangkang. Allah SWT 

menyiapkan api yang sangat panas untuk setan-setan karena kekufuran, kesesatan, dan 

kerusakan mereka. Ayat-ayat itu menunjukkan, kesempurnaan atas kekuasaan dan ilmu 

Allah SWT. 

D. Kesimpulan 

Allah SWT yang mengelola semua makhluk sesuai dengan kehendak-Nya. Dia-lah 

yang sempurna kekuasaan-Nya atas segala sesuatu. Tidak ada sesuatu pun yang 

melemahkan-Nya. Dia-lah yang mengatur kerajaan-Nya sesuai kehendak-Nya. Allah 

menciptakan mati dan hidup adalah untuk menguji siapa diantara kita yang paling taat dan 

paling ikhlas kepada Allah dan amalnya yang paling baik. 



12 
 

Allah memberikan manusia akal agar mereka memiliki kemampuan untuk berpikir, 

merenung, dan memahami alam semesta ini, yang merupakan tanda-tanda kekuasaan-Nya 

agar bertambah kuat keimanan kita pada-Nya. Allah memberikan kelebihan akal kepada 

manusia dibanding makhluk ciptaan Allah lainnya adalah untuk manusia berpikir dan 

memahami alam semesta, memecahkan masalah, dan mencapai pemahaman tentang 

kehendak Allah. Allah juga memberikan kepada manusia berupa Al-Qur`an yang 

merupakan wahyu dari Allah dan juga sumber ilmu pengetahuan yang kebenarannya 

adalah mutlak sebagai petunjuk dan dalil kekuasaan Allah SWT. 

 

Daftar Pustaka 

Al-Atsary, Abdullah bin Abdul Hamid. Al-Wajiz fi ‘Aqidati As-Salaf As-Shalih. KSA: 

Kementerian Urusan Islam, Wakaf, Dakwah, dan Penyuluhan. 2001  

Alu Syaikh, Abdullah bin Muhammad. Tafsir Ibnu Katsir. Jakarta: Pustaka Imam Syafi’i. 2016 

Asy-Syanqithy, Muhammad Al Hasan Walad Muhammad. Durus Li Asy-Syaikh Muhammad 

Al Hasan Ad-Daddu Asy-Syinqithy. 

Az-Zuhaili, Wahbah. Tafsir Al-Munir: Aqidah, Syariah, Manhaj.  Depok: Gema Insani Press. 

2014 

 


