Qurrata: Quranic Research and Tafsir

P-ISSN  : xxxx-xxxx
E-ISSN 1 xxxx-Xxxx
Vol. 2 No. 1, April 2025
DOI :

Qurrata: Quranic Research and Tafsir

INTERPRETASI

TERHADAP MAKNA DISABILITAS DALAM

AL-QUR’AN: ANTARA REALITAS FISIK DAN SIMBOLISME

SPIRITUAL

Roya Kartiniati!

TUIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta, Indonesia; email: roya.kartiniati@gmail.com

Keywords

Disability,
interpretation, Paul
Ricoeur, symbolic,
physical

ABSTRACT

This study explores the concept of disability in the Qur’an through the lens of
Paul Ricoeur’s philosophical hermeneutics, focusing on the tension between
physical reality and spiritual symbolism. The Qur’anic terms such as a'ma
(blind), asamm (deaf), abkam (mute), a’raj (lame), and marid (sick) do not
merely denote physical impairments but also function as symbolic
representations of deeper moral and theological conditions. Employing Ricoeur’s
threefold hermeneutic model — (prefiguration), (configuration of the text), and
(refiguration in contemporary understanding) — this research reveals multiple
layers of meaning embedded within Qur’anic discourse. The findings indicate
that the Qur’an does not stigmatize individuals with physical disabilities;
rather, it emphasizes values of inclusion, empathy, and justice. Disabilities in
the text often symbolize spiritual blindness, moral obstinacy, and denial of truth,
without conflating such states with physical impairments. This underscores the
need to distinguish between literal and metaphorical meanings in Qur’anic
interpretation. The study concludes that an ethical and humanistic approach to
the Qur’an is crucial for promoting disability-inclusive religious thought and
for challenging inherited theological biases. It also encourages contextualized
interpretations that resonate with contemporary human rights and social justice
frameworks.

14


http://jurnal.alhikmah.ac.id/?journal=elhikmah
mailto:roya.kartiniati@gmail.com

Kata Kunci:

Disabilitas,interpret
asi, Paul Ricoeur,
simbolik, fisik

ABSTRAK

Penelitian ini mengkaji makna disabilitas dalam Al-Qur'an melalui
pendekatan hermeneutika filosofis Paul Ricoeur, dengan fokus pada
ketegangan antara realitas fisik dan simbolisme spiritual. Dalam Al-
Qur’an, istilah seperti a'ma (buta), asamm (tuli), abkam (bisu), a’raj
(lumpuh), dan marid (sakit) tidak hanya menunjuk pada kondisi fisik,
tetapi juga mengandung makna metaforis yang melibatkan dimensi
moral, kognitif, dan teologis. Dengan mengadopsi kerangka tiga tahap
hermeneutika Ricoeur —ekspresi literal (struktural), struktur naratif dan
simbolik, dan apropriasi makna dalam konteks kekinian — penelitian ini
menafsirkan teks-teks Qur’ani secara mendalam guna menyingkap
lapisan-lapisan makna yang tersembunyi. Hasil kajian menunjukkan
bahwa Al-Qur’an tidak menstigma penyandang disabilitas, melainkan
menekankan inklusi, empati, dan keadilan sosial sebagai nilai-nilai
fundamental. ~ Simbol-simbol  disabilitas  digunakan  untuk
menyampaikan kritik moral terhadap kebekuan hati dan penolakan
terhadap kebenaran, bukan sebagai label terhadap keterbatasan fisik.
Temuan ini menegaskan pentingnya pemisahan antara makna literal
dan makna simbolik dalam membaca teks keagamaan serta mendorong
implementasi nilai-nilai Qur’ani secara kontekstual dalam membangun
masyarakat yang ramah disabilitas. Penelitian ini juga
merekomendasikan tafsir yang lebih etis dan humanistik atas ayat-ayat
yang berkaitan dengan disabilitas, demi menghapus bias teologis dan
sosial terhadap kelompok disabilitas.

A. Pendahuluan

Manusia merupakan makhluk Allah yang diciptakan dengan berbagai macam

keunikan dan keberagaman. Dalam kenyataannya menunjukkan bahwa di antara

manusia terdapat perbedaan bawaan yang merupakan bagian dari ketentuan dan

kehendak Allah. Sebagian individu diciptakan dengan kondisi fisik atau nonfisik yang

tidak sama dengan mayoritas manusia lainnya. Perbedaan ini mencakup berbagai aspek,

seperti keterbatasan penglihatan, pendengaran, kemampuan gerak, hingga kondisi

kognitif dan psikososial tertentu. Dalam wacana kontemporer, kondisi semacam ini lebih

tepat disebut sebagai disabilitas, menggantikan istilah cacat yang memiliki konotasi

negatif dan tidak mencerminkan penghargaan terhadap martabat manusia.l

1 Arif Maftuhin DKk, Islam Dan Disabilitas: Dari Teks Ke Konteks (Yogyakarta: Penerbit Gading, 2022). 3

15



Dalam Al-Qur’an, manusia dipandang sebagai makhluk yang dimuliakan (al-
insan al-mukarram), diciptakan dengan sebaik-baik bentuk (ahsan taqwim) dan diberi
potensi untuk memahami, memilih, serta bertanggung jawab atas tindakannya.
Pandangan ini tidak mengecualikan individu dengan disabilitas, sebab nilai kemuliaan
manusia dalam Al-Qur’an tidak bergantung pada kesempurnaan fisik, melainkan pada
ketakwaan dan amal saleh. Persoalan disabilitas, seperti kebutaan, ketulian, atau
kelumpuhan, memang disebutkan dalam beberapa ayat, namun sering kali digunakan
dalam konteks metaforis untuk menggambarkan kekerasan hati atau penolakan
terhadap kebenaran, bukan sebagai stigma terhadap kondisi fisik tertentu. Bahkan,
dalam beberapa peristiwa, seperti dalam kisah Abdullah bin Ummi Maktum (QS. ‘Abasa
[80]: 1-10), Al-Qur’an menegur sikap meremehkan seseorang karena disabilitasnya dan
justru menegaskan bahwa penerimaan terhadap wahyu tidak tergantung pada status
sosial maupun kondisi tubuh.2 Dengan demikian, Al-Qur’an membuka ruang inklusif
bagi penyandang disabilitas, menolak marginalisasi, dan menegaskan bahwa kemuliaan
spiritual seseorang tidak ditentukan oleh keterbatasan fisik, melainkan oleh

kesungguhannya dalam mencari kebenaran dan menjalankan ajaran Ilahi.

Di Indonesia masih banyak penyandang disabilitas yang mengalami stigma
negatif. Hal itu sesuai dengan pendapat Dante Rigmala ketua komisi nasional disabilitas
dalam audiensi KND dengan komisi III yang mengatakan bahwa perspektif dan stigma
terhadap penyandang disabilitas masih melekat sangat kuat. Stigma tersebut terjadi
karena kurangnya pemahaman dan kesadaran masyarakat luas tentang disabilitas.?
Mereka menganggap difabel tidak mampu melakukan apapun, tidak mampu,

membutuhkan belas kasihan dan dianggap remeh di masyarakat.

2 Akbar Ali and Geraldene Codina, ‘Representations of Disability in Qur’anic Narratives’, Journal of
Disability and Religion, 29.1 (2024), 1-19 <https:/ /doi.org/10.1080/23312521.2024.2353603>.

8 Liputan6, ‘Mengikis Stigma Disabilitas, KND: Masih Dipandang Sebagai Yang Harus Dikasihani’, 2025. Diakses
tanggal 25 April 2025. Mengikis Stigma Disabilitas, KND: Masih Dipandang Sebagai yang Harus
Dikasihani - Disabilitas Liputan6.com

16


https://www.liputan6.com/disabilitas/read/6009952/mengikis-stigma-disabilitas-knd-masih-dipandang-sebagai-yang-harus-dikasihani?page=3
https://www.liputan6.com/disabilitas/read/6009952/mengikis-stigma-disabilitas-knd-masih-dipandang-sebagai-yang-harus-dikasihani?page=3

Diskursus tentang disabilitas masih jarang mendapat perhatian dikalangan akademisi.*
Badan Riset dan Inovasi Nasional, Prof. Dr. Tri Nuke Pudjiastuti, M.A., mengatakan riset
berperspektif disabilitas, belum banyak dilakukan.> Fakta ini dipengaruhi oleh banyak
faktor, salah satunya paradigma masyarakat tentang penyandang disabilitas. Sebagian
masyarakat mempercayai bahwa disabilitas yang dialami seseorang adalah akibat dari
perbuatan melanggar norma sosial dan agama.® Islam sendiri memandang bahwa
keberagaman ciptaan adalah bentuk dari tanda-tanda kekuasaan Allah (ayatullah),
termasuk keberadaan individu dengan disabilitas. Mereka bukanlah simbol kekurangan,
melainkan bagian dari keragaman insani yang memiliki fungsi dan nilai dalam masyarakat.
Untuk memahami bagaimana makna disabilitas diproduksi dalam narasi Al-Qur’an yang
tidak hanya merujuk pada realitas fisik, tetapi juga mengandung makna simbolik dan
spiritual diperlukan pendekatan hermeneutik atau interpretasi untuk menggali dimensi-
dimensi terdalam dari teks la-Qur’an. Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini

adalah hermeneutika fenomenologis yang dikembangkan oleh Paul Ricoeur.

Pengertian Interpretasi

Interpretasi berasal dari Bahasa Inggris Interpretation yang artinya penafsiran. Dalam
KBBI interpretasi diartikan sebagai pemberian kesan, pendapat, tafsiran, atau pandangan
teoritis terhadap sesuatu. Interpretasi dapat dipahami sebagai proses penguraian pesan
yang tidak jelas.” Tindakan ini menurut Jens melibatkan dua komponen yaitu memahami
apa yang dikatakan oleh seseorang (menerima sebuah pesan) dan membuat orang lain
paham (mengirimkan sebuah pesan).? Artinya bahwa tindakan interpretasi melibatkan
kemampuan untuk menerima sebuah pesan, menafsirkan maknanya, serta menangkap
maksud yang ingin disampaikan oleh pembicara. Proses ini tidak hanya terbatas pada
pemahaman bahasa secara literal, tetapi juga mencakup aspek konteks, ekspresi nonverbal,
dan latar budaya. Komponen kedua adalah membuat orang lain memahami, yaitu
kemampuan untuk menyusun dan menyampaikan pesan secara jelas dan efektif sehingga

dapat dipahami oleh pihak lain. Dengan kata lain, interpretasi tidak hanya bersifat reseptif

4Dkk. 3

5 Yatni Setianingsih, Riset Tentang Disabilitas Masih Rendah, Mengapa?, 2022. Diakses tanggal 22 Mei 2025.
Riset tentang Disabilitas Masih Rendah, Mengapa ? - PASJABAR

6 Arif Maftuhin DK, Islam Dan Disabilitas: Dari Teks Ke Konteks. 4

7 Paul Ricoeur, Hermeneutika Ilmu Sosial (Yogyakarta: Kreasi Wacana, 2006). 19

8 Paul Ricoeur, Hermeneutika Ilmu Sosial. 20

17


https://pasjabar.com/2022/01/24/riset-tentang-disabilitas-masih-rendah-mengapa/

(menerima), tetapi juga produktif (menyampaikan).?oleh karena itu, interpretasi
berhubungan dengan tugas memahami berbagai komunikasi yang diucakan maupun
dituliskan.

Interpretasi dapat dianggap sebagai hermeneutika. Dalam perspektif filosofis
hermeneutika merupakan aliran filsafat yang mempelajari hakikat hal mengerti atau
memahami sesuatul®. Hermeneutika harus memberikan perhatian pada pemahaman
tentang segala yang ada dan hubungan di antara segala yang ada.!!

Hermeneutika Paul Ricoeur

Paul Ricoeur (1913-2005) merupakan salah satu filsuf hermeneutika terkemuka abad
ke-20 yang berhasil memadukan berbagai aliran pemikiran besar dalam filsafat, antara lain
fenomenologi Jerman, strukturalisme Perancis, serta psikoanalisis dan kritik ideologi.l?
Hermeneutikanya merupakan bentuk hermeneutika filosofis yang tidak hanya berfokus
pada metode penafsiran teks, tetapi juga pada eksistensi makna, simbol, dan pemahaman
manusia terhadap dunia melalui bahasa dan narasi. Baginya memahami maksud
pengarang lebih baik daripada memahami dirinya sendiri.’® Langkah awal dalam proses
interpretasi yang disajikan oleh Ricoeur adalah merumuskan konsep teks itu sendiri, karena
bagi Ricoeur, teks bukan hanya sekadar kumpulan kata atau informasi, melainkan sesuatu
yang mengandung dunia makna yang terbuka untuk ditafsirkan. Sebagai titik awal dalam
proses interpretasi, Paul Ricoeur menekankan bahwa teks adalah bentuk diskursus yang
dibekukan dalam tulisan. Artinya, apa yang awalnya berupa ujaran (oral discourse) telah
mengalami transformasi menjadi bentuk tertulis yang memiliki karakteristik otonom dan

terbuka terhadap penafsiran.14

Dalam proses interpretasi makna yang dikembangkan Paul Ricoeur, makna tidak
berhenti pada teks saja, tetapi bagaimana hubungan dialektika eksplanasi (explanation) dan
pemahaman (understanding) dapat digunakan untuk memperkaya makna. Eksplanasi

merupakan tahap tahap analisis objektif yang mana teks dibaca sebagai struktur

? Jens Zimmermann, Hermeneutika: Sebuah Pengantar Singkat (Terjemahan) (Oxford: Oxford University Press,
2021).19

10 Asma, ‘Hermeneutika Fenomenologi’, 2016, 1-23.

11 Paul Ricoeur, Hermeneutika Ilmu Sosial. 27

12 Daden Robi Rahman, ‘Kritik Nalar Hermeneutika Paul Ricoeur’, Core.Ac.Uk, 14.1

13 Paul Ricoeur, Teori Interpretasi: Hermeneutika Sebagai Metode Tafsir (Yogyakarta: diva press, 2014). 50

14 Paul Ricoeur, Hermeneutika Ilmu Sosial. Hermeneutika Ilmu Sosial. Terj. 30

18



kebahasaan, sedangkan pemahaman merupakan proses penyerapan makna oleh subjek
pembaca. Menurut Ricoeur, pemahaman bersifat eksistensial dan kontekstual. 15
pemahaman dalam hermeneutika bukanlah sekadar menafsirkan isi teks secara objektif,
melainkan merupakan pengalaman eksistensial (tidak bersifat kaku dan terhenti pada teks

melainkan lentur dan kontekstual mengalami perkembangan.

Pengertian Disabilitas

Istilah disabilitas dipopulerkan oleh beberapa aktivis gerakan penyandang cacat di
Indonesia pada 1998¢. Disabilitas atau biasanya disebut difabel merupakan singkatan dari
bahasa Inggris differently abled artinya orang yang berbeda kemampuan.!” Berdasarkan
pada ketentuan pasal 1 UU 8/2016 difabel didefinisikan sebagai setiap orang yang
mengalami keterbatasan fisik, intelektual, mental, dan/atau sensorik.’® Penyandang
disabilitas layaknya seperti manusia pada umumnya yang diberikan kemampuan dan
rencana berbeda-beda dari Allah. Sebagaimana yang ditegaskan dalam surah al-Hujarat
[49]: 13 bahwasanya Allah menciptakan manusia berbeda tidak ada yang sama.
Persoalannya hanya bagaimana setiap orang dapat menghargai perbedaan dan keragamaan
seperti halnya terhadap penyandang disabilitas.

Al-Qur’an tidak menggunakan istilah difabel secara eksplisit sebagaimana istilah itu
digunakan dalam wacana kontemporer. Istilah difabel (different ability atau people with
disabilities) adalah produk linguistik modern yang berakar dari pendekatan humanistik dan
hak asasi manusia. Al-Qur’an, meskipun diturunkan dalam konteks abad ke-7,
menunjukkan kepekaan terhadap kondisi manusia yang beragam — termasuk keterbatasan
fisik —tanpa merendahkan martabat mereka. Hal itu karena bahasa Al-Qur’an bersifat konkret
dan kontekstual yang menggambarkan kondisi nyata dan bisa dipahami langsung oleh masyarakat
Arab kala itu. Sesuai yang ada di dalam Al-Qur’an, Difabel terdiri dari berbagai jenis yaitu
a’ma (tunanetra), abkam (tunawicara), samam atau asam (tunarungu), a’raj (tunadaksa), sufaha

(tunalaras).

15 Paul Ricoeur, Teori Interpretasi: Hermeneutika Sebagai Metode Tafsir. 44
16 DKk. 7
17 Arif dkk. Islam dan Disabilitas. 8

18 Rima Yuwana. Syamsudin Noer, Ragam Persoalan Penyandang Disabilitas (Depok: Rajawali Press, 2023). 2
19



B. Metode

Penelitian ini bersifat kualitatif-deskriptif, dengan sumber utama berupa teks-teks
Al-Qur'an dan tafsir klasik maupun kontemporer. Data sekunder meliputi literatur
hermeneutika, studi disabilitas dalam Islam, dan kajian tafsir tematik. Penelitian ini
menggunakan pendekatan hermeneutika filosofis Paul Ricoeur sebagai pisau analisis untuk
menafsirkan makna disabilitas dalam Al-Qur’an, baik dalam dimensi realitas fisik maupun
simbolisme spiritual.

Pertama-tama mengumpulkan data tekstual berupa ayat-ayat Al-Qur’an yang
mengandung istilah atau representasi disabilitas, seperti a’ma (buta), asamm (tuli), abkam
(bisu), a’raj (lumpuh), dan marid (sakit). Ayat-ayat yang mengandung istilah disabilitas
diklasifikasikan berdasarkan bentuknya: apakah menunjuk kepada makna literal (fisik)
atau simbolik (spiritual). Penafsiran tidak hanya berhenti pada penjelasan makna, tetapi
juga diarahkan pada refleksi etis terhadap bagaimana ayat-ayat tersebut membentuk nilai-
nilai sosial dan spiritual dalam memperlakukan individu dengan disabilitas.

Kerangka Penelitian dengan
Hermeneutika fenomenologi Paul Ricoeur

Teks Al-
Qur’an
(Desknipsi) Interpretasi Eksplanasi
Analisis =TPr p
Struktural
Metafora Penafsiran Prakuk |
Semantik sosial/realit
as sostal
\ Mak]la /
Baru

20



Pembahasan
Manusia dalam Al-Qur’an

Dalam Al-Qur’an, istilah yang digunakan untuk menyebut manusia sangat beragam
dan sarat makna, mencerminkan kompleksitas eksistensi manusia dari berbagai sisi—
biologis, spiritual, sosial, hingga moral. Istilah al-insan merupakan sebutan yang paling
umum digunakan, merujuk pada manusia sebagai makhluk yang berakal, bertanggung
jawab, dan memiliki potensi untuk berkembang atau menyimpang. Istilah ini sering
muncul dalam konteks kelemahan manusia, kecenderungannya untuk lupa, serta ujiannya
dalam menghadapi kehidupan. Sementara itu, istilah al-bashar lebih menekankan pada
aspek jasmani dan biologis manusia. Kata ini sering digunakan untuk menggambarkan
kemanusiaan para nabi, menekankan bahwa mereka adalah makhluk biasa yang diberi
wahyu, bukan malaikat atau makhluk luar biasa dalam wujud non-manusia.

Selain itu, Al-Qur’an menggunakan istilah bani Adam untuk menunjukkan manusia
sebagai keturunan Nabi Adam, sekaligus sebagai makhluk yang memiliki tanggung jawab
etik dan sosial. Penggunaan istilah ini seringkali dikaitkan dengan peringatan dan nasihat
moral yang bersifat kolektif, mengingatkan manusia akan asal-usulnya dan kewajibannya
sebagai khalifah di bumi. Istilah an-nas juga sering muncul dalam konteks seruan universal,
menekankan keberadaan manusia sebagai kelompok sosial yang menerima risalah ilahi,
sekaligus sebagai objek dakwah dan petunjuk. Di sisi lain, istilah an-nafs merujuk pada
dimensi batiniah manusia, yakni jiwa yang berperan dalam kesadaran moral dan spiritual,
termasuk dalam proses penyucian dan pengendalian diri.

Makna kata ‘a’ma, ‘a’raj, abkam, samam

Seperti yang telah disebutkan di atas bahwasanya Al-Qur’an tidak menggunakan
istilah umum untuk menyebut semua bentuk keterbatasan fisik atau non-fisik seperti dalam
istilah modern “difabel.” Sebaliknya, Al-Qur’an memakai terminologi yang spesifik dan
deskriptif, yang menunjukkan ketepatan makna, kepekaan terhadap kondisi individu, dan
pengakuan terhadap keberagaman manusia. Berikut tabel istilah disabilitas (kebutuhan

khusus) dalam Al-Qur’an.

21



Terminologi Makna Leksikal Contoh ayat
=< (‘a'ma) Buta (penglihatan) QS. “Abasa [80]:2, Al-Isra’ [17]:72
z o=l (‘a'raj) Pincang (gangguan berjalan) | QS. Al-Fath [48]:17
& (abkam) Bisu QS. Al-Baqarah [2]:18
aal (asamm) Tuli QS. Al-Baqarah [2]:18
u e (marid) Sakit (umum) QS. Al-Baqarah [2]:10, An-Nur
[24]:61
a. ‘a’'ma

Dalam Al-Qur’an, istilah ‘a“ma dan derivasinya disebutkan sebanyak 21 kali dalam
surah makkiyah dan 12 kali dalam surah madaniyah. Istilah a'ma dalam al-Mu’jam al-
Mufahras al Alfaz al-Qur’an al-Karim berarti kebutaan atau tidak dapat melihat karena
hilangnya penglihatan- 19 Istilah ¢} (“a“ma) dalam Al-Qur’an berarti buta, khususnya
dalam konteks kehilangan kemampuan penglihatan. Namun, untuk mengetahui
penggunaan kata (‘a‘mad) dalam Al-Qur’an, tidak terbatas pada memahami makna literal
saja, melainkan juga mencakup makna simbolik (metafora) yang sangat dalam.
Sebagaimana yang disampaikan Ricoeur untuk melakukan interpretasi pemahaman
terhadap teks, tidak hanya sebatas mengetahui makna literalnya saja tetapi dibutuhkan

pemahaman terhadap metafora.

Dalam beberapa ayat, ‘a’ma digunakan untuk menggambarkan kondisi fisik
seseorang yang tidak dapat melihat, seperti pada kisah Abdullah bin Ummi Makttim dalam
QS. “Abasa [80]:2, yang menunjukkan bahwa keterbatasan penglihatan tidak mengurangi
nilai spiritual seseorang. Bahkan, ayat tersebut menjadi teguran bagi Nabi Muhammad

karena sempat mengabaikan seorang buta yang ingin menerima petunjuk.

Di sisi lain, dalam QS. Al-Isra’ [17]:72, istilah ‘a’ma digunakan secara metaforis untuk
menggambarkan orang yang buta terhadap petunjuk Allah di dunia, dan lebih sesat di
akhirat. Penggunaan ini memperlihatkan bahwa buta spiritual (al-‘ama al-ma’nawr) lebih

berbahaya dibandingkan kebutaan fisik. Oleh karena itu, kata ‘ama dalam Al-Qur’an

9 Abd al-Baqji, Al-Mu'jam Al-Muhras Li Alfaz Al-Qur’an Al-Karim, 1945.488-489
20 Paul Ricoeur, Hermeneutika Ilmu Sosial.

22



mencerminkan dua spektrum makna yaitu sebagai deskripsi realitas fisik yang harus
diterima dengan adil dan penuh empati, serta sebagai simbol dari kebekuan hati dan
penolakan terhadap kebenaran. Kedalaman makna ini menunjukkan betapa Al-Qur’an
sangat peka terhadap kompleksitas kondisi manusia dan menolak stigmatisasi atas
keterbatasan fisik.

b. ‘a’raj

Istilah z ! (‘a’raj) dalam Al-Qur’an secara leksikal berasal dari akar kata (z-_-¢) yang
bermakna pincang atau mengalami ketimpangan dalam berjalan?!. Dalam konteks Al-
Qur’an, kata ini digunakan secara literal untuk menggambarkan kondisi fisik seseorang
yang mengalami keterbatasan mobilitas, yakni tidak mampu berjalan secara normal. Al-
Qur’an menyebutkan kata ini dalam dua ayat utama yang membahas tentang dispensasi
atau rukhsah terhadap kewajiban syariat bagi orang-orang yang memiliki hambatan fisik.
Dalam QS. Al-Fath [48]:17, disebutkan bahwa "Tidak ada dosa atas orang buta, orang pincang
(‘a’raj), dan orang sakit...", yang menunjukkan adanya pengecualian dari kewajiban jihad
bagi mereka yang mengalami keterbatasan fisik. Demikian pula dalam QS. An-Nur [24]:61,
kata ‘a’raj disebut bersama dengan ‘a’ma dan marid untuk menjelaskan kelonggaran dalam
urusan sosial dan makan bersama.

Penggunaan istilah ini memperlihatkan bahwa Al-Qur'an mengenali bentuk
disabilitas secara spesifik dan tidak merendahkan, bahkan memberikan hak-hak
perlindungan hukum. Tidak seperti istilah ‘a’ma yang terkadang digunakan dalam makna
simbolik atau spiritual, kata ‘a’raj dalam Al-Qur’an tidak digunakan dalam konteks majazi,
melainkan secara murni literal, untuk menunjukkan kondisi fisik yang mempengaruhi
fungsi sosial seseorang. Ini mengindikasikan bahwa Al-Qur'an memperlakukan
penyandang disabilitas dengan pendekatan yang adil dan realistis, tanpa stigma, serta
memberi pengakuan atas keberadaan mereka dalam struktur masyarakat dan hukum Islam.

c. Abkam

Istilah &4 (abkam) dalam Al-Qur’an berasal dari akar kata »~<-— yang berarti bisu,
yakni ketidakmampuan seseorang untuk berbicara. Secara leksikal, kata ini menunjuk pada
disabilitas verbal, namun dalam Al-Qur’an, penggunaannya lebih sering bersifat simbolik

daripada deskriptif fisik. Salah satu ayat yang memuat istilah ini adalah QS. Al-Bagarah

21 Ahmad Warson Munawwir, ‘Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap’, Yogyakarta: Pustaka
Progressif, 1997, 913

23



[2]:18: "Mereka tuli (~=), bisu (<), dan buta (=<=), maka mereka tidak akan kembali [ke jalan yang
benar]." Di sini, abkam dipakai sebagai metafora bagi orang-orang yang menolak kebenaran,
yakni mereka yang tidak mau menyuarakan atau menyampaikan kebenaran yang sudah
mereka ketahui. Tafsir klasik seperti al-Tabari dan al-Razi menafsirkan bahwa "bisu" dalam
ayat ini bukanlah bisu secara fisik, melainkan ketidakmampuan untuk menggunakan
potensi intelektual dan moral dalam merespons petunjuk Allah.

Penegasan makna simbolik ini diperkuat dalam QS. Al-Isra’ [17]:97, yang menyebut:
“Dan barang siapa yang Allah tidak beri petunjuk, maka kamu tidak akan mendapatkan pelindung
baginya selain Dia. Dan Kami akan mengumpulkan mereka pada hari kiamat dalam keadaan
tertelungkup di wajah mereka: buta (‘umyan), bisu (bukman), dan tuli (summan).” Ayat ini
menggambarkan kondisi balasan eskatologis bagi mereka yang membangkang terhadap
petunjuk, dalam bentuk penghilangan kemampuan inderawi sebagai bentuk perwujudan
dari kondisi spiritual mereka di dunia.

Dengan demikian, abkam dalam Al-Qur’an menggambarkan dimensi disabilitas
spiritual, yakni ketertutupan lisan terhadap kebenaran karena kekakuan hati. Ini
memperlihatkan bagaimana Al-Qur’an menggunakan istilah fisik tertentu sebagai simbol
untuk menggambarkan kondisi batin manusia. Namun penting dicatat bahwa penggunaan
simbolik ini tidak menstigma individu yang benar-benar mengalami bisu secara biologis.
Sebaliknya, Al-Qur’an menekankan bahwa nilai manusia tidak terletak pada kemampuan
tisik, tetapi pada respons terhadap petunjuk Tuhan. Oleh karena itu, abkam sebagai konsep
dalam Al-Qur’an harus dipahami dalam kerangka yang membedakan antara keterbatasan
fisik dan keterasingan spiritual.

d. Asamm

Kata a=l (asamm) dalam Al-Qur’an berasal dari akar kata s-a-o= yang berarti tuli,
yakni kehilangan kemampuan untuk mendengar. Secara leksikal, istilah ini merujuk pada
keterbatasan indera pendengaran. Namun dalam konteks Al-Qur’an, kata asamm lebih
sering digunakan dalam makna majazi (simbolik) untuk menggambarkan kondisi spiritual
dan intelektual seseorang yang menolak untuk menerima atau mendengar petunjuk Allah.

Salah satu contohnya terdapat dalam QS. Al-Baqarah [2]:18: “Mereka tuli (a<), bisu
(~S), dan buta (=), maka mereka tidak akan kembali [ke jalan yang benar].” Dalam ayat ini, istilah
asamm digunakan bersama abkam (bisu) dan ‘ama (buta) sebagai metafora dari tertutupnya

hati dan pikiran terhadap hidayah. Tafsir al-Tabari menjelaskan bahwa mereka disebut

24



"tuli" bukan karena keterbatasan fisik, melainkan karena mereka menolak mendengar dan
mempertimbangkan kebenaran yang telah disampaikan kepada mereka. Oleh karena itu,
asamm di sini menunjukkan kondisi ketidakpekaan moral dan spiritual, bukan kecacatan
inderawi dalam arti medis. Penggunaan kata ini secara metaforis tidak dimaksudkan untuk
merendahkan orang-orang dengan disabilitas pendengaran secara fisik, melainkan sebagai
peringatan terhadap sikap keras hati dan ketakmauan untuk mendengar nasihat. Hal ini
menunjukkan bahwa Al-Qur’an sangat peka dalam menggunakan bahasa simbolik tanpa
menormalisasi stigma terhadap penyandang disabilitas. Dengan demikian, istilah asamm
dalam Al-Qur’an tidak hanya bersifat deskriptif, tetapi juga reflektif terhadap kondisi batin
manusia yang abai terhadap nilai-nilai kebenaran.
e. o (marid)

Istilah ua14 (1marid) dalam Al-Qur’an berasal dari akar kata 0@ yang berarti sakit?2.
Secara morfologi bahasa Arab, kata u:» berbentuk isim fa’il berarti orang yang sakit.
Makna leksikal marid merujuk pada seseorang yang mengalami gangguan kesehatan fisik
atau mental. Dalam Al-Qur’an, kata ini digunakan dalam dua bentuk utama yaitu pertama,
sebagai deskripsi kondisi fisik yang memungkinkan adanya dispensasi atau rukhsah
dalam pelaksanaan syariat; kedua, sebagai simbol kondisi spiritual yang menyimpang
atau rapuh.

Contoh penggunaan literal dapat ditemukan dalam QS. Al-Baqarah [2]:184-185 dan
QS. An-Nisa’ [4]:43, di mana orang yang sakit diberi keringanan dalam berpuasa atau
shalat. Ini menunjukkan pengakuan Qur’ani terhadap realitas biologis manusia dan
prinsip rahmah dalam hukum Islam. Di sisi lain, dalam ayat seperti QS. Al-Baqarah [2]:10
disebutkan: "Dalam hati mereka ada penyakit (marad), lalu Allah menambah penyakitnya itu...",
yang menandakan penyakit hati seperti nifak (kemunafikan) atau keraguan terhadap
kebenaran.?® Marad (penyakit) menurut Ibnu Faris ( seorang ahli bahasa) adalah segala sesuatu
yang menyebabkan seseorang melampaui batas kesehatan, baik karena sakit, kemunafikan, atau
kelalaian dalam satu hal.?* Penyakit dalam konteks ayat ini merujuk pada metafora sebagai
simbol kerusakan keyakinan (hati) seseorang. Artinya penyakit ini berkaitan dengan

penyakit hati yang tidak memiliki kesempurnaan, bimbingan, perhatian, dan dukungan.

22 Ahmad Warson Munawwir, ‘Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap’, Yogyakarta: Pustaka
Progressif, 1997, 1326

2 Imam Al-qurtubi, Al Jami Al Ahkam Al Qur’an-Tafsir Al Qurtubi (Beirut: Dar al-Fikr, 1414). 299

2 Imam Al-qurtubi. Imam Al-qurtubi, Al Jami Al Ahkam Al Qur’an-Tafsir Al Qurtubi. 300

25



Dari pernyataan di atas, Al-Qurtubi, membedakan antara marad jasmani yang bisa
disembuhkan dan marad ma‘nawi (spiritual) yang berkaitan dengan sikap batin dan moral.
Ketiga ayat di atas menunjukkan bahwa istilah marid dalam Al-Qur’an bersifat
polisemik yaitu bisa merujuk pada penderitaan fisik maupun dekadensi moral. Kedua
penggunaan ini memperlihatkan bahwa Al-Qur'an memandang marid (sakit) sebagai
bagian dari dinamika manusia yang tidak serta-merta mengurangi nilai keberagamaan
seseorang. Sebaliknya, orang sakit diberi kemuliaan berupa keringanan hukum dan
empati, serta peringatan jika sakit itu berupa penyakit hati. Hal ini memperkuat argumen
bahwa Al-Qur’an memiliki etos welas asih dan inklusif terhadap kondisi kerentanan
manusia, baik fisik maupun batin.
Ayat Disabilitas dan Penafsirannya
a. Surah al-Baqarah: 282

Surah al-Baqgarah ayat 282 merupakan ayat terpanjang dalam Al-Qur’an yang secara
utama membahas etika dan prosedur transaksi hutang piutang. Namun, dalam penggalan
tengah ayat, terdapat bagian yang memiliki relevansi signifikan dalam kajian disabilitas.
Allah berfirman: “Dan jika orang yang berutang itu lemah akalnya, atau lemah (fisiknya), atau
tidak mampu menyatakan sendiri, maka walinya hendaklah menyatakan secara adil...”. Ayat ini
memberikan pengakuan eksplisit terhadap keberadaan individu yang memiliki
keterbatasan kemampuan, baik secara intelektual, fisik, maupun komunikatif. Dalam tafsir
klasik seperti karya Ibnu Jarir al-Tabari dan Ibnu Katsir, ayat ini dipahami sebagai bentuk
perlindungan hukum terhadap kelompok yang secara fungsional tidak mampu
menyatakan kehendaknya, seperti orang gila, anak kecil, orang sakit berat, atau
penyandang cacat fisik dan mental. Islam dalam hal ini menetapkan bahwa hak mereka
tetap harus dijamin melalui sistem perwakilan (wali) yang adil dan amanah.

Dalam tafsir kontemporer, seperti Quraish Shihab dalam Tafsir al-Misbah, ayat ini
dibaca sebagai prinsip dasar inklusi hukum dan sosial. Kehadiran wali bukan untuk
meniadakan otonomi difabel, melainkan untuk memastikan bahwa hak mereka tetap dapat
terwujud secara legal dan etis. Bahkan Sayyid Qutb menegaskan bahwa perhatian Islam
terhadap mereka yang lemah, termasuk dalam
urusan transaksi teknis, mencerminkan keadilan yang menyeluruh dan tidak diskriminatif.
Secara tematik, ayat ini memperkuat prinsip bahwa penyandang disabilitas merupakan

subjek hukum dalam Islam, yang berhak untuk dilindungi, didengar, dan diwakili. Ini
26



memberikan dasar kuat bagi pengembangan tafsir yang berperspektif keadilan sosial dan
hak-hak difabel, serta mendorong reinterpretasi teks-teks keagamaan agar lebih inklusif
terhadap realitas keberagaman kemampuan manusia.
b. Surah ‘Abasa: 1-10

Ditinjau dari sebab turunnya ayat “Dia bermuka masam dan berpaling”,? yang
diriwayatkan dari Aisyah, At-Tirmidzi dan Al-Hakim mengatakan bahwa ayat ini
menceritakan Ibnu Ummi Maktum (seorang buta atau tuna netra) yang mendatangi
Rasulullah dan berkata, “Wahai Rasulullah, berilah petunjuk kepadaku”. Sementara itu di
sisi Rasulullah ada para pembesar orang musyrik sehingga Rasulullah berpaling dari Ibnu
Ummi Maktum dan menghadap yang lain.?¢ Riwayat lain dari Ibnu Jarir At-Thabari, Ibnu
Abi Hatim, Ibnu Katsir dari “Urwah bin Zubair, Mujahid, Abu Malik dan Qatadah, Adh-
Dhahhak serta Ibnu Zaid, yang terdapat dalam tafsir Al-Azhar, Hamka menjelaskan bahwa
surah ini sebagai respons sikap nabi merasa terganggu terhadap Ibnu Ummi Maktum yang
memotong pembicaran Nabi kepada para pemuka Quraisy tersebut.?”

c. Surah An-Nur: 61

Pada ayat ini terdapat istilah ‘a’ma, dan ‘a’raj yang mana merupakan dua kosakata
penting dalam kajian disabilitas dalam Al-Qur’an. Ayat ini turun dalam konteks sosial
masyarakat Madinah yang saat itu masih dipengaruhi norma-norma kesopanan Arab
Jahiliyah, termasuk perasaan canggung atau rendah diri dari sebagian individu difabel
ketika harus makan bersama di rumah orang lain atau di tempat umum?8. Dalam konteks
masa kini, ayat ini mengajarkan kita etika saat berkunjung ke rumah orang lain khusus tidak
membedakan difabel (kebutuhan khusus) seperti buta dan pincang serta mengajarkan
kepada mereka untuk tidak merasa minder di dalam kehidupan bermasyarakat.

Dalam tafsir klasik seperti Ibnu Katsir dan al-Tabari, disebutkan bahwa ayat ini
merupakan penghapusan rasa bersalah atau beban psikologis bagi orang-orang seperti
orang buta, pincang, atau sakit untuk ikut serta dalam kegiatan sosial seperti makan di
rumah kerabat, teman, atau bahkan di rumah mereka sendiri. Allah memberikan legitimasi
dan pembelaan terhadap hak-hak sosial kelompok difabel, membebaskan mereka dari

stigma atau anggapan sebagai beban sosial.

25 (QS. Abasa: 1

26 Imam As-Suyuthi, Asbabun Nuzul (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2014). 586
27 Hamka, Juz Amma: Tafsir Al-Azhar (Depok: Gema Insani, 2015). 125

28 Dkk. 20

27



Surah Al-Isra”: 72

Imam al-Tabari menafsirkan a’ma dalam ayat ini bukan sebagai kebutaan inderawi,
melainkan sebagai buta dari petunjuk (al-huda).?® Yang dimaksud adalah orang yang tidak
menerima, menolak, atau mengabaikan kebenaran selama hidupnya. Ia menyebut bahwa
kebutaan ini tidak berkaitan dengan mata, melainkan hati. Maka, di akhirat, orang tersebut
akan dibangkitkan dalam kondisi hina, sesat, dan jauh dari rahmat Allah. Fakhr al-Din al-
Razi juga menjelaskan bahwa kebutaan dalam ayat ini adalah simbol dari kekelaman hati
dan kekufuran. Ia juga menyatakan bahwa makna ini tidak bisa ditafsirkan secara literal
sebagai tunanetra, karena banyak orang buta secara fisik yang beriman, dan sebaliknya,
orang yang melihat tapi tidak menggunakan penglihatannya untuk menerima kebenaran.
Quraish Shihab menyatakan bahwa ayat ini menekankan pentingnya penglihatan batin
atau mata hati (bashirah). Orang yang tidak menggunakan potensi akal dan hati nurani
untuk mengenali kebenaran akan menjadi lebih sesat di akhirat. la menyebut bahwa ayat
ini adalah peringatan moral, bukan pernyataan medis atau biologis.

Semua mufassir dari berbagai era sepakat bahwa a‘ma dalam QS. Al-Isra”:72 adalah
kebutaan spiritual, bukan kebutaan inderawi. Ayat ini tidak mencela orang dengan
disabilitas penglihatan, melainkan mengkritik orang-orang yang menolak kebenaran
meskipun memiliki semua alat untuk mencapainya. Dalam konteks representasi disabilitas,
ini menunjukkan bahwa Al-Qur’an memisahkan makna biologis dari makna moral, dan
tidak mendiskreditkan keterbatasan fisik sebagai celaan.

Implementasi Nilai terhadap Makna Disabilitas

Makna disabilitas dalam Al-Qur’an, sebagaimana tergambar melalui istilah-istilah
seperti a‘ma (buta), asamm (tuli), abkam (bisu), a’raj (lumpuh), dan marid (sakit), tidak hanya
merujuk pada kondisi fisik seseorang, melainkan juga menyentuh dimensi spiritual, moral,
dan sosial. Dalam implementasinya, Al-Qur’an mengajarkan bahwa keterbatasan fisik tidak
menjadi penghalang dalam mengakses nilai-nilai luhur seperti keimanan, kebaikan, dan
tanggung jawab sosial. Sebaliknya, Al-Qur’an mengecam disabilitas batin — yaitu ketika
manusia memiliki mata tetapi tidak melihat, telinga tetapi tidak mendengar, dan hati tetapi
tidak memahami (QS. Al-A'raf [7]:179). Dalam praktiknya, hal ini melahirkan prinsip

inklusivitas, kesetaraan, dan penghormatan terhadap keragaman manusia.

2 At-Thabari, Jami’ Al-Bayan Fi Ta'wil Al-Qur’an.
28



Al-Qur'an tidak menstigma penyandang disabilitas, tetapi justru memberikan
dispensasi (rukhsah) dalam ibadah, seperti dalam hal shalat dan puasa, menunjukkan
adanya nilai kasih sayang (rahmah) dan keadilan (‘adl) dalam hukum Islam. Lebih jauh,
tokoh-tokoh seperti Abdullah bin Ummi Maktim, seorang sahabat Nabi yang buta, diberi
posisi mulia sebagai mu’azzin dan bahkan pemimpin shalat, menunjukkan bahwa
keterbatasan tidak menghalangi partisipasi sosial dan spiritual. Maka, nilai-nilai Qur’ani
seperti empati, kemuliaan manusia (karamah al-insan), dan tanggung jawab kolektif
menuntut masyarakat untuk membangun ruang yang setara dan manusiawi bagi para
penyandang disabilitas. Dengan demikian, pemaknaan disabilitas dalam Al-Qur’an
menuntut implementasi etis dalam kebijakan, pendidikan, dan interaksi sosial, agar nilai-

nilai ilahi benar-benar tercermin dalam struktur kehidupan umat.

C. Kesimpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa Al-Qur’an menggunakan beragam istilah untuk
merujuk pada kondisi disabilitas, seperti a‘ma (buta), a’raj (lumpuh), abkam (bisu), asamm
(tuli), dan marid (sakit), yang secara leksikal mencerminkan realitas fisik keterbatasan
manusia. Namun demikian, pendekatan hermeneutika Paul Ricoeur mengungkap bahwa
istilah-istilah tersebut tidak hanya mengandung makna literal, melainkan juga sarat dengan
simbolisme spiritual. Disabilitas dalam Al-Qur’an seringkali dimaknai sebagai metafora
untuk kebutaan hati, ketulian terhadap kebenaran, atau kelumpuhan moral dalam
merespons petunjuk ilahi.

Implementasi nilai terhadap makna disabilitas mendorong lahirnya perspektif
Qur’ani yang tidak mendiskriminasi penyandang disabilitas, melainkan mengakui mereka
sebagai bagian integral dari komunitas beriman. Dengan demikian, Al-Qur’an tidak hanya
hadir sebagai kitab petunjuk, tetapi juga sebagai sumber etika transformatif yang
menegaskan harkat dan martabat seluruh manusia —baik secara fisik sempurna maupun

dengan keterbatasan — dalam kerangka keadilan, kasih sayang, dan kesetaraan spiritual.

29



Daftar Pustaka

Abd al-Baqi, Al-Mu’jam Al-Muhras Li Alfaz Al-Qur’an Al-Karim, 1945

Ahmad Warson Munawwir, ‘Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap’,
Yogyakarta: Pustaka Progressif, 1997, 242

Ali, Akbar, and Geraldene Codina, ‘Representations of Disability in Qur’anic Narratives’,
Journal of Disability and Religion, 29.1 (2024), 1-19
<https:/ /doi.org/10.1080/23312521.2024.2353603>

Asma, ‘Hermeneutika Fenomenologi’, 2016, 1-23
At-Thabari, Jami” Al-Bayan Fi Ta’wil Al-Qur’an

DKk, Arif Maftuhin, Islam Dan Disabilitas: Dari Teks Ke Konteks (Yogyakarta: Penerbit
Gading, 2022)

Hamka, Juz Amma: Tafsir Al-Azhar (Depok: Gema Insani, 2015)
Imam Al-qurtubi, Al Jami Al Ahkam Al Qur’an-Tafsir Al Qurtubi (Beirut: Dar al-Fikr, 1414)
Imam As-Suyuthi, Asbabun Nuzul (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2014)

Jens Zimmermann, Hermeneutika: Sebuah Pengantar Singkat (Terjemahan) (Oxford: Oxford
University Press, 2021)

Liputané, ‘Mengikis Stigma Disabilitas, KND: Masih Dipandang Sebagai Yang Harus
Dikasihani’, 2025

Paul Ricoeur, Hermeneutika Ilmu Sosial (Yogyakarta: Kreasi Wacana, 2006)

— — —, Teori Interpretasi: Hermeneutika Sebagai Metode Tafsir (Yogyakarta: diva press, 2014)

Rahman, Daden Robi, ‘Kritik Nalar Hermeneutika Paul Ricoeur’, Core.Ac.Uk, 14.1
<https:/ /core.ac.uk/download/pdf/295426599.pdf>

Rima Yuwana. Syamsudin Noer, Ragam Persoalan Penyandang Disabilitas (Depok: Rajawali
Press, 2023)

30



