
14 
 

 

Qurrata: Quranic Research and Tafsir 

P-ISSN 
E-ISSN 

: xxxx-xxxx 
: xxxx-xxxx 

Vol. 2 No. 1, April 2025 
DOI           : 
Qurrata: Quranic Research and Tafsir 

 

INTERPRETASI TERHADAP MAKNA DISABILITAS DALAM 

AL-QUR’AN: ANTARA REALITAS FISIK DAN SIMBOLISME 

SPIRITUAL 

Roya Kartiniati1 

1 UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta, Indonesia; email: roya.kartiniati@gmail.com    
 

 

Keywords 

Disability, 

interpretation, Paul 

Ricoeur, symbolic, 

physical 

ABSTRACT 

This study explores the concept of disability in the Qur’an through the lens of 
Paul Ricoeur’s philosophical hermeneutics, focusing on the tension between 
physical reality and spiritual symbolism. The Qur’anic terms such as a‘mā 
(blind), aṣamm (deaf), abkam (mute), a‘raj (lame), and marīḍ (sick) do not 
merely denote physical impairments but also function as symbolic 
representations of deeper moral and theological conditions. Employing Ricoeur’s 
threefold hermeneutic model—(prefiguration), (configuration of the text), and 
(refiguration in contemporary understanding)—this research reveals multiple 
layers of meaning embedded within Qur’anic discourse. The findings indicate 
that the Qur’an does not stigmatize individuals with physical disabilities; 
rather, it emphasizes values of inclusion, empathy, and justice. Disabilities in 
the text often symbolize spiritual blindness, moral obstinacy, and denial of truth, 
without conflating such states with physical impairments. This underscores the 
need to distinguish between literal and metaphorical meanings in Qur’anic 
interpretation. The study concludes that an ethical and humanistic approach to 
the Qur’an is crucial for promoting disability-inclusive religious thought and 
for challenging inherited theological biases. It also encourages contextualized 
interpretations that resonate with contemporary human rights and social justice 
frameworks. 

 
 
 

http://jurnal.alhikmah.ac.id/?journal=elhikmah
mailto:roya.kartiniati@gmail.com


15 
 

 

Kata Kunci: 

Disabilitas,interpret

asi, Paul Ricoeur, 

simbolik, fisik 

ABSTRAK 

Penelitian ini mengkaji makna disabilitas dalam Al-Qur’an melalui 
pendekatan hermeneutika filosofis Paul Ricoeur, dengan fokus pada 
ketegangan antara realitas fisik dan simbolisme spiritual. Dalam Al-
Qur’an, istilah seperti a‘mā (buta), aṣamm (tuli), abkam (bisu), a‘raj 
(lumpuh), dan marīḍ (sakit) tidak hanya menunjuk pada kondisi fisik, 
tetapi juga mengandung makna metaforis yang melibatkan dimensi 
moral, kognitif, dan teologis. Dengan mengadopsi kerangka tiga tahap 
hermeneutika Ricoeur—ekspresi literal (struktural), struktur naratif dan 
simbolik, dan apropriasi makna dalam konteks kekinian—penelitian ini 
menafsirkan teks-teks Qur’ani secara mendalam guna menyingkap 
lapisan-lapisan makna yang tersembunyi. Hasil kajian menunjukkan 
bahwa Al-Qur’an tidak menstigma penyandang disabilitas, melainkan 
menekankan inklusi, empati, dan keadilan sosial sebagai nilai-nilai 
fundamental. Simbol-simbol disabilitas digunakan untuk 
menyampaikan kritik moral terhadap kebekuan hati dan penolakan 
terhadap kebenaran, bukan sebagai label terhadap keterbatasan fisik. 
Temuan ini menegaskan pentingnya pemisahan antara makna literal 
dan makna simbolik dalam membaca teks keagamaan serta mendorong 
implementasi nilai-nilai Qur’ani secara kontekstual dalam membangun 
masyarakat yang ramah disabilitas. Penelitian ini juga 
merekomendasikan tafsir yang lebih etis dan humanistik atas ayat-ayat 
yang berkaitan dengan disabilitas, demi menghapus bias teologis dan 
sosial terhadap kelompok disabilitas. 

A. Pendahuluan 

Manusia merupakan makhluk Allah yang diciptakan dengan berbagai macam 

keunikan dan keberagaman. Dalam kenyataannya menunjukkan bahwa di antara 

manusia terdapat perbedaan bawaan yang merupakan bagian dari ketentuan dan 

kehendak Allah. Sebagian individu diciptakan dengan kondisi fisik atau nonfisik yang 

tidak sama dengan mayoritas manusia lainnya. Perbedaan ini mencakup berbagai aspek, 

seperti keterbatasan penglihatan, pendengaran, kemampuan gerak, hingga kondisi 

kognitif dan psikososial tertentu. Dalam wacana kontemporer, kondisi semacam ini lebih 

tepat disebut sebagai disabilitas, menggantikan istilah cacat yang memiliki konotasi 

negatif dan tidak mencerminkan penghargaan terhadap martabat manusia.1 

 
1 Arif Maftuhin Dkk, Islam Dan Disabilitas: Dari Teks Ke Konteks (Yogyakarta: Penerbit Gading, 2022). 3 



16 
 

 

Dalam Al-Qur’an, manusia dipandang sebagai makhluk yang dimuliakan (al-

insān al-mukarram), diciptakan dengan sebaik-baik bentuk (ahsan taqwīm) dan diberi 

potensi untuk memahami, memilih, serta bertanggung jawab atas tindakannya. 

Pandangan ini tidak mengecualikan individu dengan disabilitas, sebab nilai kemuliaan 

manusia dalam Al-Qur’an tidak bergantung pada kesempurnaan fisik, melainkan pada 

ketakwaan dan amal saleh. Persoalan disabilitas, seperti kebutaan, ketulian, atau 

kelumpuhan, memang disebutkan dalam beberapa ayat, namun sering kali digunakan 

dalam konteks metaforis untuk menggambarkan kekerasan hati atau penolakan 

terhadap kebenaran, bukan sebagai stigma terhadap kondisi fisik tertentu. Bahkan, 

dalam beberapa peristiwa, seperti dalam kisah Abdullah bin Ummi Maktum (QS. ‘Abasa 

[80]: 1–10), Al-Qur’an menegur sikap meremehkan seseorang karena disabilitasnya dan 

justru menegaskan bahwa penerimaan terhadap wahyu tidak tergantung pada status 

sosial maupun kondisi tubuh.2 Dengan demikian, Al-Qur’an membuka ruang inklusif 

bagi penyandang disabilitas, menolak marginalisasi, dan menegaskan bahwa kemuliaan 

spiritual seseorang tidak ditentukan oleh keterbatasan fisik, melainkan oleh 

kesungguhannya dalam mencari kebenaran dan menjalankan ajaran Ilahi. 

Di Indonesia masih banyak penyandang disabilitas yang mengalami stigma 

negatif. Hal itu sesuai dengan pendapat Dante Rigmala ketua komisi nasional disabilitas 

dalam audiensi KND dengan komisi III yang mengatakan bahwa perspektif dan stigma 

terhadap penyandang disabilitas masih melekat sangat kuat. Stigma tersebut terjadi 

karena kurangnya pemahaman dan kesadaran masyarakat luas tentang disabilitas.3 

Mereka menganggap difabel tidak mampu melakukan apapun, tidak mampu, 

membutuhkan belas kasihan dan dianggap remeh di masyarakat.  

 
2 Akbar Ali and Geraldene Codina, ‘Representations of Disability in Qur’anic Narratives’, Journal of 
Disability and Religion, 29.1 (2024), 1–19 <https://doi.org/10.1080/23312521.2024.2353603>. 
3 Liputan6, ‘Mengikis Stigma Disabilitas, KND: Masih Dipandang Sebagai Yang Harus Dikasihani’, 2025. Diakses 
tanggal 25 April 2025. Mengikis Stigma Disabilitas, KND: Masih Dipandang Sebagai yang Harus 
Dikasihani - Disabilitas Liputan6.com 

https://www.liputan6.com/disabilitas/read/6009952/mengikis-stigma-disabilitas-knd-masih-dipandang-sebagai-yang-harus-dikasihani?page=3
https://www.liputan6.com/disabilitas/read/6009952/mengikis-stigma-disabilitas-knd-masih-dipandang-sebagai-yang-harus-dikasihani?page=3


17 

 

Diskursus tentang disabilitas masih jarang mendapat perhatian dikalangan akademisi.4 

Badan Riset dan Inovasi Nasional, Prof. Dr. Tri Nuke Pudjiastuti, M.A., mengatakan riset 

berperspektif disabilitas, belum banyak dilakukan.5 Fakta ini dipengaruhi oleh banyak 

faktor, salah satunya paradigma masyarakat tentang penyandang disabilitas. Sebagian 

masyarakat mempercayai bahwa disabilitas yang dialami seseorang adalah akibat dari 

perbuatan melanggar norma sosial dan agama.6 Islam sendiri memandang bahwa 

keberagaman ciptaan adalah bentuk dari tanda-tanda kekuasaan Allah (ayatullah), 

termasuk keberadaan individu dengan disabilitas. Mereka bukanlah simbol kekurangan, 

melainkan bagian dari keragaman insani yang memiliki fungsi dan nilai dalam masyarakat. 

Untuk memahami bagaimana makna disabilitas diproduksi dalam narasi Al-Qur’an yang 

tidak hanya merujuk pada realitas fisik, tetapi juga mengandung makna simbolik dan 

spiritual diperlukan pendekatan hermeneutik atau interpretasi untuk menggali dimensi-

dimensi terdalam dari teks la-Qur’an. Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini 

adalah hermeneutika fenomenologis yang dikembangkan oleh Paul Ricoeur.  

Pengertian Interpretasi 

Interpretasi berasal dari Bahasa Inggris Interpretation yang artinya penafsiran. Dalam 

KBBI interpretasi diartikan sebagai pemberian kesan, pendapat, tafsiran, atau pandangan 

teoritis terhadap sesuatu. Interpretasi dapat dipahami sebagai proses penguraian pesan 

yang tidak jelas.7 Tindakan ini menurut Jens melibatkan dua komponen yaitu memahami 

apa yang dikatakan oleh seseorang (menerima sebuah pesan) dan membuat orang lain 

paham (mengirimkan sebuah pesan).8 Artinya bahwa tindakan interpretasi melibatkan 

kemampuan untuk menerima sebuah pesan, menafsirkan maknanya, serta menangkap 

maksud yang ingin disampaikan oleh pembicara. Proses ini tidak hanya terbatas pada 

pemahaman bahasa secara literal, tetapi juga mencakup aspek konteks, ekspresi nonverbal, 

dan latar budaya. Komponen kedua adalah membuat orang lain memahami, yaitu 

kemampuan untuk menyusun dan menyampaikan pesan secara jelas dan efektif sehingga 

dapat dipahami oleh pihak lain. Dengan kata lain, interpretasi tidak hanya bersifat reseptif 

 
4 Dkk. 3 
5 Yatni Setianingsih, Riset Tentang Disabilitas Masih Rendah, Mengapa?, 2022. Diakses tanggal 22 Mei 2025. 
Riset tentang Disabilitas Masih Rendah, Mengapa ? - PASJABAR 
6 Arif Maftuhin Dkk, Islam Dan Disabilitas: Dari Teks Ke Konteks. 4 
7 Paul Ricoeur, Hermeneutika Ilmu Sosial (Yogyakarta: Kreasi Wacana, 2006). 19 
8 Paul Ricoeur, Hermeneutika Ilmu Sosial. 20 

https://pasjabar.com/2022/01/24/riset-tentang-disabilitas-masih-rendah-mengapa/


18 

 

(menerima), tetapi juga produktif (menyampaikan).9oleh karena itu, interpretasi 

berhubungan dengan tugas memahami berbagai komunikasi yang diucakan maupun 

dituliskan.  

Interpretasi dapat dianggap sebagai hermeneutika. Dalam perspektif filosofis 

hermeneutika merupakan aliran filsafat yang mempelajari hakikat hal mengerti atau 

memahami sesuatu10. Hermeneutika harus memberikan perhatian pada pemahaman 

tentang segala yang ada dan hubungan di antara segala yang ada.11 

Hermeneutika Paul Ricoeur 

 Paul Ricoeur (1913–2005) merupakan salah satu filsuf hermeneutika terkemuka abad 

ke-20 yang berhasil memadukan berbagai aliran pemikiran besar dalam filsafat, antara lain 

fenomenologi Jerman, strukturalisme Perancis, serta psikoanalisis dan kritik ideologi.12 

Hermeneutikanya merupakan bentuk hermeneutika filosofis yang tidak hanya berfokus 

pada metode penafsiran teks, tetapi juga pada eksistensi makna, simbol, dan pemahaman 

manusia terhadap dunia melalui bahasa dan narasi. Baginya memahami maksud 

pengarang lebih baik daripada memahami dirinya sendiri.13 Langkah awal dalam proses 

interpretasi yang disajikan oleh Ricoeur adalah merumuskan konsep teks itu sendiri, karena 

bagi Ricoeur, teks bukan hanya sekadar kumpulan kata atau informasi, melainkan sesuatu 

yang mengandung dunia makna yang terbuka untuk ditafsirkan. Sebagai titik awal dalam 

proses interpretasi, Paul Ricoeur menekankan bahwa teks adalah bentuk diskursus yang 

dibekukan dalam tulisan. Artinya, apa yang awalnya berupa ujaran (oral discourse) telah 

mengalami transformasi menjadi bentuk tertulis yang memiliki karakteristik otonom dan 

terbuka terhadap penafsiran.14  

Dalam proses interpretasi makna yang dikembangkan Paul Ricoeur, makna tidak 

berhenti pada teks saja, tetapi bagaimana hubungan dialektika eksplanasi (explanation) dan 

pemahaman (understanding) dapat digunakan untuk memperkaya makna. Eksplanasi 

merupakan tahap tahap analisis objektif yang mana teks dibaca sebagai struktur 

 
9 Jens Zimmermann, Hermeneutika: Sebuah Pengantar Singkat (Terjemahan) (Oxford: Oxford University Press, 
2021).19 
10 Asma, ‘Hermeneutika Fenomenologi’, 2016, 1–23. 
11 Paul Ricoeur, Hermeneutika Ilmu Sosial. 27 
12 Daden Robi Rahman, ‘Kritik Nalar Hermeneutika Paul Ricoeur’, Core.Ac.Uk, 14.1  
13 Paul Ricoeur, Teori Interpretasi: Hermeneutika Sebagai Metode Tafsir (Yogyakarta: diva press, 2014). 50 
14 Paul Ricoeur, Hermeneutika Ilmu Sosial. Hermeneutika Ilmu Sosial. Terj. 30 



19 

 

kebahasaan, sedangkan pemahaman merupakan proses penyerapan makna oleh subjek 

pembaca. Menurut Ricoeur, pemahaman bersifat eksistensial dan kontekstual. 15 

pemahaman dalam hermeneutika bukanlah sekadar menafsirkan isi teks secara objektif, 

melainkan merupakan pengalaman eksistensial (tidak bersifat kaku dan terhenti pada teks 

melainkan lentur dan kontekstual mengalami perkembangan.   

Pengertian Disabilitas  

Istilah disabilitas dipopulerkan oleh beberapa aktivis gerakan penyandang cacat di 

Indonesia pada 199816. Disabilitas atau biasanya disebut difabel merupakan singkatan dari 

bahasa Inggris differently abled  artinya orang yang berbeda kemampuan.17 Berdasarkan 

pada ketentuan pasal 1 UU 8/2016  difabel didefinisikan sebagai setiap orang yang 

mengalami keterbatasan fisik, intelektual, mental, dan/atau sensorik.18 Penyandang 

disabilitas layaknya seperti manusia pada umumnya yang diberikan kemampuan dan 

rencana berbeda-beda dari Allah. Sebagaimana yang ditegaskan dalam surah al-Hujarat 

[49]: 13 bahwasanya Allah menciptakan manusia berbeda tidak ada yang sama. 

Persoalannya hanya bagaimana setiap orang dapat menghargai perbedaan dan keragamaan 

seperti halnya terhadap penyandang disabilitas.  

Al-Qur’an tidak menggunakan istilah difabel secara eksplisit sebagaimana istilah itu 

digunakan dalam wacana kontemporer. Istilah difabel (different ability atau people with 

disabilities) adalah produk linguistik modern yang berakar dari pendekatan humanistik dan 

hak asasi manusia. Al-Qur’an, meskipun diturunkan dalam konteks abad ke-7, 

menunjukkan kepekaan terhadap kondisi manusia yang beragam—termasuk keterbatasan 

fisik—tanpa merendahkan martabat mereka. Hal itu karena bahasa Al-Qur’an bersifat konkret 

dan kontekstual yang menggambarkan kondisi nyata dan bisa dipahami langsung oleh masyarakat 

Arab kala itu. Sesuai yang ada di dalam Al-Qur’an, Difabel terdiri dari berbagai jenis yaitu 

a’ma (tunanetra), abkam (tunawicara), samam atau asam (tunarungu), a’raj (tunadaksa), sufaha 

(tunalaras).  

 

 
15 Paul Ricoeur, Teori Interpretasi: Hermeneutika Sebagai Metode Tafsir. 44 
16 Dkk. 7 
17 Arif dkk. Islam dan Disabilitas. 8 
18 Rima Yuwana. Syamsudin Noer, Ragam Persoalan Penyandang Disabilitas (Depok: Rajawali Press, 2023). 2 



20 

 

B. Metode  

Penelitian ini bersifat kualitatif-deskriptif, dengan sumber utama berupa teks-teks 

Al-Qur’an dan tafsir klasik maupun kontemporer. Data sekunder meliputi literatur 

hermeneutika, studi disabilitas dalam Islam, dan kajian tafsir tematik. Penelitian ini 

menggunakan pendekatan hermeneutika filosofis Paul Ricoeur sebagai pisau analisis untuk 

menafsirkan makna disabilitas dalam Al-Qur’an, baik dalam dimensi realitas fisik maupun 

simbolisme spiritual.  

Pertama-tama mengumpulkan data tekstual berupa ayat-ayat Al-Qur’an yang 

mengandung istilah atau representasi disabilitas, seperti a‘mā (buta), aṣamm (tuli), abkam 

(bisu), a‘raj (lumpuh), dan marīḍ (sakit). Ayat-ayat yang mengandung istilah disabilitas 

diklasifikasikan berdasarkan bentuknya: apakah menunjuk kepada makna literal (fisik) 

atau simbolik (spiritual). Penafsiran tidak hanya berhenti pada penjelasan makna, tetapi 

juga diarahkan pada refleksi etis terhadap bagaimana ayat-ayat tersebut membentuk nilai-

nilai sosial dan spiritual dalam memperlakukan individu dengan disabilitas. 

Kerangka Penelitian dengan 
Hermeneutika fenomenologi Paul Ricoeur 

 

 
 

 

 

 



21 

 

Pembahasan 

Manusia dalam Al-Qur’an 

Dalam Al-Qur’an, istilah yang digunakan untuk menyebut manusia sangat beragam 

dan sarat makna, mencerminkan kompleksitas eksistensi manusia dari berbagai sisi—

biologis, spiritual, sosial, hingga moral. Istilah al-insān merupakan sebutan yang paling 

umum digunakan, merujuk pada manusia sebagai makhluk yang berakal, bertanggung 

jawab, dan memiliki potensi untuk berkembang atau menyimpang. Istilah ini sering 

muncul dalam konteks kelemahan manusia, kecenderungannya untuk lupa, serta ujiannya 

dalam menghadapi kehidupan. Sementara itu, istilah al-bashar lebih menekankan pada 

aspek jasmani dan biologis manusia. Kata ini sering digunakan untuk menggambarkan 

kemanusiaan para nabi, menekankan bahwa mereka adalah makhluk biasa yang diberi 

wahyu, bukan malaikat atau makhluk luar biasa dalam wujud non-manusia. 

Selain itu, Al-Qur’an menggunakan istilah banī Ādam untuk menunjukkan manusia 

sebagai keturunan Nabi Adam, sekaligus sebagai makhluk yang memiliki tanggung jawab 

etik dan sosial. Penggunaan istilah ini seringkali dikaitkan dengan peringatan dan nasihat 

moral yang bersifat kolektif, mengingatkan manusia akan asal-usulnya dan kewajibannya 

sebagai khalifah di bumi. Istilah an-nās juga sering muncul dalam konteks seruan universal, 

menekankan keberadaan manusia sebagai kelompok sosial yang menerima risalah ilahi, 

sekaligus sebagai objek dakwah dan petunjuk. Di sisi lain, istilah an-nafs merujuk pada 

dimensi batiniah manusia, yakni jiwa yang berperan dalam kesadaran moral dan spiritual, 

termasuk dalam proses penyucian dan pengendalian diri. 

Makna kata ‘a’ma, ‘a’raj, abkam, samam 

Seperti yang telah disebutkan di atas bahwasanya Al-Qur’an tidak menggunakan 

istilah umum untuk menyebut semua bentuk keterbatasan fisik atau non-fisik seperti dalam 

istilah modern “difabel.” Sebaliknya, Al-Qur’an memakai terminologi yang spesifik dan 

deskriptif, yang menunjukkan ketepatan makna, kepekaan terhadap kondisi individu, dan 

pengakuan terhadap keberagaman manusia. Berikut tabel istilah disabilitas (kebutuhan 

khusus) dalam Al-Qur’an. 

 

 

 



22 

 

Terminologi Makna Leksikal Contoh ayat 

 Buta (penglihatan) QS. ‘Abasa [80]:2, Al-Isrā’ [17]:72 (a‘mā‘) أعمى

 Pincang (gangguan berjalan) QS. Al-Fatḥ [48]:17 (a‘raj‘) أعرج

 Bisu QS. Al-Baqarah [2]:18 (abkam) أبكم

 Tuli QS. Al-Baqarah [2]:18 (aṣamm) أصم

 Sakit (umum) QS. Al-Baqarah [2]:10, An-Nūr (marīḍ) مريض

[24]:61 

 

a.  ‘a’ma  

Dalam Al-Qur’an, istilah ‘a‘mā dan derivasinya disebutkan sebanyak 21 kali dalam 

surah  makkiyah dan 12 kali dalam surah madaniyah. Istilah a’ma dalam al-Mu’jam al-

Mufahras al Alfaz al-Qur’an al-Karim  berarti kebutaan atau tidak dapat melihat karena 

hilangnya penglihatan. 19 Istilah أعمى (‘a‘mā) dalam Al-Qur’an berarti buta, khususnya 

dalam konteks kehilangan kemampuan penglihatan. Namun, untuk mengetahui 

penggunaan kata (‘a‘mā)  dalam Al-Qur’an,  tidak terbatas pada memahami makna literal 

saja, melainkan juga mencakup makna simbolik (metafora) yang sangat dalam. 

Sebagaimana yang disampaikan Ricoeur untuk melakukan interpretasi pemahaman 

terhadap teks, tidak hanya sebatas mengetahui makna literalnya saja tetapi dibutuhkan 

pemahaman terhadap metafora20. 

 Dalam beberapa ayat, ‘a‘mā digunakan untuk menggambarkan kondisi fisik 

seseorang yang tidak dapat melihat, seperti pada kisah Abdullah bin Ummi Maktūm dalam 

QS. ‘Abasa [80]:2, yang menunjukkan bahwa keterbatasan penglihatan tidak mengurangi 

nilai spiritual seseorang. Bahkan, ayat tersebut menjadi teguran bagi Nabi Muhammad 

karena sempat mengabaikan seorang buta yang ingin menerima petunjuk. 

 Di sisi lain, dalam QS. Al-Isrā’ [17]:72, istilah ‘a‘mā digunakan secara metaforis untuk 

menggambarkan orang yang buta terhadap petunjuk Allah di dunia, dan lebih sesat di 

akhirat. Penggunaan ini memperlihatkan bahwa buta spiritual (al-‘amā al-ma‘nawī) lebih 

berbahaya dibandingkan kebutaan fisik. Oleh karena itu, kata ‘a‘mā dalam Al-Qur’an 

 
19 Abd al-Baqi, Al-Mu’jam Al-Muhras Li Alfaz Al-Qur’an Al-Karim, 1945.488-489 
20 Paul Ricoeur, Hermeneutika Ilmu Sosial. 



23 

 

mencerminkan dua spektrum makna yaitu sebagai deskripsi realitas fisik yang harus 

diterima dengan adil dan penuh empati, serta sebagai simbol dari kebekuan hati dan 

penolakan terhadap kebenaran. Kedalaman makna ini menunjukkan betapa Al-Qur’an 

sangat peka terhadap kompleksitas kondisi manusia dan menolak stigmatisasi atas 

keterbatasan fisik. 

b. ‘a’raj 

Istilah  أعرج (‘a‘raj) dalam Al-Qur’an secara leksikal berasal dari akar kata  ( ج- ر-ع ) yang 

bermakna pincang atau mengalami ketimpangan dalam berjalan21. Dalam konteks Al-

Qur’an, kata ini digunakan secara literal untuk menggambarkan kondisi fisik seseorang 

yang mengalami keterbatasan mobilitas, yakni tidak mampu berjalan secara normal. Al-

Qur’an menyebutkan kata ini dalam dua ayat utama yang membahas tentang dispensasi 

atau rukhṣah terhadap kewajiban syariat bagi orang-orang yang memiliki hambatan fisik. 

Dalam QS. Al-Fatḥ [48]:17, disebutkan bahwa "Tidak ada dosa atas orang buta, orang pincang 

(‘a‘raj), dan orang sakit...", yang menunjukkan adanya pengecualian dari kewajiban jihad 

bagi mereka yang mengalami keterbatasan fisik. Demikian pula dalam QS. An-Nūr [24]:61, 

kata ‘a‘raj disebut bersama dengan ‘a‘mā dan marīḍ untuk menjelaskan kelonggaran dalam 

urusan sosial dan makan bersama. 

Penggunaan istilah ini memperlihatkan bahwa Al-Qur’an mengenali bentuk 

disabilitas secara spesifik dan tidak merendahkan, bahkan memberikan hak-hak 

perlindungan hukum. Tidak seperti istilah ‘a‘mā yang terkadang digunakan dalam makna 

simbolik atau spiritual, kata ‘a‘raj dalam Al-Qur’an tidak digunakan dalam konteks majazi, 

melainkan secara murni literal, untuk menunjukkan kondisi fisik yang mempengaruhi 

fungsi sosial seseorang. Ini mengindikasikan bahwa Al-Qur’an memperlakukan 

penyandang disabilitas dengan pendekatan yang adil dan realistis, tanpa stigma, serta 

memberi pengakuan atas keberadaan mereka dalam struktur masyarakat dan hukum Islam. 

c. Abkam 

Istilah أبكم (abkam) dalam Al-Qur’an berasal dari akar kata م-ك-ب  yang berarti bisu, 

yakni ketidakmampuan seseorang untuk berbicara. Secara leksikal, kata ini menunjuk pada 

disabilitas verbal, namun dalam Al-Qur’an, penggunaannya lebih sering bersifat simbolik 

daripada deskriptif fisik. Salah satu ayat yang memuat istilah ini adalah QS. Al-Baqarah 

 
21 Ahmad Warson Munawwir, ‘Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap’, Yogyakarta: Pustaka 
Progressif, 1997, 913 



24 

 

[2]:18: "Mereka tuli (صم), bisu (بكم), dan buta (عمي), maka mereka tidak akan kembali [ke jalan yang 

benar]." Di sini, abkam dipakai sebagai metafora bagi orang-orang yang menolak kebenaran, 

yakni mereka yang tidak mau menyuarakan atau menyampaikan kebenaran yang sudah 

mereka ketahui. Tafsir klasik seperti al-Ṭabarī dan al-Rāzī menafsirkan bahwa "bisu" dalam 

ayat ini bukanlah bisu secara fisik, melainkan ketidakmampuan untuk menggunakan 

potensi intelektual dan moral dalam merespons petunjuk Allah. 

Penegasan makna simbolik ini diperkuat dalam QS. Al-Isrā’ [17]:97, yang menyebut: 

“Dan barang siapa yang Allah tidak beri petunjuk, maka kamu tidak akan mendapatkan pelindung 

baginya selain Dia. Dan Kami akan mengumpulkan mereka pada hari kiamat dalam keadaan 

tertelungkup di wajah mereka: buta (‘umyan), bisu (bukman), dan tuli (ṣumman).” Ayat ini 

menggambarkan kondisi balasan eskatologis bagi mereka yang membangkang terhadap 

petunjuk, dalam bentuk penghilangan kemampuan inderawi sebagai bentuk perwujudan 

dari kondisi spiritual mereka di dunia. 

 Dengan demikian, abkam dalam Al-Qur’an menggambarkan dimensi disabilitas 

spiritual, yakni ketertutupan lisan terhadap kebenaran karena kekakuan hati. Ini 

memperlihatkan bagaimana Al-Qur’an menggunakan istilah fisik tertentu sebagai simbol 

untuk menggambarkan kondisi batin manusia. Namun penting dicatat bahwa penggunaan 

simbolik ini tidak menstigma individu yang benar-benar mengalami bisu secara biologis. 

Sebaliknya, Al-Qur’an menekankan bahwa nilai manusia tidak terletak pada kemampuan 

fisik, tetapi pada respons terhadap petunjuk Tuhan. Oleh karena itu, abkam sebagai konsep 

dalam Al-Qur’an harus dipahami dalam kerangka yang membedakan antara keterbatasan 

fisik dan keterasingan spiritual. 

d. Aṣamm 

Kata   أصم (aṣamm) dalam Al-Qur’an berasal dari akar kata م-م-ص  yang berarti tuli, 

yakni kehilangan kemampuan untuk mendengar. Secara leksikal, istilah ini merujuk pada 

keterbatasan indera pendengaran. Namun dalam konteks Al-Qur’an, kata aṣamm lebih 

sering digunakan dalam makna majazi (simbolik) untuk menggambarkan kondisi spiritual 

dan intelektual seseorang yang menolak untuk menerima atau mendengar petunjuk Allah. 

 Salah satu contohnya terdapat dalam QS. Al-Baqarah [2]:18: “Mereka tuli (صم), bisu 

 maka mereka tidak akan kembali [ke jalan yang benar].” Dalam ayat ini, istilah ,(عمي) dan buta ,(بكم)

aṣamm digunakan bersama abkam (bisu) dan ‘amā (buta) sebagai metafora dari tertutupnya 

hati dan pikiran terhadap hidayah. Tafsir al-Ṭabarī menjelaskan bahwa mereka disebut 



25 

 

"tuli" bukan karena keterbatasan fisik, melainkan karena mereka menolak mendengar dan 

mempertimbangkan kebenaran yang telah disampaikan kepada mereka. Oleh karena itu, 

aṣamm di sini menunjukkan kondisi ketidakpekaan moral dan spiritual, bukan kecacatan 

inderawi dalam arti medis. Penggunaan kata ini secara metaforis tidak dimaksudkan untuk 

merendahkan orang-orang dengan disabilitas pendengaran secara fisik, melainkan sebagai 

peringatan terhadap sikap keras hati dan ketakmauan untuk mendengar nasihat. Hal ini 

menunjukkan bahwa Al-Qur’an sangat peka dalam menggunakan bahasa simbolik tanpa 

menormalisasi stigma terhadap penyandang disabilitas. Dengan demikian, istilah aṣamm 

dalam Al-Qur’an tidak hanya bersifat deskriptif, tetapi juga reflektif terhadap kondisi batin 

manusia yang abai terhadap nilai-nilai kebenaran. 

e. مريض (marīḍ) 

Istilah مريض (marīḍ) dalam Al-Qur’an berasal dari akar kata ََمَرِض yang berarti sakit22. 

Secara morfologi bahasa Arab, kata مريض berbentuk isim fa’il  berarti orang yang sakit. 

Makna leksikal marīḍ merujuk pada seseorang yang mengalami gangguan kesehatan fisik 

atau mental. Dalam Al-Qur’an, kata ini digunakan dalam dua bentuk utama  yaitu pertama, 

sebagai deskripsi kondisi fisik yang memungkinkan adanya dispensasi atau rukhṣah 

dalam pelaksanaan syariat; kedua, sebagai simbol kondisi spiritual yang menyimpang 

atau rapuh.  

Contoh penggunaan literal dapat ditemukan dalam QS. Al-Baqarah [2]:184-185 dan 

QS. An-Nisā’ [4]:43, di mana orang yang sakit diberi keringanan dalam berpuasa atau 

shalat. Ini menunjukkan pengakuan Qur’ani terhadap realitas biologis manusia dan 

prinsip rahmah dalam hukum Islam. Di sisi lain, dalam ayat seperti QS. Al-Baqarah [2]:10 

disebutkan: "Dalam hati mereka ada penyakit (maraḍ), lalu Allah menambah penyakitnya itu...", 

yang menandakan penyakit hati seperti nifak (kemunafikan) atau keraguan terhadap 

kebenaran.23 Maraḍ (penyakit) menurut Ibnu Faris ( seorang ahli bahasa) adalah segala sesuatu 

yang menyebabkan seseorang melampaui batas kesehatan, baik karena sakit, kemunafikan, atau 

kelalaian dalam satu hal.24 Penyakit dalam konteks ayat ini merujuk pada metafora sebagai 

simbol kerusakan keyakinan (hati) seseorang. Artinya penyakit ini berkaitan dengan 

penyakit hati yang tidak memiliki kesempurnaan, bimbingan, perhatian, dan dukungan. 

 
22 Ahmad Warson Munawwir, ‘Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap’, Yogyakarta: Pustaka 
Progressif, 1997, 1326  
23 Imam Al-qurtubi, Al Jami Al Ahkam Al Qur’an-Tafsir Al Qurtubi (Beirut: Dar al-Fikr, 1414). 299 
24 Imam Al-qurtubi. Imam Al-qurtubi, Al Jami Al Ahkam Al Qur’an-Tafsir Al Qurtubi. 300 



26 

 

Dari pernyataan di atas, Al-Qurṭubī, membedakan antara maraḍ jasmani yang bisa 

disembuhkan dan maraḍ ma‘nawī (spiritual) yang berkaitan dengan sikap batin dan moral.  

Ketiga ayat di atas menunjukkan bahwa istilah marīḍ dalam Al-Qur’an bersifat 

polisemik yaitu bisa merujuk pada penderitaan fisik maupun dekadensi moral. Kedua 

penggunaan ini memperlihatkan bahwa Al-Qur’an memandang marīḍ (sakit) sebagai 

bagian dari dinamika manusia yang tidak serta-merta mengurangi nilai keberagamaan 

seseorang. Sebaliknya, orang sakit diberi kemuliaan berupa keringanan hukum dan 

empati, serta peringatan jika sakit itu berupa penyakit hati. Hal ini memperkuat argumen 

bahwa Al-Qur’an memiliki etos welas asih dan inklusif terhadap kondisi kerentanan 

manusia, baik fisik maupun batin. 

 Ayat Disabilitas dan Penafsirannya 

a. Surah al-Baqarah: 282 

Surah al-Baqarah ayat 282 merupakan ayat terpanjang dalam Al-Qur’an yang secara 

utama membahas etika dan prosedur transaksi hutang piutang. Namun, dalam penggalan 

tengah ayat, terdapat bagian yang memiliki relevansi signifikan dalam kajian disabilitas. 

Allah berfirman: “Dan jika orang yang berutang itu lemah akalnya, atau lemah (fisiknya), atau 

tidak mampu menyatakan sendiri, maka walinya hendaklah menyatakan secara adil…”. Ayat ini 

memberikan pengakuan eksplisit terhadap keberadaan individu yang memiliki 

keterbatasan kemampuan, baik secara intelektual, fisik, maupun komunikatif. Dalam tafsir 

klasik seperti karya Ibnu Jarir al-Ṭabarī dan Ibnu Katsīr, ayat ini dipahami sebagai bentuk 

perlindungan hukum terhadap kelompok yang secara fungsional tidak mampu 

menyatakan kehendaknya, seperti orang gila, anak kecil, orang sakit berat, atau 

penyandang cacat fisik dan mental. Islam dalam hal ini menetapkan bahwa hak mereka 

tetap harus dijamin melalui sistem perwakilan (wali) yang adil dan amanah. 

Dalam tafsir kontemporer, seperti Quraish Shihab dalam Tafsir al-Misbah, ayat ini 

dibaca sebagai prinsip dasar inklusi hukum dan sosial. Kehadiran wali bukan untuk 

meniadakan otonomi difabel, melainkan untuk memastikan bahwa hak mereka tetap dapat 

terwujud secara legal dan etis. Bahkan Sayyid Qutb menegaskan bahwa perhatian Islam 

terhadap mereka yang lemah, termasuk dalam   

urusan transaksi teknis, mencerminkan keadilan yang menyeluruh dan tidak diskriminatif. 

Secara tematik, ayat ini memperkuat prinsip bahwa penyandang disabilitas merupakan 

subjek hukum dalam Islam, yang berhak untuk dilindungi, didengar, dan diwakili. Ini 



27 

 

memberikan dasar kuat bagi pengembangan tafsir yang berperspektif keadilan sosial dan 

hak-hak difabel, serta mendorong reinterpretasi teks-teks keagamaan agar lebih inklusif 

terhadap realitas keberagaman kemampuan manusia. 

b. Surah ‘Abasa: 1-10 

Ditinjau dari sebab turunnya ayat “Dia bermuka masam dan berpaling”,25 yang 

diriwayatkan dari Aisyah, At-Tirmidzi dan Al-Hakim mengatakan bahwa  ayat ini 

menceritakan Ibnu Ummi Maktum (seorang buta atau tuna netra) yang mendatangi 

Rasulullah dan berkata, “Wahai Rasulullah, berilah petunjuk kepadaku”. Sementara itu di 

sisi Rasulullah ada para pembesar orang musyrik sehingga Rasulullah berpaling dari Ibnu 

Ummi Maktum dan menghadap yang lain.26 Riwayat lain dari Ibnu Jarir At-Thabari, Ibnu 

Abi Hatim, Ibnu Katsir dari ‘Urwah bin Zubair, Mujahid, Abu Malik dan Qatadah, Adh-

Dhahhak serta Ibnu Zaid, yang terdapat dalam tafsir Al-Azhar, Hamka menjelaskan bahwa 

surah ini sebagai respons sikap nabi merasa terganggu terhadap Ibnu Ummi Maktum yang 

memotong pembicaran Nabi kepada para pemuka Quraisy tersebut.27 

c. Surah An-Nur: 61 

Pada ayat ini terdapat istilah ‘a’mā, dan ‘a’raj yang mana merupakan dua kosakata 

penting dalam kajian disabilitas dalam Al-Qur’an.  Ayat ini turun dalam konteks sosial 

masyarakat Madinah yang saat itu masih dipengaruhi norma-norma kesopanan Arab 

Jahiliyah, termasuk perasaan canggung atau rendah diri dari sebagian individu difabel 

ketika harus makan bersama di rumah orang lain atau di tempat umum28. Dalam konteks 

masa kini, ayat ini mengajarkan kita etika saat berkunjung ke rumah orang lain khusus tidak 

membedakan difabel (kebutuhan khusus) seperti  buta dan  pincang serta mengajarkan 

kepada mereka untuk tidak merasa minder di dalam kehidupan bermasyarakat.  

  Dalam tafsir klasik seperti Ibnu Katsīr dan al-Ṭabarī, disebutkan bahwa ayat ini 

merupakan penghapusan rasa bersalah atau beban psikologis bagi orang-orang seperti 

orang buta, pincang, atau sakit untuk ikut serta dalam kegiatan sosial seperti makan di 

rumah kerabat, teman, atau bahkan di rumah mereka sendiri. Allah memberikan legitimasi 

dan pembelaan terhadap hak-hak sosial kelompok difabel, membebaskan mereka dari 

stigma atau anggapan sebagai beban sosial. 

 
25 QS. Abasa: 1 
26 Imam As-Suyuthi, Asbabun Nuzul (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2014). 586 
27 Hamka, Juz Amma: Tafsir Al-Azhar (Depok: Gema Insani, 2015). 125 
28 Dkk. 20 



28 

 

Surah Al-Isra’: 72 

Imam al-Ṭabarī menafsirkan a‘mā dalam ayat ini bukan sebagai kebutaan inderawi, 

melainkan sebagai buta dari petunjuk (al-hudā).29 Yang dimaksud adalah orang yang tidak 

menerima, menolak, atau mengabaikan kebenaran selama hidupnya. Ia menyebut bahwa 

kebutaan ini tidak berkaitan dengan mata, melainkan hati. Maka, di akhirat, orang tersebut 

akan dibangkitkan dalam kondisi hina, sesat, dan jauh dari rahmat Allah. Fakhr al-Dīn al-

Rāzī juga menjelaskan bahwa kebutaan dalam ayat ini adalah simbol dari kekelaman hati 

dan kekufuran. Ia juga menyatakan bahwa makna ini tidak bisa ditafsirkan secara literal 

sebagai tunanetra, karena banyak orang buta secara fisik yang beriman, dan sebaliknya, 

orang yang melihat tapi tidak menggunakan penglihatannya untuk menerima kebenaran. 

Quraish Shihab menyatakan bahwa ayat ini menekankan pentingnya penglihatan batin 

atau mata hati (bashīrah). Orang yang tidak menggunakan potensi akal dan hati nurani 

untuk mengenali kebenaran akan menjadi lebih sesat di akhirat. Ia menyebut bahwa ayat 

ini adalah peringatan moral, bukan pernyataan medis atau biologis. 

Semua mufassir dari berbagai era sepakat bahwa a‘mā dalam QS. Al-Isrā’:72 adalah 

kebutaan spiritual, bukan kebutaan inderawi. Ayat ini tidak mencela orang dengan 

disabilitas penglihatan, melainkan mengkritik orang-orang yang menolak kebenaran 

meskipun memiliki semua alat untuk mencapainya. Dalam konteks representasi disabilitas, 

ini menunjukkan bahwa Al-Qur’an memisahkan makna biologis dari makna moral, dan 

tidak mendiskreditkan keterbatasan fisik sebagai celaan. 

Implementasi Nilai terhadap Makna Disabilitas  

Makna disabilitas dalam Al-Qur’an, sebagaimana tergambar melalui istilah-istilah 

seperti a‘mā (buta), aṣamm (tuli), abkam (bisu), a‘raj (lumpuh), dan marīḍ (sakit), tidak hanya 

merujuk pada kondisi fisik seseorang, melainkan juga menyentuh dimensi spiritual, moral, 

dan sosial. Dalam implementasinya, Al-Qur’an mengajarkan bahwa keterbatasan fisik tidak 

menjadi penghalang dalam mengakses nilai-nilai luhur seperti keimanan, kebaikan, dan 

tanggung jawab sosial. Sebaliknya, Al-Qur’an mengecam disabilitas batin — yaitu ketika 

manusia memiliki mata tetapi tidak melihat, telinga tetapi tidak mendengar, dan hati tetapi 

tidak memahami (QS. Al-A‘rāf [7]:179). Dalam praktiknya, hal ini melahirkan prinsip 

inklusivitas, kesetaraan, dan penghormatan terhadap keragaman manusia. 

 
29 At-Thabari, Jami’ Al-Bayan Fi Ta’wil Al-Qur’an. 



29 

 

Al-Qur’an tidak menstigma penyandang disabilitas, tetapi justru memberikan 

dispensasi (rukhṣah) dalam ibadah, seperti dalam hal shalat dan puasa, menunjukkan 

adanya nilai kasih sayang (raḥmah) dan keadilan (ʿadl) dalam hukum Islam. Lebih jauh, 

tokoh-tokoh seperti Abdullah bin Ummi Maktūm, seorang sahabat Nabi yang buta, diberi 

posisi mulia sebagai mu’azzin dan bahkan pemimpin shalat, menunjukkan bahwa 

keterbatasan tidak menghalangi partisipasi sosial dan spiritual. Maka, nilai-nilai Qur’ani 

seperti empati, kemuliaan manusia (karāmah al-insān), dan tanggung jawab kolektif 

menuntut masyarakat untuk membangun ruang yang setara dan manusiawi bagi para 

penyandang disabilitas. Dengan demikian, pemaknaan disabilitas dalam Al-Qur’an 

menuntut implementasi etis dalam kebijakan, pendidikan, dan interaksi sosial, agar nilai-

nilai ilahi benar-benar tercermin dalam struktur kehidupan umat. 

C. Kesimpulan 

Penelitian ini menunjukkan bahwa Al-Qur’an menggunakan beragam istilah untuk 

merujuk pada kondisi disabilitas, seperti a‘mā (buta), a‘raj (lumpuh), abkam (bisu), aṣamm 

(tuli), dan marīḍ (sakit), yang secara leksikal mencerminkan realitas fisik keterbatasan 

manusia. Namun demikian, pendekatan hermeneutika Paul Ricoeur mengungkap bahwa 

istilah-istilah tersebut tidak hanya mengandung makna literal, melainkan juga sarat dengan 

simbolisme spiritual. Disabilitas dalam Al-Qur’an seringkali dimaknai sebagai metafora 

untuk kebutaan hati, ketulian terhadap kebenaran, atau kelumpuhan moral dalam 

merespons petunjuk ilahi. 

Implementasi nilai terhadap makna disabilitas mendorong lahirnya perspektif 

Qur’ani yang tidak mendiskriminasi penyandang disabilitas, melainkan mengakui mereka 

sebagai bagian integral dari komunitas beriman. Dengan demikian, Al-Qur’an tidak hanya 

hadir sebagai kitab petunjuk, tetapi juga sebagai sumber etika transformatif yang 

menegaskan harkat dan martabat seluruh manusia—baik secara fisik sempurna maupun 

dengan keterbatasan—dalam kerangka keadilan, kasih sayang, dan kesetaraan spiritual. 

 

 

 

 

 



30 

 

Daftar Pustaka 

Abd al-Baqi, Al-Mu’jam Al-Muhras Li Alfaz Al-Qur’an Al-Karim, 1945 

Ahmad Warson Munawwir, ‘Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap’, 
Yogyakarta: Pustaka Progressif, 1997, 242 

Ali, Akbar, and Geraldene Codina, ‘Representations of Disability in Qur’anic Narratives’, 
Journal of Disability and Religion, 29.1 (2024), 1–19 
<https://doi.org/10.1080/23312521.2024.2353603> 

Asma, ‘Hermeneutika Fenomenologi’, 2016, 1–23 

At-Thabari, Jami’ Al-Bayan Fi Ta’wil Al-Qur’an 

Dkk, Arif Maftuhin, Islam Dan Disabilitas: Dari Teks Ke Konteks (Yogyakarta: Penerbit 
Gading, 2022) 

Hamka, Juz Amma: Tafsir Al-Azhar (Depok: Gema Insani, 2015) 

Imam Al-qurtubi, Al Jami Al Ahkam Al Qur’an-Tafsir Al Qurtubi (Beirut: Dar al-Fikr, 1414) 

Imam As-Suyuthi, Asbabun Nuzul (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2014) 

Jens Zimmermann, Hermeneutika: Sebuah Pengantar Singkat (Terjemahan) (Oxford: Oxford 
University Press, 2021) 

Liputan6, ‘Mengikis Stigma Disabilitas, KND: Masih Dipandang Sebagai Yang Harus 
Dikasihani’, 2025 

Paul Ricoeur, Hermeneutika Ilmu Sosial (Yogyakarta: Kreasi Wacana, 2006) 

———, Teori Interpretasi: Hermeneutika Sebagai Metode Tafsir (Yogyakarta: diva press, 2014) 

Rahman, Daden Robi, ‘Kritik Nalar Hermeneutika Paul Ricoeur’, Core.Ac.Uk, 14.1 
<https://core.ac.uk/download/pdf/295426599.pdf> 

Rima Yuwana. Syamsudin Noer, Ragam Persoalan Penyandang Disabilitas (Depok: Rajawali 
Press, 2023) 

 
 


