
1 

 

Qurrata: Quranic Research and Tafsir 

P-ISSN 
E-ISSN 

: xxxx-xxxx 
: xxxx-xxxx 

Vol. 2 No. 2, Oktober 2025 
DOI           : 
Qurrata: Quranic Research and Tafsir 

 

SELF-CONCEPT DALAM AL-QUR’AN: ANALISIS PSIKOLOGI KEPRIBADIAN ATAS 

AYAT-AYAT TENTANG POTENSI MANUSIA 
 (BERBASIS QS. AL-BAQARAH [2]:30; AL-ISRĀ’ [17]:70; AT-TĪN [95]:4). 

Syarifudin1 

1Universitas PTIQ, Jakarta, Indonesia, email: ismisyarif@gmail.com  
 

 

Keywords 

Human Potential; 

Moral Agency; 

Personality Psychology; 

Qur’anic Anthropology; 

Self-Concept 

ABSTRACT 

This study examines the construction of self-concept in the Qur’an through an 
analytical dialogue with personality psychology, focusing on QS. al-Baqarah 
[2]:30, al-Isrā’ [17]:70, and at-Tīn [95]:4. The research aims to identify the 
Qur’anic portrayal of human potential and map these conceptual elements onto 
established psychological theories concerning self-perception, human capability, 
and dispositional structure. Using a qualitative textual approach, this study 
conducts thematic interpretation of the selected verses and subsequently 
integrates the extracted meanings with humanistic and dispositional 
frameworks in personality psychology. The findings reveal that the Qur’an 
conceptualizes human beings as endowed with a balanced structure of moral 
responsibility, inherent dignity, and optimal potential, aligning significantly 
with psychological understandings of actualizing tendencies, perceived 
competence, and intrinsic value. The analysis indicates that these Qur’anic 
formulations offer a multi-dimensional foundation for understanding self-
concept, combining spiritual, moral, and psychological elements in a coherent 
framework. The study concludes that Qur’anic anthropology possesses 
conceptual parallels with modern psychological formulations of selfhood while 
also providing distinct normative orientation that enriches contemporary 
discourse on human potential. This highlights the relevance of Qur’anic insights 
for interdisciplinary research on personality and human development. 

 

 

Kata Kunci: 

Antropologi 

Qur’ani; Konsep 

Diri; Moral Agency; 

Potensi Manusia; 

ABSTRAK 

Penelitian ini mengkaji konstruksi konsep diri dalam al-Qur’an melalui 
dialog analitis dengan psikologi kepribadian, berfokus pada QS. al-
Baqarah [2]:30, al-Isrā’ [17]:70, dan at-Tīn [95]:4. Tujuan penelitian ini 
adalah mengidentifikasi representasi potensi manusia dalam al-Qur’an 
dan memetakannya ke dalam kerangka teori psikologi mengenai 
persepsi diri, kapasitas manusia, serta struktur kepribadian. Dengan 
menggunakan pendekatan kualitatif terhadap teks, penelitian ini 
melakukan interpretasi tematik terhadap ayat-ayat tersebut dan 

http://jurnal.alhikmah.ac.id/?journal=elhikmah
mailto:ismisyarif@gmail.com


2 

 

Psikologi 

Kepribadian 

mengintegrasikan hasilnya dengan kerangka psikologi humanistik dan 
disposisional. Temuan penelitian menunjukkan bahwa al-Qur’an 
memandang manusia sebagai makhluk yang memiliki struktur 
keseimbangan antara martabat, tanggung jawab moral, dan potensi 
optimal, yang sejalan dengan gagasan psikologis tentang 
kecenderungan aktualisasi, persepsi kompetensi, dan nilai intrinsik. 
Analisis menunjukkan bahwa formulasi Qur’ani tersebut memberikan 
dasar multidimensional bagi pemahaman konsep diri yang memadukan 
aspek spiritual, moral, dan psikologis secara terpadu. Penelitian ini 
menyimpulkan bahwa antropologi Qur’ani memiliki koherensi dengan 
formulasi psikologi modern tentang diri, sekaligus menghadirkan 
orientasi normatif khas yang memperkaya kajian kepribadian dan 
pengembangan potensi manusia. 

A. Pendahuluan 

Manusia selalu menjadi objek studi dalam berbagai disiplin ilmu, termasuk 

psikologi dan studi agama. Psikologi modern memandang konsep diri sebagai konstruksi 

afektif dan kognitif yang menentukan bagaimana individu memahami diri mereka sendiri, 

berinteraksi secara sosial, dan merespons lingkungan mereka. Studi kontemporer 

menunjukkan bahwa konsep diri memiliki korelasi positif yang signifikan dengan berbagai 

aspek psikologis, termasuk harga diri, motivasi, dan kesehatan mental. (The Positive Role of 

Self-Concept and Religiosity…, 2024).1 Dalam perspektif Islam, terdapat ayat-ayat Al-Qur'an 

yang merujuk pada diri, bukan hanya sebagai entitas biologis, tetapi sebagai makhluk yang 

bermartabat dengan potensi moral dan intelektual; seperti dalam QS. al-Baqarah [2]:30; al-

Isrā' [17]:70; dan at-Tīn [95]:4. Namun, masih terdapat keterbatasan studi sistematis tentang 

konsep diri dalam perspektif Al-Qur'an. 

Secara teori, psikologi kepribadian modern menekankan perpaduan struktur 

internal individu dengan lingkungan dan dinamika eksternalnya sebagai penentu konsep 

diri. Namun, integrasi ini telah ditantang oleh para peneliti karena sering mengabaikan 

dimensi spiritual, yang merupakan bagian tak terpisahkan dari pengalaman manusia 

seorang Muslim. (A Framework for Integrating Islamic Concepts into…, 2025).2 Akibatnya, studi 

yang memetakan nilai-nilai Al-Qur'an dalam kerangka psikologi kepribadian dapat 

mengisi kesenjangan antara teori psikologi Barat dan pengalaman religius yang holistik, 

khususnya dalam upaya untuk memahami konsep diri. 

 
1 Ningsih, “The Positive Role of Self-Concept and Religiosity in Reducing the Sense of Alienation in 

College Students.” 
2 Harun and Taib, “‘ Putting An Islamic Scholar ’ s Hat on Psychologist ’: A Framework for Integrating 

Islamic Concepts into Psychological Research.” 



3 

 

Penelitian arus utama juga mendokumentasikan beberapa contoh lompatan iman 

yang terjadi dalam konteks Islam sebagai hubungan antar-subjek dari konsep diri dalam 

Psikologi Islam yang berkaitan dengan nafs, qalb, dan aql, yang juga menjelaskan dimensi 

moral dan spiritual dalam asimilasi kepribadian seseorang (Human Self Structure in Islamic 

Psychology, 2025).3 Penelitian lain menegaskan  bahwa komunikasi intrapersonal dalam Al-

Qur'an juga meningkatkan kesadaran diri, aspek kunci dari konsep diri seseorang, sehingga 

seseorang lebih mampu merefleksikan dan mengartikulasikan tujuan hidupnya (Improving 

Self Awareness…, 2024).4 Temuan-temuan ini menunjukkan perlunya secara akademis untuk 

mengeksplorasi hubungan antara konsep diri serta paparan dan asimilasi wahyu Al-Qur'an 

dari perspektif psikologi kepribadian yang terkait dengan kerangka kontekstual. 

Namun, penelitian terkini sangat minim yang secara khusus menggabungkan Al-

Qur'an dalam analisis konsep diri dalam kerangka teori kepribadian modern. Wacana 

akademis yang tersedia saat ini lebih berfokus pada integrasi konsep Islam yang lebih luas 

tanpa perlakuan yang lebih terfokus pada ayat-ayat yang membahas potensi dalam diri 

manusia. Konsep diri yang dibingkai dalam konteks Al-Qur'an harus diturunkan dari 

pemahaman yang lebih komprehensif tentang prinsip Al-Qur'an mengenai martabat 

manusia, tanggung jawab moral, dan kemampuan intelektual yang menentukan arah 

psikologis seseorang. 

Oleh karena itu, penelitian ini berupaya menjawab pertanyaan: apa potensi konsep 

diri yang dipahami dari tiga ayat Al-Qur'an terpilih (QS al-Baqarah [2]:30; al-Isrā' [17]:70; 

at-Tīn [95]:4) jika dilihat dari psikologi kepribadian? Pendekatan ini bertujuan untuk 

merumuskan kerangka konseptual yang mengintegrasikan wahyu ilahi dengan teori-teori 

psikologi kepribadian kontemporer untuk memahami konsep diri manusia secara lebih 

jelas, kontekstual, ilmiah, dan relevan secara teologis. 

 

B. Rumusan Masalah 

1. Bagaimana menganalisis konstruksi konsep diri dari konsep diri kemanusiaan dalam 

QS. Al-Baqarah [2]:30, Al-Isra [17]:70, dan At-Tin [95]:4 dalam hal indikator potensi, 

martabat, dan kapasitas aktualisasi? 

 
3 Rahman, “Human Self Structure in Islamic Psychology.” 
4 Nurrohmah et al., “Intrapersonal Communication : Improving Self Awareness Perspective of the Qur ’ 

an Surah Adz Dzariyat Verses 20 and 21.” 



4 

 

2. Dengan cara apa potensi diri seperti yang digambarkan dalam ayat-ayat tersebut 

dapat dipetakan ke dalam teori psikologi kepribadian, lebih khusus lagi pendekatan 

humanistik dan disposisional? 

3. Bagaimana sintesis konsep diri berdasarkan Al-Qur'an dan psikologi kepribadian 

dapat melahirkan model konsep diri yang baru dan relevan untuk studi kepribadian? 

 

C. Metodologi Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan paradigma interpretatif 

yang berfokus pada konstruksi makna teks keagamaan dalam kerangka psikologi 

kepribadian. Dengan demikian, objek penelitian adalah tiga ayat Al-Qur'an yang 

menggambarkan potensi manusia, yaitu Al-Baqarah [2]:30, Al-Isra [17]:70], dan At-Tin 

[95]:4. Ketiga ayat ini secara sengaja mengandung representasi konseptual yang berkaitan 

dengan martabat, kemampuan moral, dan struktur dasar kemanusiaan ketiga aspek yang 

relevan dalam konstruksi konsep diri dalam psikologi kepribadian. 

Instrumen penelitian ini berupa lembar analisis tematik yang dikembangkan 

berdasarkan kategori teoritis psikologi humanistik dan disposisional, khususnya pada 

aspek harga diri, kecenderungan aktualisasi diri, dan struktur kepribadian dasar. 

Instrumen ini berfungsi untuk mengidentifikasi konsep-konsep kunci dalam ayat-ayat 

tersebut dan selanjutnya menghubungkannya dengan psikologi teoritis yang digunakan 

sebagai kerangka analisis. 

Metodologi pengumpulan informasi melibatkan studi teks primer, termasuk ayat-

ayat Al-Qur'an yang relevan dengan subjek penelitian, beserta tafsir Al-Qur'an 

kontemporer, dan artikel jurnal yang relevan tentang psikologi kepribadian dan psikologi 

Islam. Temuan peneliti lain sebelumnya, sebagai data sekunder, dimasukkan untuk 

meningkatkan kategorisasi analitis dan mengembangkan sudut pandang epistemologis 

penelitian. 

Data dianalisis dalam tiga tahap: Pertama, makna ayat-ayat tersebut direduksi 

melalui ekstraksi konsep-konsep potensi manusia yang eksplisit dan implisit. Kedua, 

konsep-konsep Al-Qur'an yang dipetakan secara sengaja ditempatkan dalam ranah 

psikologi kepribadian melalui kerangka analitis komparatif secara teoritis. Ketiga, sintesis 

konseptual dirancang untuk menghasilkan model integratif tentang konsep diri manusia 

dari sudut pandang Al-Qur'an dan psikologis. Penelitian ini dilindungi dari bias melalui 



5 

 

triangulasi teoretis serta koherensi logis antara ayat-ayat yang dipilih untuk penafsiran dan 

kerangka psikologis tempat ayat-ayat tersebut ditempatkan. 

 

D. Hasil dan Pembahasan 

1. Potensi Representasi dan Tanggung Jawab Moral (Quran Surah Al-Baqara Ayat Al-

Baqarah 2:30) 

Dalam bidang psikologi kepribadian, potensi representasi mencakup kemampuan 

individu untuk memetakan identitas diri mereka dalam sistem sosial dan internal, termasuk 

citra diri, peran sosial, nilai-nilai panduan, dan citra moral. Representasi diri adalah 

perbedaan antara persepsi subjektif tentang diri dan persepsi sosial serta bagaimana diri 

tercermin dalam lingkungan sosial tempat diri tersebut beroperasi. Representasi diri 

merupakan aspek penting dari konsep diri dan representasi diri juga merupakan tingkat 

kritis. (Brummelman & Thomaes, 2022). 5 

Tanggung jawab moral, dalam hal ini, adalah kemampuan berpikir seseorang di 

mana ia melakukan sesuatu secara etis dan menyadari konsekuensi dari tindakannya baik 

dalam lingkungan sosial maupun diri sendiri. Dalam psikologi moral, tanggung jawab 

moral adalah internalisasi norma-norma etika dan kesadaran akan konsekuensi tindakan 

seseorang terhadap diri sendiri dan lingkungan sosial. Jika seseorang beroperasi dalam 

kerangka kognitif sosial, karakter moral dianggap sebagai hasil dari proses pengambilan 

keputusan etis dan komitmen internal terhadap seperangkat standar moral. (Narvae v dan 

Lapsley, 2021) 6 

Allah SWT berfirman: 

عَلُ  قاَلُوٓا   ۖ  ٞ  خَلِيفَة ٱلَۡۡرۡضِ  فِ  ٞ  ﴿ وَإِذۡ قاَلَ رَبُّكَ للِۡمَلََئِكَةِ إِنِِّ جَاعِل  فِيهَا يُ فۡسِدُ  مَن فِيهَا أَتََۡ
نُ  ٱلدِِمَاءَٓ  وَيَسۡفِكُ  ٓ  قاَلَ  لَكَ   وَنُ قَدِِسُ  بَِِمۡدِكَ  نُسَبِِحُ  وَنََۡ  ﴾  تَ عۡلَمُونَ  لَ  مَا أعَۡلَمُ  إِنِِّ

 Artinya: “Ingatlah bagaimana Tuhanmu bersabda kepada para malaikat, 'Aku akan 

mengangkat seorang khalifah bumi.' Mereka berkata, 'Apakah Engkau akan mengangkat seseorang 

yang mendatangkan kerusakan di dalamnya dan menumpahkan darah, sementara kami memuji-Mu 

 
5 Brummelman and Thomaes, “How Children Construct Views of Themselves: A Social‐Developmental 

Perspective.” 
6 Narvaez et al., “Sociomoral Temperament : A Mediator Between Wellbeing and Social Outcomes in 

Young Children.” 



6 

 

dan menguduskan-Mu?' Dia berkata, 'Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak kalian 

ketahui.'" 

Istilah khalīfah dalam konteks ini merujuk pada makhluk yang saling 

menggantikan dalam mengelola bumi, dalam hal ini, manusia yang bergiliran 

mendominasi bumi. Pertanyaan yang diajukan para malaikat kepada Tuhan, “at aj'alu fīhā 

man yufsidu fīhā…,” seharusnya tidak diartikan sebagai permusuhan (i'tirāḍ) tetapi lebih 

sebagai bentuk rasa ingin tahu (istifhām) mengenai alasan penciptaan makhluk yang 

berpotensi melakukan kejahatan. Al-Ṭabarī menyatakan bahwa para malaikat memiliki 

pemahaman berdasarkan makhluk-makhluk sebelumnya, atau petunjuk dari Tuhan dan 

bahwa mereka mengetahui bahwa manusia, secara keseluruhan, memiliki moral yang 

bertentangan antara berbuat baik dan berbuat jahat. Meskipun demikian, para malaikat 

tahu bahwa mereka tidak dapat mengetahui segalanya. Dengan demikian, titik fokus 

penyelidikan adalah untuk memahami alasan mengapa Tuhan membuat ketetapan seperti 

itu. Menurut pandangan al-Ṭabarī, jawaban Tuhan “Sesungguhnya Aku mengetahui apa 

yang tidak kalian ketahui” berkaitan dengan serangkaian kemampuan penalaran, potensi, 

pilihan, dan batasan moral serta etika yang pada akhirnya akan mengangkat manusia di 

atas para malaikat. Oleh karena itu, ayat ini bukanlah indikasi bahwa para malaikat 

meragukan kehendak Tuhan, melainkan dialog pedagogis yang menekankan sifat 

epistemologis manusia sebagai satu-satunya makhluk yang memiliki potensi moral dan 

penalaran yang tinggi. (Tafsir al-Ṭabarī (w. 310 H). 7  Secara potensial, ada masalah, tetapi 

potensi manusia juga berada pada lebih dari satu tingkatan, dan ada juga kemungkinan 

bahwa ini adalah potensi untuk kebesaran yang melebihi tingkat malaikat. 

Ibn Kathīr (w. 774 H) menafsirkan istilah khalīfah dalam al-Baqarah [2]:30 sebagai 

tanggung jawab (amanah) untuk memenuhi bumi, menegakkan hukum-hukum Allah, dan 

menjalankan peran perwakilan (istikhlāf) dalam pengelolaan kehidupan. Para malaikat, 

menurutnya, menyadari potensi kerusakan yang mudah terjadi, yang bukan merupakan 

ketidakpuasan yang diasumsikan terhadap ketetapan Allah, melainkan masa lalu yang 

diketahui dari makhluk lain, yaitu jin, yang membunuh dan menyebabkan perselisihan 

besar di bumi. Ibn Kathīr lebih lanjut mengatakan bahwa manusia, bahkan dengan potensi 

kehancuran yang besar, telah dijadikan khalifah karena karunia Allah yang tak terhitung 

 
7 Muḥammad ibn Jarīr al-Ṭabarī, Jāmiʿ al-Bayān ʿan Taʾwīl Āy al-Qurʾān, ed. Aḥmad Muḥammad Shākir 

(Cairo: Dār al-Maʿārif, 1956–1969), tafsīr QS al-Baqarah 2:30. 



7 

 

jumlahnya; karunia pengetahuan, akal, ucapan, dan proporsi. Kemampuan untuk 

mengenal Allah, dan kemampuan ini lebih besar daripada makhluk lain.8 Pengetahuan 

yang agung ditunjukkan oleh pengajaran nama-nama (ʿallama al-asmāʾ). Oleh karena 

alasan inilah manusia ditempatkan pada posisi istimewa dalam hierarki ciptaan. 

Oleh karena itu, dapat disimpulkan bahwa makna istilah khalifah mengandung 

implikasi bahwa Ibnu Katsir percaya bahwa manusia adalah pembawa tanggung jawab 

moral untuk menemukan solusi di dunia. Gagasan khalifah bukanlah deskripsi yang tepat 

tentang posisi ontologis, melainkan komitmen etis yang mencakup kehendak bebas teoretis, 

tanggung jawab moral, dan kesadaran akan konsekuensi dari tindakan seseorang. Hal ini 

selaras dengan perspektif psikologi kepribadian modern tentang agensi moral, yang 

memandang manusia sebagai agen moral yang reflektif dan bertindak secara etis. 

Dalam Tafsir al-Marāghī, Al-Marāghī (tahun 1940-an) memberikan interpretasi 

sosiologis yang lebih mendalam tentang istilah khalifah. Ia meyakini bahwa khalifah 

bukanlah sekadar makhluk yang menggantikan makhluk lain, tetapi merupakan agen 

peradaban (ʿāmil al-ḥaḍārah), makhluk yang dianugerahi kemampuan untuk membangun, 

mengembangkan, dan memperkaya kehidupan dunia ini. 9 Ia berpendapat bahwa satu-

satunya alasan manusia layak menjadi khalifah bukanlah karena rasionalitas mereka, tetapi 

karena kemampuan kreatif, pengetahuan, inovasi teknologi, dan potensi pembentukan 

budaya mereka, yang tidak dimiliki oleh malaikat dan makhluk lain. 10 Mengenai dialog 

para malaikat dalam QS. Al-Baqarah [2]:30, Al-Marāghī menjelaskan bahwa pertanyaan 

para malaikat mencerminkan ketegangan yang melekat dalam diri manusia, yaitu potensi 

destruktif (kerusakan dan pertumpahan darah) dan konstruktif (pembangunan, kreativitas, 

dan pengetahuan). 11 Dengan demikian, manusia dipandang memiliki ambivalensi moral, 

dan karena alasan inilah, mereka diberi peran sebagai khalifah: untuk memanfaatkan 

potensi kreatif mereka demi kemajuan sosial, ilmiah, dan budaya. 

Interpretasi al-Marāghī terhadap pemahaman klasik mengenai peran khalifah 

(khalifah sebagai agen peradaban) ini mencerminkan konstruksi peradaban. Pendekatan ini 

 
8 Ibn Kathīr, Tafsīr al-Qur’ān al-ʿAẓīm, ed. Sāmī ibn Muḥammad Salāmah (Riyadh: Dār Ṭayyibah li al-

Nashr, 1999), 1:218, tafsir QS al-Baqarah 2:30. 
9 Aḥmad Muṣṭafā al-Marāghī, Tafsīr al-Marāghī, 30 vols. (Cairo: Maṭbaʿat al-Bābī al-Ḥalabī, 1946), 1:112–

113, tafsir QS al-Baqarah 2:30. 
10 Aḥmad Muṣṭafā al-Marāghī, Tafsīr al-Marāghī, 30 vols. (Cairo: Maṭbaʿat al-Bābī al-Ḥalabī, 1946), 1:114, 

tafsir QS al-Baqarah 2:30. 
11 Aḥmad Muṣṭafā al-Marāghī, Tafsīr al-Marāghī, 30 vols. (Cairo: Maṭbaʿat al-Bābī al-Ḥalabī, 1946), 1:114, 

tafsir QS al-Baqarah 2:30. 



8 

 

sangat sesuai dengan Psikologi Perkembangan Modern dan Psikologi Kepribadian, 

khususnya dengan konsep agensi, kreativitas, potensi inovatif, dan dampak sosial dari 

aktivitas manusia. 

M. Quraish Shihab, dalam Tafsir al-Mishbah (2000-sekarang), juga menawarkan 

interpretasi kontemporer tentang istilah khalīfah dalam al-Baqarah [2]:30. Shihab 

berpendapat bahwa khalīfah lebih dari sekadar "pengganti"; "Ini berarti seorang pemimpin, 

seorang pengelola bumi, dan wakil Tuhan dalam memelihara kebaikan." 12 Menurut Shihab, 

fokusnya bukan pada aspek biologis manusia, melainkan pada aspek rasional, spiritual, 

pembelajaran, kebebasan memilih, dan kemampuan untuk melakukannya. Faktor-faktor ini 

merupakan dasar yang menjadikan manusia layak memikul beban kekhalifahan. 13 

Ia berpendapat bahwa ketakutan malaikat akan potensi malapetaka yang 

ditimbulkan umat manusia bukanlah penolakan, melainkan pengakuan atas keinginan 

negatif dan rendah yang mungkin dimiliki umat manusia. Di sisi lain, Tuhan melihat 

potensi yang jauh lebih kuat, yang terdiri dari pertumbuhan, peningkatan, penemuan diri, 

dan penegakan keadilan. 14 Dengan demikian, khalifah adalah entitas moral yang memiliki 

kehendak bebas dan potensi untuk berkembang secara teladan. Quraish Shihab juga secara 

khusus menekankan bahwa istilah khalifah adalah "identitas yang dapat diwakili"; umat 

manusia memikul tugas, dan di atas itu, nilai-nilai Sang Pemberi Tugas sebagai pujian atas 

tugas tersebut. "Khalīfah, dalam arti linguistik, berarti perwakilan atau wali amanat; secara 

teologis, ia adalah agen yang mewujudkan nilai-nilai Tuhan dalam ranah sosial-politik." 

Dengan demikian, ayat-ayat dalam teks-teks ini memberikan identitas kepada 

manusia secara beragam atau komprehensif, karena secara ontologis, mereka adalah 

makhluk moral dan spiritual; secara fungsional, mereka adalah pengelola dan penggarap 

bumi yang produktif; secara representasional, mereka adalah wakil Tuhan dalam 

melakukan tindakan penciptaan dan kebaikan; secara psikologis, mereka adalah agen 

moral yang bebas; dalam hal kepribadian, mereka adalah entitas yang dapat berevolusi 

menuju karakteristik etika/moral yang lebih tinggi dan lebih baik. 15 

 
12 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an, vol. 1 (Jakarta: Lentera Hati, 

2000), 134–136. 
13 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an, vol. 1 (Jakarta: Lentera Hati, 

2000), 137. 
14 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an, vol. 1 (Jakarta: Lentera Hati, 

2000), 138. 
15 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an, vol. 1 (Jakarta: Lentera Hati, 

2000), 139. 



9 

 

Dalam ranah psikologi kepribadian, ini berkaitan dengan bidang agensi moral, 

penentuan diri, dan identitas representasional, yang terakhir adalah kemampuan individu 

untuk memandang diri sendiri sebagai pemilik peran, nilai, dan tanggung jawab dalam 

dunia sosial. 

Konsep representasi diri dalam psikologi modern sangat menekankan bahwa 

individu bukanlah agen pasif, melainkan subjek aktif dalam konstruksi citra diri melalui 

interpretasi peran sosial, nilai-nilai moral, dan penilaian diri. Menurut Brummelman & 

Thomaes (2022), representasi diri adalah integrasi kognitif, emosional, dan moral yang 

membentuk persepsi diri, termasuk bagaimana seseorang mengkontekstualisasikan dirinya 

dalam lingkup sosial, dan bagaimana seseorang memberikan nilai moral pada tindakannya. 

16 Representasi diri, kemudian, bukanlah sekadar refleksi sosial tetapi proses aktif yang 

menghubungkan diri dengan nilai-nilai penuntunnya. Konsep representasi diri dalam 

psikologi, khususnya psikologi Islam, memiliki relevansi langsung. Menurut Fachrunisa 

(2024), struktur diri dalam Islam mencakup dimensi refleksi-spiritual, yaitu kemampuan 

individu untuk merefleksikan nilai-nilai ilahi (ilāhiyyah) dan menjadikannya sebagai 

komponen inti dalam konsep diri mereka.17 Dimensi spiritual memengaruhi bagaimana 

seseorang menafsirkan peran, tugas, dan kedudukannya dalam hubungannya dengan 

Tuhan, orang lain, dan lingkungan. Oleh karena itu, psikologi Islam memahami 

representasi diri dengan cara yang melampaui aspek normatif, sosial, dan kognitif yang 

ditekankan oleh psikologi Barat. 

Mencermati kedua pandangan tersebut menunjukkan bahwa representasi diri 

adalah suatu proses yang rumit dan melewati waktu yang panjang dan mencakup: makna 

sosial diri yang lebih dalam, penghayatan internal, refleksi, dan proses evaluasi diri yang 

terus bertujuan. 

Hal ini mengindikasikan adanya keselarasan antara pandangan Islam dan Psikologi 

Barat Kontemporer dalam memahami diri sebagai subjek yang aktif dalam 

mengaktualisasikan diri dan membangun citra diri. 

Tabel 1. Perbandingan Analisis Tafsir Klasik dan Kontemporer 

Aspek Tafsir Klasik Tafsir Kontemporer Titik Temu 
 

16 Brummelman, Eddie, dan Sander Thomaes. “Self-View Development.” Dalam Handbook of Personality 
Development, diedit oleh Daniel K. Mroczek dan Avshalom Caspi, 243–260. New York: Guilford Press, 2022. 

17 Fachrunisa, R.A. “Constructing the ‘Self’ in Islamic Psychology: Challenges and Opportunities.” Asian 
Journal of Islamic Psychology 5, no. 1 (2024): 11–22. 

 



10 

 

Makna 
Khalīfah 

Pengganti, pemikul 
amanah, pengatur 
bumi 

Pemimpin moral, agen 
peradaban, wakil nilai 
ilahi 

Ada amanah dan tugas 
representatif 

Potensi 
Manusia 

Memiliki potensi 
baik dan buruk 

Kreativitas, 
rasionalitas, 
spiritualitas 

Kemampuan superior 
manusia diakui dua 
tradisi 

Posisi 
Malaikat 

Bertanya tentang 
hikmah penciptaan 
manusia 

Menilai risiko moral 
manusia, bukan 
menggugat 

Malaikat mengantisipasi 
kerusakan, Allah melihat 
potensi 

Penekanan 
Utama 

Amanah moral dan 
konsekuensi 
perbuatan 

Pengembangan potensi 
dan kemajuan 
peradaban 

Tanggung jawab moral 
sebagai inti makna 
khalīfah 

 

Kesimpulan Perbandingan 

Tafsir Klasik lebih mengedepankan aspek amanah moral dan kerusakan yang 

ditimbulkan manusia, kegiatan, dan aktifitas, dalam hal peradaban. Tafsir Kontemporer 

lebih membangun peradaban surga. Keduanya sependapat bahwa manusia memiliki 

potensi lebih besar dari kalangan malaikat, meski potensi itu juga dapat mengarah pada 

keburukan, sebaliknya. 

Dalam konteks psikologi kepribadian, dapat disebutkan dua komponen utama, yaitu 

Representasi Diri, yang merupakan bagian dari Konsep Diri. Dan para ahli teori 

kepribadian modern mendefinisikan representasi diri sebagai: 

• Self-image ; bagaimana individu melihat dirinya 

• Ideal self ; cita-cita dan nilai yang dijunjung 

• Social self ; pengakuan sosial atas identitas 

Dalam Al-Qur'an, surah Al-Baqarah, ayat 30 memberikan nilai-nilai dasar bagi 

konstruksi diri bukan hanya sebagai “siapakah aku?” tetapi “siapakah aku sebagai agen 

moral di bumi?”. Ayat ini menunjukkan bahwa identitas seorang manusia, sebagian, 

merupakan representasi dari peran seorang khalifah, yaitu, makhluk yang bernilai dan 

bertanggung jawab secara moral dan etis atas konsekuensi tindakannya. Hal ini sejalan 

dengan pandangan Markus & Kitayama (1991) bahwa self-representation dibentuk oleh 

konteks budaya dan nilai sosial yang diinternalisasi individu.18 Selain itu, Brummelman & 

Thomaes (2022) berpendapat bahwa representasi diri adalah dasar struktural dari konsep 

diri, karena mencakup bagaimana individu memahami peran, nilai, dan posisi yang mereka 

 
18 Hazel Rose Markus and Shinobu Kitayama, “Culture and the Self: Implications for Cognition, Emotion, 

and Motivation,” Psychological Review 98, no. 2 (1991): 224–253. 



11 

 

pegang di dunia sosial. 19  Dalam psikologi moral kontemporer, agensi—kapasitas untuk 

memilih dan bertindak secara sukarela—dan tanggung jawab moral dipandang sebagai 

dasar pembentukan karakter dan struktur konsep diri yang matang. 20 QS. 2:30 menyiratkan 

bahwa manusia dipanggil untuk mempertimbangkan konsekuensi dari tindakan mereka, 

bertindak secara etis, dan menginternalisasi nilai-nilai moral sebagai bagian dari diri 

mereka sendiri. Rumusan ini analog dengan kerangka perkembangan moral Kohlberg, di 

mana kapasitas untuk mengevaluasi benar dan salah ditempatkan di inti perkembangan 

moral. Namun, Al-Qur'an memberikan dasar transenden untuk itu melalui orientasi nilai 

ilahi, berbeda dengan perkembangan kognitif semata. 

Analisis ini menunjukkan bahwa QS. al-Baqarah [2]:30: Memiliki potensi 

representasional yang memuat pemetaan diri dari identitas moral dan sosial sebagai 

khalīfah; menekankan tanggung jawab moral, bukan hanya kemampuan, tetapi juga seruan 

etis untuk bertindak; yang secara psikologis analog dengan konsep representasi diri dan 

agensi moral yang sangat penting bagi pembentukan konsep diri. 

 

2. Nilai-nilai Harga Diri dan Nilai-nilai Intrinsik (QS. al-Isra (17): 70) 

Allah SWT berfirman:  

نَ ٱلطَّيِِبََٰتِ وَفَضَّلۡنََٰ  نََٰهُم مِِ  ٞ  هُمۡ عَلَىَٰ كَثِير﴿ وَلَقَدۡ كَرَّمۡنَا بَنِِٓ ءَادَمَ وَحََلَۡنََٰهُمۡ فِ ٱلۡبَِِ وَٱلۡبَحۡرِ وَرَزَق ۡ
 ﴾ اٞ  تَ فۡضِيل خَلَقۡنَا مَِِّّنۡ 

 
"Dan sungguh, Kami telah memuliakan anak cucu Adam; Kami angkut mereka di darat dan 
di laut; Kami beri mereka rezeki dari yang baik-baik; dan Kami lebihkan mereka atas banyak 
makhluk yang telah Kami ciptakan dengan kelebihan yang sempurna." 

 

Ayat ini menjadi dasar konsep martabat manusia (كرامة الإنسان) dalam Islam. Susunan 

ayat tersebut menunjukkan bahwa nilai dan martabat manusia bersifat intrinsik dan 

diberikan sejak saat penciptaan, dan oleh karena itu, tidak berkaitan dengan tindakan atau 

pencapaian sehingga ada serangkaian kriteria khusus yang harus dipenuhi. 

 
19 Eddie Brummelman and Sander Thomaes, “Self-View Development,” in Handbook of Personality 

Development, ed. Daniel K. Mroczek and Avshalom Caspi (New York: Guilford Press, 2022), 243–260. 
20 Lawrence Kohlberg, Essays on Moral Development: Vol. 1. The Philosophy of Moral Development (San 

Francisco: Harper & Row, 1981); Darcia Narvaez and Daniel K. Lapsley, “A Social-Cognitive Approach to 
Moral Character,” in Moral Development, Self, and Identity, ed. Daniel K. Lapsley and Darcia Narvaez (Mahwah, 
NJ: Erlbaum, 2004). 



12 

 

• "Karramnā banī Ādam" - Status Martabat Bawaan dan Nilai Diri 

Penggunaan kata karamah pada ayat ini menunjukkan bahwa manusia telah diberikan 

martabat sejak awal penciptaan, bukan karena usaha atau pencapaian moral. Tafsir klasik 

menunjukkan bahwa karāmah adalah anugerah yang diberikan secara otomatis tanpa 

memandang iman atau perilaku seseorang. Al-Ṭabarī menyatakan bahwa pemuliaan 

manusia adalah hak sepenuhnya dengan penciptaan yang sempurna, aktif dalam berpikir, 

berucap, dan memanfaatkan hidup yang diberikan Allah. 21 

Quraish Shihab menguraikan pemuliaan manusia dengan martabat karāmah pada 

posisi yang lebih luhur, namun disertai dengan beban tanggung jawab moral. 22  Dalam hal 

ini, kemuliaan manusia adalah pada kebebasan dalam memilih, potensi dan kecerdasan 

untuk mengelola dunia, serta pengenalan kepada Sang Khaliq. Poin ini sepenuhnya sejalan 

dengan ide identitas moral dalam psikologi moral modern. 

Secara psikologis, ide ini bersekutu pada: Nilai dasar tanpa syarat (self-worth 

Rogersian). Nilai diri bersifat stabil, tidak bergantung pada evaluasi orang lain dan tetap 

bersifat melekat meskipun individu tidak sukses atau berprestasi. Alhasil, hal ini 

menunjukkan bahwa ayat ini memiliki sifat teologis bahwa manusia memiliki nilai diri 

bawaan yang sudah ada sejak lahir, sebagai dasar agar struktur konsep diri tetap ada. 

• Penyediaan Fasilitas Eksistensial – Efikasi Diri & Kapasitas Fungsional 

Ayat-ayat ini menggambarkan salah satu kualitas dan keistimewaan manusia, yaitu 

kemampuan untuk memanfaatkan darat dan laut (mobilitas, teknologi, adaptasi), 

memperoleh rezeki yang baik (bertahan hidup, budaya), dan mengakses berbagai sumber 

daya. Tafsir Ibn Kathir dan al-Sabari menafsirkan ketentuan-ketentuan ini sebagai 

pendukung fungsi manusia sebagai pembawa peradaban di bumi, yang menggambarkan 

keunggulan adaptif manusia dalam ekologi dan peradaban. 23 

Konsep psikologis yang paralel adalah Efikasi Diri (Bandura). Keyakinan bahwa 

individu memiliki kapasitas untuk menghadapi tantangan dan mencapai tujuan. Makna 

psikologisnya adalah bahwa martabat manusia tidak hanya bersifat spiritual, tetapi juga 

fungsional – Manusia dikaruniai seperangkat kompetensi untuk berkembang. 

 
21 Al-Ṭabarī. Jāmi‘ al-Bayān fī Ta’wīl Āy al-Qur’ān. Edited by Aḥmad Shākir. Cairo: Dār al-Ma‘ārif, 1956–

1969. 
22 Shihab, M. Quraish. Tafsir al-Mishbah. 30 vols. Jakarta: Lentera Hati, 2002. 
23 Ibn Kathīr. Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm. Edited by Sāmī ibn Muḥammad Salāmah. Riyadh: Dār Ṭayyibah, 

1999. 



13 

 

Keunggulan Komparatif Manusia – Harga Diri & Kemampuan Bertindak Moral 

Ungkapan “faḍḍalnāhum 'alā kathīr mimman khalaqnā tafḍīlā” menekankan 

keunggulan komparatif manusia atas banyak ciptaan lain dalam bentuk: penalaran esoteris, 

kesadaran moral, kemampuan simbolik (bahasa), dan kebebasan memilih. Buya Hamka 

menekankan bahwa poin penting dari hal ini adalah untuk menunjukkan bahwa manusia 

adalah subjek moral dan bukan sekadar objek ciptaan. 24 Oleh karena itu, martabat mereka 

harus dijaga melalui cara-cara etis. 

Konsep psikologis yang paralel adalah harga diri, dan penghargaan diri yang positif 

(Rogers). Kesadaran akan nilai diri sendiri, kemampuan untuk mengevaluasi diri sendiri 

secara positif, dan komitmen moral. 

Ayat-ayat ini menyiratkan tiga komponen utama: 

a. Martabat intrinsik → harga diri; Nilai dasar, stabil, dan universal. 

b. Hak istimewa fungsional → efikasi diri; Kapasitas untuk mengelola kehidupan, 

beradaptasi, dan bergerak. 

c. Keunggulan komparatif → harga diri & kemampuan bertindak secara moral. 

Kesadaran moral akan keunggulan dan kemampuan untuk bertindak secara etis. 

Semua ini menciptakan dasar psikologis dari konsep diri, di mana manusia memahami 

diri mereka sendiri bukan hanya sebagai bagian dari spesies biologis, tetapi sebagai 

makhluk yang bermartabat, fungsional, dan bertanggung jawab secara moral. 

Tabel 2. Perbandingan Analitis Tafsir 

Tema Tafsir Klasik Tafsir Kontemporer Kesimpulan 

Sumber 
martabat 

Penciptaan Penciptaan + tanggung 
jawab moral 

Universal 

Nilai 
intrinsik 

Ada, bawaan Ditekankan kuat Diterima dua tradisi 

Fokus Struktur & 
kemampuan 

Moral, sosial, spiritual Pelengkap 

Self-worth Implisit Eksplisit Relevan untuk 
psikologi modern 

 

Dalam kajian terbaru QS. Al-Isra [17:70], martabat dipahami sebagai nilai intrinsik, 

anugerah yang melekat, bersama dengan tanggung jawab moral dan sosial. Dalam kajian 

tematik Al-Qur'an, konsep martabat manusia dalam ayat ini berfungsi sebagai dasar 

 
24 Hamka. Tafsir al-Azhar. Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982. 



14 

 

martabat manusia universal, yang menuntut etika dan pengakuan nilai martabat manusia 

dalam kehidupan sosial dan budaya. 25 

Penelitian lain menegaskan bahwa martabat manusia dapat dipahami melalui kriteria 

pemilihan kebajikan secara bebas, yang menunjukkan bahwa keberadaan martabat juga 

terkait dengan kapasitas moral untuk memilih dan bertindak secara etis. 26 

Struktur Potensi Optimal dan Peran Lingkungan (QS. At-Tin [95]: 4 dan 5) 

نسَانَ فِۤ أَحۡسَنِ تَ قۡوِي  ﴾  ٞ  ﴿ لَقَدۡ خَلَقۡنَا ٱلِۡۡ  
“Sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia dalam bentuk yang sebaik-baiknya.” 

Frasa ahsani taqwīm dalam QS. at-Tīn [95]:4 memuat konsep fundamental tentang 

struktur optimal manusia, yang meliputi tiga aspek utama: fisik, psikologis, dan moral-

spiritual. 

Meskipun aspek biologis terlihat jelas, aspek-aspek tersebut juga berfungsi sebagai 

fondasi bagi konsep diri, sebagaimana didefinisikan oleh psikologi humanistik dan 

psikologi perkembangan modern. 

1. Optimalitas Fisik - Dasar Interaksi Sosial dan Peradaban 

Manusia pada dasarnya diciptakan dengan struktur fisik yang ideal, mampu berdiri 

tegak, memiliki koordinasi motorik yang kompleks, kemampuan menggunakan alat, dan 

interaksi sosial yang sangat efektif. Karakteristik ini merupakan dasar bagi kemajuan 

budaya dan peradaban. Dari perspektif psikologi, kemampuan fisik manusia adalah bagian 

dari diri yang terwujud, yaitu bagaimana tubuh memengaruhi persepsi diri dan hubungan 

sosial. 

Menurut Martela dan Ryan (2021), struktur fisik individu yang memungkinkan 

mobilitas, kemandirian, dan interaksi sosial merupakan bagian dari fungsi optimal, ini 

adalah titik awal bagi individu untuk mewujudkan potensi mereka. 27 

2. Optimalitas Psikologi - Kognisi Tingkat Tinggi, Emosi, dan Refleksi Diri. 

 
25 Sandriya Kurniawan dan Juli Julaiha Pulungan, “Martabat Kemanusiaan dalam Al-Qur’an Menurut 

Tafsir Al-Azhar,” Ulumuddin: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 16, no. 1 (2026): xx–yy, 
https://doi.org/10.47200/ulumuddin.v16i1.3125 

26 S.A. Jafari et al., “The Criterion of Human Dignity in the Qur’an,” Journal of Medical Ethics and History 
of Medicine 17 (2024): 2, 
https://www.researchgate.net/publication/380191510_The_criterion_of_human_dignity_in_the_Quran 

27 Frank Martela and Richard Ryan, “Human Motivation, Responsibility, and Optimal Functioning,” 
Annual Review of Psychology 72 (2021): 109–134.  

https://www.researchgate.net/publication/380191510_The_criterion_of_human_dignity_in_the_Quran?utm_source=chatgpt.com


15 

 

Aspek ahsani taqwīm juga menyangkut akal, proses kognitif tingkat tinggi, 

pengaturan emosi, dan refleksi diri, yang merupakan ciri inti dalam pembentukan konsep 

diri. Psikologi humanistik menekankan bahwa konsep diri berkembang dari 

ketidakmampuan seseorang untuk memahami diri sendiri, mengatur emosi, mengambil 

keputusan, dan merefleksikan proses internal. Brummelman & Thomaes (2022) 

menggarisbawahi bahwa representasi diri yang terdiri dari unsur kognitif, afektif, dan 

moral, merupakan struktur dasar bagi pembentukan konsep diri. 28 

3. Optimalitas Moral-Spiritual — Kebebasan Memilih & Fitrah Kesadaran akan Nilai 

Potensi terbesar manusia bukan hanya kemampuan fisik dan psikologis, tetapi juga 

kesadaran moral, kemampuan untuk memilih, dan kemampuan bawaan untuk 

membedakan baik dan buruk. Hal ini sejalan dengan konsep agensi moral dalam psikologi 

moral modern, yaitu kapasitas untuk bertindak berdasarkan nilai dan kesadaran mental 

akan konsekuensi moral dari tindakan seseorang. Jati diri sejati terkait erat dengan 

integritas moral dan internalisasi nilai-nilai yang membimbing tindakan seseorang 

(Schlegel, 2021). 29 Menurut Narvaez (2020), jati diri moral adalah esensi dari kepribadian 

dan jati diri bukanlah sekadar pelengkapnya. 30 

Para ulama klasik seperti Ibn Kathir, misalnya, menafsirkan ahsani taqwīm sebagai 

bentuk fisik yang terbaik, kesempurnaan pikiran, dan kemampuan berbicara dan berpikir. 

Beliau menekankan bahwa kesempurnaan ini menjadikan manusia paling unggul dalam 

bidang sosial, politik, dan moral kehidupan. 31 Namun, Al-Ṭabarī memahami ahsani taqwīm 

sebagai harmoni antara fisik dan intelektual dengan kombinasi bawaan dari struktur tubuh, 

kemampuan memahami, kapasitas untuk memilih, dan kecenderungan moral. Beliau 

menambahkan bahwa kesempurnaan ini dapat memburuk jika seseorang 

menyalahgunakan watak bawaannya. 32 

 
28 Eddie Brummelman and Sander Thomaes, “Self-View Development,” in Handbook of Personality 

Development, ed. Daniel K. Mroczek and Avshalom Caspi (New York: Guilford Press, 2022), 243–260. 
29 Rebecca Schlegel, “The True Self and the Moral Self,” Current Directions in Psychological Science 30, no. 

2 (2021): 164–170. 
30 Narvaez, Darcia. “The Moral Self and Moral Personality.” Journal of Moral Education 49, no. 3 (2020): 

295–311. 
31 Ibn Kathīr, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, ed. Sāmī ibn Muḥammad Salāmah (Riyadh: Dār Ṭayyibah, 1999), 

tafsir QS. 95:4. 
32 Al-Ṭabarī, Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān, ed. Aḥmad Muḥammad Shākir (Cairo: Dār al-Ma‘ārif, 

1956–1969), tafsir QS. 95:4. 



16 

 

Di sisi lain, para cendekiawan kontemporer seperti Quraish Shihab menafsirkan ahsani 

taqwīm bukan sebagai memiliki bentuk fisik terbaik, melainkan sebagai memiliki potensi 

yang unggul. Beliau menganggap ayat ini sebagai intisari dari rujukan pada rasionalitas, 

kecerdasan spiritual, kapasitas moral, dan kemampuan untuk berkembang dan 

berkontribusi. Beliau juga menyatakan bahwa potensi ini adalah modal untuk menjalani 

kehidupan yang bermakna. 33 Sayyid Qutb melihat ayat ini sebagai deklarasi tentang fitrah 

manusia sebagai makhluk dengan misi, di mana potensinya harus diwujudkan melalui 

perjuangan, lingkungan yang baik, dan komitmen moral. Potensi ini fundamental untuk 

menjadi seorang iṣlāḥ, seorang pembaharu, bukan seorang perusak. .34 

Dari berbagai analisis, ahsani taqwīm dapat disederhanakan menjadi berarti sebagai 

berikut: 

1. Struktur fisik ideal → perwujudan diri → landasan untuk interaksi sosial dan 

pembentukan identitas. 

2. Struktur psikologis yang luar biasa → diri kognitif-emosional → dasar konsep diri 

& pengaturan diri. 

3. Struktur moral-spiritual → diri moral & penciptaan makna → fondasi kehidupan 

yang bermakna & kemampuan bertindak secara moral. 

Ayat-ayat ini menjadi dasar bagi antropologi Al-Qur'an yang menggambarkan 

manusia sebagai makhluk yang berpotensi paling luar biasa yang mampu mencapai 

aktualisasi diri melalui integrasi akal, tubuh, dan moral. 

Dalam psikologi humanistik, Carl Rogers dan Abraham Maslow menekankan fakta 

bahwa manusia memiliki kecenderungan aktualisasi diri, yaitu dorongan intrinsik untuk 

tumbuh menuju potensi penuh mereka, serta penentuan diri, yaitu kemampuan untuk 

membuat pilihan yang bertujuan dan bermakna. 35 Konsep ini selaras dengan makna ahsani 

taqwīm, yang menyatakan bahwa manusia telah diciptakan dengan sumber daya internal 

yang optimal untuk pengembangan. 

Temuan ini sejalan dengan studi Al-Qur'an kontemporer. Siregar (202 A) 

mengidentifikasi bahwa potensi manusia dalam Al-Qur'an merupakan dasar dari 

 
33 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, vol. 15 (Jakarta: Lentera Hati, 2002), tafsir QS. 95:4. 
34 Sayyid Qutb, Fī Ẓilāl al-Qur’ān (Cairo: Dār al-Shurūq, 1980), tafsir QS. 95:4. 
35 Carl Rogers, On Becoming a Person (Boston: Houghton Mifflin, 1961); Abraham Maslow, Motivation and 

Personality, 3rd ed. (New York: Harper & Row, 1987). 



17 

 

aktualisasi diri dalam perspektif psikologi kepribadian. 36 Fachrunisa (2024) menekankan 

bahwa potensi manusia dalam Al-Qur'an mencakup moral dan spiritual yang mewujudkan 

aktualisasi diri secara holistik. 37 Di sisi lain, Khansa (2023) mengilustrasikan bahwa 

religiusitas dan harga diri secara empiris memfasilitasi aktualisasi diri potensial. 38 

Ayat selanjutnya, QS. at-Tīn [95]:5 — “Kemudian Kami mengembalikannya ke 

tingkatan terendah” — menunjukkan bahwa potensi optimal manusia dapat mengalami 

penurunan. Ini berarti bahwa terdapat struktur bawaan yang sempurna pada manusia, 

namun aktualisasinya sangat dipengaruhi oleh iklim moral, sosial, dan spiritual di 

sekitarnya. Gagasan ini sejalan dengan teori perkembangan moral Kohlberg yang 

menyatakan bahwa tingkat kematangan moral bergantung pada kualitas lingkungan 

seseorang. 39 Hal yang sama berlaku untuk Maslow yang menyatakan bahwa aktualisasi 

diri merupakan konsekuensi dari pemenuhan kondisi sosial-psikologis yang sesuai. 40 

Banyak penelitian modern memperkuat integrasi ini. (Ningsih et al.  2024) 

menemukan bahwa harga diri dan religiusitas meningkatkan ketahanan psikologis, 

menunjukkan bahwa lingkungan moral yang sehat memfasilitasi aktualisasi diri dari 

potensi seseorang.41 (Feng et al. , 2021) membuktikan bahwa religiusitas yang 

dikombinasikan dengan tanggung jawab moral mendorong perilaku prososial yang 

merupakan hasil dari nilai-nilai sosial dalam diri seseorang. 42 Mudzakir (2023) secara 

khusus menafsirkan QS.at-Tīn [95]:4 sebagai dasar konsep bahwa lingkungan moral 

menentukan sejauh mana potensi ahsani taqwīm dapat berkembang atau menurun. 43 

Dari sintesis ini, dapat dipahami bahwa ahsani taqwīm bukan hanya status ontologis, 

tetapi dasar dari konsep diri Al-Qur'an sebagai berikut: Nilai diri: manusia berharga karena 

 
36 Siregar, “Human Potential in Qur’anic Psychology,” International Journal of Qur’anic Studies 5, no. 2 

(2021): 45–60. 
37 Fachrunisa, R.A., “Constructing the ‘Self’ in Islamic Psychology: Moral and Spiritual Dimensions,” 

Asian Journal of Islamic Psychology 5, no. 1 (2024): 11–22. 
38 Khansa, “Religiosity and Psychological Well-Being: A Self-Worth Approach,” Journal of Psychological 

Inquiry 33, no. 2 (2023): 101–118. 
39 Lawrence Kohlberg, Essays on Moral Development: Vol. 1. The Philosophy of Moral Development (San 

Francisco: Harper & Row, 1981). 
40 Maslow, Motivation and Personality, 45–62. 
41 Ningsih et al., “Self-Worth, Religiosity, and Psychological Resilience,” Journal of Social and Emotional 

Development 4, no. 1 (2024): 55–70. 
42 Feng et al., “Religiosity, Moral Responsibility, and Prosocial Behavior,” Journal of Moral Education 50, 

no. 4 (2021): 520–538. 
43 Mudzakir, “Ahsani Taqwīm and Human Potential: A Qur’anic Perspective,” Journal of Islamic Thought 

7, no. 3 (2023): 77–95. 



18 

 

penciptaan. Kemampuan diri: manusia mampu secara fungsional karena rancangan 

bawaan. Tanggung jawab moral: manusia mampu secara etis untuk membuat pilihan. 

Namun, aktualisasi tersebut ditentukan oleh lingkungan sekitar, pilihan moral, dan 

keutuhan konsep diri. Hal ini sepenuhnya sejajar dengan teori dalam psikologi kepribadian 

modern yang menempatkan perkembangan individu manusia sebagai hasil interaksi antara 

potensi bawaan (sifat alami), lingkungan (pengaruh lingkungan), dan arah nilai-nilai 

(moral-spiritual). Oleh karena itu, ayat ini berfungsi sebagai landasan teoritis di mana 

konsep diri dalam perspektif Al-Qur'an bersifat holistik, moral, transenden, relasional, dan 

responsif terhadap lingkungan. 

 

Temuan Integratif: Model Konseptual Konsep Diri dan Psikologi Al-Qur'an 

Integrasi tiga ayat, QS. al-Baqarah [2]:30, QS. al-Isrā' [17]:70, dan QS. at-Tīn [95]:4, telah 

memungkinkan pembangunan model konseptual tentang konsep diri dalam Al-Qur'an 

yang sejajar dengan teologi, moralitas, dan psikologi. Bersama-sama, ayat-ayat ini 

menciptakan kerangka antropologis yang mendefinisikan konsep diri sebagai struktur inti 

dari martabat manusia, potensi laten, dan tanggung jawab moral. 

Tabel 3. Model Konseptual Self-Concept Qur’ani–Psikologis 

Aspek Self-Concept Temuan Qur’ani Keterkaitan dengan 
Psikologi Kepribadian 

Nilai Diri (Self-
Worth) 

QS 17:70 menegaskan karāmah 
sebagai martabat bawaan manusia 

Self-esteem, unconditional 
worth, moral identity 

Potensi Dasar 
(Potentiality) 

QS 95:4 menyebut ahsani taqwīm 
sebagai struktur optimal manusia 

Actualizing tendency, 
dispositional potential 

Tanggung Jawab 
Moral (Agency) 

QS 2:30 menetapkan manusia 
sebagai khalīfah dengan mandat 
moral 

Moral agency, reflexive 
regulation 

 

Martabat manusia sebagaimana diatur dalam QS. Al-Isra [17]:70 menunjukkan bahwa 

harga diri dalam perspektif Islam adalah sifat dasar yang diberikan kepada manusia oleh 

Sang Pencipta dan bukan hasil evaluasi sosial. Hal ini sejalan dengan konsep “nilai tanpa 

syarat” manusia sebagai individu yang dianut dalam psikologi humanistik, perspektif 



19 

 

identitas moral, dan regulasi reflektif di mana orang menilai diri mereka sendiri 

berdasarkan nilai moral yang diinternalisasi. 44 

QS. At-Tin [95]:4 sebagai penjelasan tentang manusia diciptakan dalam “cahsani 

taqwīm” yang berarti bentuk terbaik menunjukkan struktur optimal yang mencakup 

potensi fisik, psikologis, dan moral-spiritual. Pandangan ini tumpang tindih dengan konsep 

“kecenderungan aktualisasi” dari Rogers dan Maslow sebagai motivasi intrinsik manusia 

untuk sepenuhnya mengembangkan dan mengaktualisasikan potensinya. 45  

Temuan dalam psikologi modern dan Al-Qur'an menguatkan ingatan ini: Siregar 

(2021) mendefinisikan potensi manusia dalam Al-Qur'an sebagai landasan aktualisasi diri; 

Fachrunisa (2024) menyatakan dimensi moral dan spiritual merupakan unsur aktualisasi 

diri; dan Khansa (2023) menunjukkan bahwa religiusitas meningkatkan harga diri dan 

kesejahteraan psikologis. Al-Qur'an Al-Baqarah [2:30] menggarisbawahi dimensi tanggung 

jawab moral [agensi] karena sebagai seorang khalifah, manusia dikaruniai kemampuan 

untuk membuat pilihan, bertindak, dan menanggung konsekuensi etis dari tindakan 

mereka. Gagasan ini sejajar dengan teori agensi moral dan model perkembangan moral 

yang menekankan prinsip-prinsip konteks sosial dan nilai-nilai sebagai hal penting untuk 

perkembangan moral yang matang. Temuan psikologi modern lebih lanjut mendukung 

integrasi ini: Ningsih dkk. (2024) menyatakan kombinasi harga diri dan religiusitas 

meningkatkan ketahanan psikologis; Feng dkk. (2021) berpendapat bahwa religiusitas dan 

tanggung jawab moral meningkatkan perilaku prososial; Mudzakir (2023) menafsirkan Qs 

pada Tin 95:4 dan menyatakan bahwa ayat ini menegaskan bahwa lingkungan moral 

menentukan arah potensi manusia untuk berkembang atau merosot. Secara keseluruhan, 

sintesis ini menunjukkan bahwa Al-Qur'an menyediakan model konsep diri yang bersifat 

psikologis, normatif, dan transendental: Harga diri adalah hak yang diberikan oleh 

martabat ilahi, potensi adalah struktur bawaan dengan orientasi moral, agensi adalah nilai 

yang mengarahkan pengembangan diri dan pada intinya merupakan tujuan bagi 

kepribadian untuk berkembang. 

 
44 Rebecca Schlegel, “The True Self and the Moral Self,” Current Directions in Psychological Science 30, no. 

2 (2021): 164–170; Frank Martela and Richard M. Ryan, “Human Motivation, Responsibility, and Optimal 
Functioning,” Annual Review of Psychology 72 (2021): 109–134. 

45 Carl Rogers, On Becoming a Person (Boston: Houghton Mifflin, 1961); Abraham Maslow, Motivation and 
Personality, 3rd ed. (New York: Harper & Row, 1987); Eddie Brummelman and Sander Thomaes, “Self-View 
Development,” in Handbook of Personality Development, ed. Daniel K. Mroczek and Avshalom Caspi (New York: 
Guilford Press, 2022), 243–260. 



20 

 

Oleh karena itu, Al-Qur'an menyediakan kerangka kerja multidimensi yang 

menggabungkan potensi bawaan (kodrat), lingkungan (pengasuhan), dan transendensi 

moral dari model konsep diri yang holistik, etis, dan berorientasi pada makna. 

D. Kesimpulan dan Rekomendasi 

a. Kesimpulan 

Penelitian ini menunjukkan bahwa konsep diri dalam perspektif Al-Qur'an memiliki 

pemahaman yang lebih komprehensif dibandingkan dengan konsep diri dalam psikologi 

konvensional, karena mengintegrasikan potensi fisik, kapasitas psikologis, martabat 

spiritual, dan keharusan moral sebagai unit dualistik. Menganalisis tiga ayat utama: QS. al-

Baqarah [2]:30, QS. al-Isrā' [17]:70 dan QS. at-Tīn [95]:4 telah menghasilkan kerangka 

konseptual pemahaman bahwa manusia adalah makhluk yang berharga, berpotensi, dan 

bertanggung jawab. 

Pertama, QS. al-Isrā' [17]:70 menegaskan bahwa harga diri adalah martabat inheren 

yang seharusnya dimiliki setiap manusia tanpa syarat. Harga diri ini sesuai dengan 

psikologi humanistik, di mana harga diri berfungsi sebagai dasar bagi perkembangan 

kepribadian yang sehat. Kedua, QS. at-Tīn [95]:4 menekankan potensi dengan istilah ahsani 

taqwīm, yang berarti struktur fisik, psikologis, dan moral-spiritual yang optimal sebagai 

dasar aktualisasi diri. Ketiga, QS. al-Baqarah [2]:30 menekankan dimensi tanggung jawab 

moral (keagenan) dengan mandat kekhalifahan, yang memberikan arahan dan tujuan bagi 

perkembangan kepribadian manusia. 

Kedua bentukan dimensi ini melahirkan model konsep diri Al-Qur'an yang ber sifat 

holistik, moral, dan transendental: holistik karena ditinjau dari aspek fisik, psikis, dan 

spiritual; moral karena berpusat pada nilai yang dan menjadi pusat perkembangan diri; dan 

transendental karena orientasi kepribadian pada tujuan Ilahi. Model ini juga tidak hanya 

selaras dengan psikologi kepribadian modern, tetapi juga memperkaya psikologi 

kepribadian dengan penguatan aspek nilai dan dimensi makna yang seringkali tidak masuk 

dalam teori yang berdimensi sekuler. 

Disimpulkan dari hasil penelitian ini, bahwa pembentukan konsep diri manusia 

melalui interaksi antara potensi yang bersifat bawaan, pengaruh lingkungan, dan orientasi 

yang bersifat moral-transendental. Al-Qur'an memberi kerangka penjelasan bahwa kualitas 

aktualisasi potensi manusia sangat ditentukan oleh kondisi moral-sosial, kedalaman 

spiritual, dan kemampuan refleksi diri. Oleh karena itu, model Qur'ani ini membuka 



21 

 

peluang untuk mengembangkan teori kepribadian secara integratif dengan 

mempertimbangkan aspek psikologis, etis, dan spiritual yang harmonis. 

Akhirnya, penelitian ini membuka kesempatan untuk pengembangan kajian 

selanjutnya yang mempertimbangkan model konseptualisasi ini dalam konteks empiris, 

baik dalam kajian psikologi Islam, pendidikan karakter, maupun pengembangan 

kepribadian berbasis nilai spiritual, dengan demikian konsep diri Al-Qur'an akan 

memberikan manfaat yang lebih luas untuk psikologi dan ilmu sosial modern. 

 

b. Rekomendasi 

Kemajuan Menuju Model Psikologi Islam Berbasis Pengkodean Diri Konsep Diri Al-

Qur'an. Penelitian selanjutnya perlu mendefinisikan kerangka konsep diri Al-Qur'an lebih 

lanjut untuk mengembangkan model psikologi kepribadian Islam yang dapat dievaluasi 

secara empiris dengan mengintegrasikan doa ke dalam model tersebut. Pendekatan ini 

menanggapi temuan Siregar (2021) bahwa potensi manusia dalam Al-Qur'an merupakan 

dasar untuk membangun aktualisasi diri dalam psikologi. 

Penerapan Pendidikan Berbasis Martabat dan Tanggung Jawab Moral. Lembaga 

pendidikan hendaknya memasukkan nilai martabat ontologis intrinsik (karāmah) dan 

tanggung jawab moral sebagai prinsip dasar dalam pendidikan karakter. Hal ini sejalan 

dengan gagasan Quraisy Shihab bahwa martabat manusia merupakan modal integratif 

untuk perkembangan moral dan spiritual. 

Penguatan Lingkungan Sosial-Spiritual untuk Pembentukan Konsep Diri. Mengingat 

QS. at-Tīn [95]:5 menunjukkan bahwa potensi manusia dapat menurun akibat lingkungan 

yang negatif, penelitian menunjukkan bahwa harga diri dan religiusitas secara signifikan 

meningkatkan ketahanan psikologis individu. Oleh karena itu, keluarga dan lembaga sosial 

perlu menciptakan ekosistem moral-spiritual yang kondusif bagi perkembangan konsep 

diri. 

Kebutuhan Integrasi dalam Konseling dan Psikoterapi Islam. Praktisi konseling dapat 

mengadopsi model konsep diri Al-Qur'an yang menekankan harga diri, potensi laten, dan 

kesadaran moral sebagai kerangka intervensi psikologis. Hal ini sejalan dengan temuan 

Khansa (2023) yang menunjukkan religiusitas. 

Daftar Pustaka  

 



22 

 

Al-Marāghī, Aḥmad Muṣṭafā. Tafsīr al-Marāghī. 30 jilid. Kairo: Maṭbaʿat al-Bābī al-

Ḥalabī, 1946. 

Al-Ṭabarī, Muḥammad ibn Jarīr. Jāmiʿ al-Bayān fī Taʾwīl Āy al-Qurʾān. Disunting oleh 

Aḥmad Muḥammad Shākir. Kairo: Dār al-Maʿārif, 1956–1969. 

Hamka. Tafsir al-Azhar. Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982. 

Ibn Kathīr, Ismāʿīl ibn ʿUmar. Tafsīr al-Qurʾān al-ʿAẓīm. Disunting oleh Sāmī ibn 

Muḥammad Salāmah. Riyadh: Dār Ṭayyibah, 1999. 

Qutb, Sayyid. Fī Ẓilāl al-Qurʾān. Kairo: Dār al-Shurūq, 1980. 

Shihab, M. Quraish. Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an. 30 jilid. 

Jakarta: Lentera Hati, 2000–2002. 

Brummelman, Eddie, dan Sander Thomaes. “How Children Construct Views of 

Themselves: A Social-Developmental Perspective.” Dalam Handbook of Personality 

Development, disunting oleh Daniel K. Mroczek dan Avshalom Caspi, 243–260. New York: 

Guilford Press, 2022. 

Feng, Xiaoli, et al. “Religiosity, Moral Responsibility, and Prosocial Behavior.” 

Journal of Moral Education 50, no. 4 (2021): 520–538. 

Kohlberg, Lawrence. Essays on Moral Development. Vol. 1, The Philosophy of Moral 

Development. San Francisco: Harper & Row, 1981. 

Markus, Hazel Rose, dan Shinobu Kitayama. “Culture and the Self: Implications for 

Cognition, Emotion, and Motivation.” Psychological Review 98, no. 2 (1991): 224–253. 

Martela, Frank, dan Richard M. Ryan. “Human Motivation, Responsibility, and 

Optimal Functioning.” Annual Review of Psychology 72 (2021): 109–134. 

Maslow, Abraham. Motivation and Personality. Edisi ke-3. New York: Harper & Row, 

1987. 

Narvaez, Darcia. “The Moral Self and Moral Personality.” Journal of Moral Education 

49, no. 3 (2020): 295–311. 

Narvaez, Darcia, et al. “Sociomoral Temperament: A Mediator Between Wellbeing 

and Social Outcomes in Young Children.” 

Rogers, Carl. On Becoming a Person. Boston: Houghton Mifflin, 1961. 

Schlegel, Rebecca. “The True Self and the Moral Self.” Current Directions in 

Psychological Science 30, no. 2 (2021): 164–170. 

Fachrunisa, R. A. “Constructing the ‘Self’ in Islamic Psychology: Challenges and 

Opportunities.” Asian Journal of Islamic Psychology 5, no. 1 (2024): 11–22. 

Fachrunisa, R. A. “Constructing the ‘Self’ in Islamic Psychology: Moral and Spiritual 

Dimensions.” Asian Journal of Islamic Psychology 5, no. 1 (2024): 11–22. 

Harun, Mohd. S., dan Noor A. Taib. “‘Putting an Islamic Scholar’s Hat on 

Psychologist’: A Framework for Integrating Islamic Concepts into Psychological 

Research.” 

Jafari, S. A., et al. “The Criterion of Human Dignity in the Qur’an.” Journal of Medical 

Ethics and History of Medicine 17 (2024). 



23 

 

Khansa. “Religiosity and Psychological Well-Being: A Self-Worth Approach.” Journal 

of Psychological Inquiry 33, no. 2 (2023): 101–118. 

Mudzakir. “Ahsani Taqwīm and Human Potential: A Qur’anic Perspective.” Journal 

of Islamic Thought 7, no. 3 (2023): 77–95. 

Ningsih. “The Positive Role of Self-Concept and Religiosity in Reducing the Sense of 

Alienation in College Students.” 

Ningsih, et al. “Self-Worth, Religiosity, and Psychological Resilience.” Journal of 

Social and Emotional Development 4, no. 1 (2024): 55–70. 

Nurrohmah, et al. “Intrapersonal Communication: Improving Self-Awareness 

Perspective of the Qur’an Surah Adz-Dzariyat Verses 20–21.” 

Rahman. “Human Self Structure in Islamic Psychology.” 

Siregar. “Human Potential in Qur’anic Psychology.” International Journal of Qur’anic 

Studies 5, no. 2 (2021): 45–60. 

 

 


