Qurrata: Quranic Research and Tafsir

P-ISSN
E-ISSN

- XXXX-XXXX
- XXXX=-XXXX

Vol. 2 No. 2, Oktober 2025

DOI

Qurrata: Quranic Research and Tafsir

AL-HIKMAH
JAKARTA

SELF-CONCEPT DALAM AL-QUR’AN: ANALISIS PSIKOLOGI KEPRIBADIAN ATAS

AYAT-AYAT TENTANG POTENSI MANUSIA

(BERBASIS QS. AL-BAQARAH [2]:30; AL-ISRA’ [17]:70; AT-TIN [95]:4).

Syarifudin!

IUniversitas PTIQ, Jakarta, Indonesia, email: ismisyarif@gmail.com

Keywords

Human Potential;
Moral Agency;
Personality Psychology;
Qur’anic Anthropology;
Self-Concept

ABSTRACT

This study examines the construction of self-concept in the Qur’an through an
analytical dialogue with personality psychology, focusing on QS. al-Baqarah
[2]:30, al-Isra” [17]:70, and at-Tin [95]:4. The research aims to identify the
Qur’anic portrayal of human potential and map these conceptual elements onto
established psychological theories concerning self-perception, human capability,
and dispositional structure. Using a qualitative textual approach, this study
conducts thematic interpretation of the selected verses and subsequently
integrates the extracted meanings with humanistic and dispositional
frameworks in personality psychology. The findings reveal that the Qur’an
conceptualizes human beings as endowed with a balanced structure of moral
responsibility, inherent dignity, and optimal potential, aligning significantly
with psychological understandings of actualizing tendencies, perceived
competence, and intrinsic value. The analysis indicates that these Qur’anic
formulations offer a multi-dimensional foundation for understanding self-
concept, combining spiritual, moral, and psychological elements in a coherent
framework. The study concludes that Qur’anic anthropology possesses
conceptual parallels with modern psychological formulations of selfhood while
also providing distinct normative orientation that enriches contemporary
discourse on human potential. This highlights the relevance of Qur’anic insights
for interdisciplinary research on personality and human development.

Kata Kunci:

Antropologi
Qur’ani; Konsep
Diri; Moral Agency;
Potensi Manusia;

ABSTRAK

Penelitian ini mengkaji konstruksi konsep diri dalam al-Qur’an melalui
dialog analitis dengan psikologi kepribadian, berfokus pada QS. al-
Bagarah [2]:30, al-Isra” [17]:70, dan at-Tin [95]:4. Tujuan penelitian ini
adalah mengidentifikasi representasi potensi manusia dalam al-Qur’an
dan memetakannya ke dalam kerangka teori psikologi mengenai
persepsi diri, kapasitas manusia, serta struktur kepribadian. Dengan
menggunakan pendekatan kualitatif terhadap teks, penelitian ini
melakukan interpretasi tematik terhadap ayat-ayat tersebut dan



http://jurnal.alhikmah.ac.id/?journal=elhikmah
mailto:ismisyarif@gmail.com

Psikologi mengintegrasikan hasilnya dengan kerangka psikologi humanistik dan

Kepribadian disposisional. Temuan penelitian menunjukkan bahwa al-Qur’an
memandang manusia sebagai makhluk yang memiliki struktur
keseimbangan antara martabat, tanggung jawab moral, dan potensi
optimal, yang sejalan dengan gagasan psikologis tentang
kecenderungan aktualisasi, persepsi kompetensi, dan nilai intrinsik.
Analisis menunjukkan bahwa formulasi Qur’ani tersebut memberikan
dasar multidimensional bagi pemahaman konsep diri yang memadukan
aspek spiritual, moral, dan psikologis secara terpadu. Penelitian ini
menyimpulkan bahwa antropologi Qur’ani memiliki koherensi dengan
formulasi psikologi modern tentang diri, sekaligus menghadirkan
orientasi normatif khas yang memperkaya kajian kepribadian dan
pengembangan potensi manusia.

A.Pendahuluan

Manusia selalu menjadi objek studi dalam berbagai disiplin ilmu, termasuk
psikologi dan studi agama. Psikologi modern memandang konsep diri sebagai konstruksi
afektif dan kognitif yang menentukan bagaimana individu memahami diri mereka sendiri,
berinteraksi secara sosial, dan merespons lingkungan mereka. Studi kontemporer
menunjukkan bahwa konsep diri memiliki korelasi positif yang signifikan dengan berbagai
aspek psikologis, termasuk harga diri, motivasi, dan kesehatan mental. (The Positive Role of
Self-Concept and Religiosity..., 2024).1 Dalam perspektif Islam, terdapat ayat-ayat Al-Qur'an
yang merujuk pada diri, bukan hanya sebagai entitas biologis, tetapi sebagai makhluk yang
bermartabat dengan potensi moral dan intelektual; seperti dalam QS. al-Baqarah [2]:30; al-
Isra' [17]:70; dan at-Tin [95]:4. Namun, masih terdapat keterbatasan studi sistematis tentang
konsep diri dalam perspektif Al-Qur'an.

Secara teori, psikologi kepribadian modern menekankan perpaduan struktur
internal individu dengan lingkungan dan dinamika eksternalnya sebagai penentu konsep
diri. Namun, integrasi ini telah ditantang oleh para peneliti karena sering mengabaikan
dimensi spiritual, yang merupakan bagian tak terpisahkan dari pengalaman manusia
seorang Muslim. (A Framework for Integrating Islamic Concepts into..., 2025).2 Akibatnya, studi
yang memetakan nilai-nilai Al-Qur'an dalam kerangka psikologi kepribadian dapat
mengisi kesenjangan antara teori psikologi Barat dan pengalaman religius yang holistik,

khususnya dalam upaya untuk memahami konsep diri.

1 Ningsih, “The Positive Role of Self-Concept and Religiosity in Reducing the Sense of Alienation in
College Students.”

2 Harun and Taib, “* Putting An Islamic Scholar ” s Hat on Psychologist : A Framework for Integrating
Islamic Concepts into Psychological Research.”

2



Penelitian arus utama juga mendokumentasikan beberapa contoh lompatan iman
yang terjadi dalam konteks Islam sebagai hubungan antar-subjek dari konsep diri dalam
Psikologi Islam yang berkaitan dengan nafs, qalb, dan aql, yang juga menjelaskan dimensi
moral dan spiritual dalam asimilasi kepribadian seseorang (Human Self Structure in Islamic
Psychology, 2025).3 Penelitian lain menegaskan bahwa komunikasi intrapersonal dalam Al-
Qur'an juga meningkatkan kesadaran diri, aspek kunci dari konsep diri seseorang, sehingga
seseorang lebih mampu merefleksikan dan mengartikulasikan tujuan hidupnya (Improving
Self Awareness. .., 2024).4 Temuan-temuan ini menunjukkan perlunya secara akademis untuk
mengeksplorasi hubungan antara konsep diri serta paparan dan asimilasi wahyu Al-Qur'an
dari perspektif psikologi kepribadian yang terkait dengan kerangka kontekstual.

Namun, penelitian terkini sangat minim yang secara khusus menggabungkan Al-
Qur'an dalam analisis konsep diri dalam kerangka teori kepribadian modern. Wacana
akademis yang tersedia saat ini lebih berfokus pada integrasi konsep Islam yang lebih luas
tanpa perlakuan yang lebih terfokus pada ayat-ayat yang membahas potensi dalam diri
manusia. Konsep diri yang dibingkai dalam konteks Al-Qur'an harus diturunkan dari
pemahaman yang lebih komprehensif tentang prinsip Al-Qur'an mengenai martabat
manusia, tanggung jawab moral, dan kemampuan intelektual yang menentukan arah
psikologis seseorang.

Oleh karena itu, penelitian ini berupaya menjawab pertanyaan: apa potensi konsep
diri yang dipahami dari tiga ayat Al-Qur'an terpilih (QS al-Baqarah [2]:30; al-Isra' [17]:70;
at-Tin [95]:4) jika dilihat dari psikologi kepribadian? Pendekatan ini bertujuan untuk
merumuskan kerangka konseptual yang mengintegrasikan wahyu ilahi dengan teori-teori
psikologi kepribadian kontemporer untuk memahami konsep diri manusia secara lebih

jelas, kontekstual, ilmiah, dan relevan secara teologis.

B. Rumusan Masalah
1. Bagaimana menganalisis konstruksi konsep diri dari konsep diri kemanusiaan dalam
QS. Al-Bagarah [2]:30, Al-Isra [17]:70, dan At-Tin [95]:4 dalam hal indikator potensi,

martabat, dan kapasitas aktualisasi?

3 Rahman, “Human Self Structure in Islamic Psychology.”
4 Nurrohmabh et al., “Intrapersonal Communication : Improving Self Awareness Perspective of the Qur’
an Surah Adz Dzariyat Verses 20 and 21.”

3



2. Dengan cara apa potensi diri seperti yang digambarkan dalam ayat-ayat tersebut
dapat dipetakan ke dalam teori psikologi kepribadian, lebih khusus lagi pendekatan
humanistik dan disposisional?

3. Bagaimana sintesis konsep diri berdasarkan Al-Qur'an dan psikologi kepribadian

dapat melahirkan model konsep diri yang baru dan relevan untuk studi kepribadian?

C. Metodologi Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan paradigma interpretatif
yang berfokus pada konstruksi makna teks keagamaan dalam kerangka psikologi
kepribadian. Dengan demikian, objek penelitian adalah tiga ayat Al-Qur'an yang
menggambarkan potensi manusia, yaitu Al-Baqarah [2]:30, Al-Isra [17]:70], dan At-Tin
[95]:4. Ketiga ayat ini secara sengaja mengandung representasi konseptual yang berkaitan
dengan martabat, kemampuan moral, dan struktur dasar kemanusiaan ketiga aspek yang
relevan dalam konstruksi konsep diri dalam psikologi kepribadian.

Instrumen penelitian ini berupa lembar analisis tematik yang dikembangkan
berdasarkan kategori teoritis psikologi humanistik dan disposisional, khususnya pada
aspek harga diri, kecenderungan aktualisasi diri, dan struktur kepribadian dasar.
Instrumen ini berfungsi untuk mengidentifikasi konsep-konsep kunci dalam ayat-ayat
tersebut dan selanjutnya menghubungkannya dengan psikologi teoritis yang digunakan
sebagai kerangka analisis.

Metodologi pengumpulan informasi melibatkan studi teks primer, termasuk ayat-
ayat Al-Qur'an yang relevan dengan subjek penelitian, beserta tafsir Al-Qur'an
kontemporer, dan artikel jurnal yang relevan tentang psikologi kepribadian dan psikologi
Islam. Temuan peneliti lain sebelumnya, sebagai data sekunder, dimasukkan untuk
meningkatkan kategorisasi analitis dan mengembangkan sudut pandang epistemologis
penelitian.

Data dianalisis dalam tiga tahap: Pertama, makna ayat-ayat tersebut direduksi
melalui ekstraksi konsep-konsep potensi manusia yang eksplisit dan implisit. Kedua,
konsep-konsep Al-Qur'an yang dipetakan secara sengaja ditempatkan dalam ranah
psikologi kepribadian melalui kerangka analitis komparatif secara teoritis. Ketiga, sintesis
konseptual dirancang untuk menghasilkan model integratif tentang konsep diri manusia

dari sudut pandang Al-Qur'an dan psikologis. Penelitian ini dilindungi dari bias melalui

4



triangulasi teoretis serta koherensi logis antara ayat-ayat yang dipilih untuk penafsiran dan

kerangka psikologis tempat ayat-ayat tersebut ditempatkan.

D. Hasil dan Pembahasan
1. Potensi Representasi dan Tanggung Jawab Moral (Quran Surah Al-Baqara Ayat Al-
Bagarah 2:30)

Dalam bidang psikologi kepribadian, potensi representasi mencakup kemampuan
individu untuk memetakan identitas diri mereka dalam sistem sosial dan internal, termasuk
citra diri, peran sosial, nilai-nilai panduan, dan citra moral. Representasi diri adalah
perbedaan antara persepsi subjektif tentang diri dan persepsi sosial serta bagaimana diri
tercermin dalam lingkungan sosial tempat diri tersebut beroperasi. Representasi diri
merupakan aspek penting dari konsep diri dan representasi diri juga merupakan tingkat
kritis. (Brummelman & Thomaes, 2022). >

Tanggung jawab moral, dalam hal ini, adalah kemampuan berpikir seseorang di
mana ia melakukan sesuatu secara etis dan menyadari konsekuensi dari tindakannya baik
dalam lingkungan sosial maupun diri sendiri. Dalam psikologi moral, tanggung jawab
moral adalah internalisasi norma-norma etika dan kesadaran akan konsekuensi tindakan
seseorang terhadap diri sendiri dan lingkungan sosial. Jika seseorang beroperasi dalam
kerangka kognitif sosial, karakter moral dianggap sebagai hasil dari proses pengambilan
keputusan etis dan komitmen internal terhadap seperangkat standar moral. (Narvae v dan
Lapsley, 2021) ¢

Allah SWT berfirman:

o & ¥ %% =

G Jodf o e el 6 Blaile o3¥T ¢ D lels () il 805 J6 35
< 122 &7 5 /ig/ w ool N sen o aw ‘f,a’/'/ T.%? R

g O Y L BT ) J6 S 205 iz sead 12 Bl lings

Artinya: “Ingatlah bagaimana Tuhanmu bersabda kepada para malaikat, 'Aku akan

mengangkat seorang khalifah bumi.' Mereka berkata, ' Apakah Engkau akan mengangkat seseorang

yang mendatangkan kerusakan di dalamnya dan menumpahkan darah, sementara kami memuji-Mu

5 Brummelman and Thomaes, “How Children Construct Views of Themselves: A Social-Developmental
Perspective.”

¢ Narvaez et al., “Sociomoral Temperament: A Mediator Between Wellbeing and Social Outcomes in
Young Children.”

5



dan menguduskan-Mu?' Dia berkata, 'Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak kalian
ketahui.'"

Istilah Kkhalifah dalam konteks ini merujuk pada makhluk yang saling
menggantikan dalam mengelola bumi, dalam hal ini, manusia yang bergiliran
mendominasi bumi. Pertanyaan yang diajukan para malaikat kepada Tuhan, “at aj'alu fiha
man yufsidu fiha...,” seharusnya tidak diartikan sebagai permusuhan (i'tirad) tetapi lebih
sebagai bentuk rasa ingin tahu (istitham) mengenai alasan penciptaan makhluk yang
berpotensi melakukan kejahatan. Al-Tabari menyatakan bahwa para malaikat memiliki
pemahaman berdasarkan makhluk-makhluk sebelumnya, atau petunjuk dari Tuhan dan
bahwa mereka mengetahui bahwa manusia, secara keseluruhan, memiliki moral yang
bertentangan antara berbuat baik dan berbuat jahat. Meskipun demikian, para malaikat
tahu bahwa mereka tidak dapat mengetahui segalanya. Dengan demikian, titik fokus
penyelidikan adalah untuk memahami alasan mengapa Tuhan membuat ketetapan seperti
itu. Menurut pandangan al-Tabari, jawaban Tuhan “Sesungguhnya Aku mengetahui apa
yang tidak kalian ketahui” berkaitan dengan serangkaian kemampuan penalaran, potensi,
pilihan, dan batasan moral serta etika yang pada akhirnya akan mengangkat manusia di
atas para malaikat. Oleh karena itu, ayat ini bukanlah indikasi bahwa para malaikat
meragukan kehendak Tuhan, melainkan dialog pedagogis yang menekankan sifat
epistemologis manusia sebagai satu-satunya makhluk yang memiliki potensi moral dan
penalaran yang tinggi. (Tafsir al-Tabari (w. 310 H). 7 Secara potensial, ada masalah, tetapi
potensi manusia juga berada pada lebih dari satu tingkatan, dan ada juga kemungkinan
bahwa ini adalah potensi untuk kebesaran yang melebihi tingkat malaikat.

Ibn Kathir (w. 774 H) menafsirkan istilah khalifah dalam al-Baqarah [2]:30 sebagai
tanggung jawab (amanah) untuk memenuhi bumi, menegakkan hukum-hukum Allah, dan
menjalankan peran perwakilan (istikhlaf) dalam pengelolaan kehidupan. Para malaikat,
menurutnya, menyadari potensi kerusakan yang mudah terjadi, yang bukan merupakan
ketidakpuasan yang diasumsikan terhadap ketetapan Allah, melainkan masa lalu yang
diketahui dari makhluk lain, yaitu jin, yang membunuh dan menyebabkan perselisihan
besar di bumi. Ibn Kathir lebih lanjut mengatakan bahwa manusia, bahkan dengan potensi

kehancuran yang besar, telah dijadikan khalifah karena karunia Allah yang tak terhitung

7 Muhammad ibn Jarir al-Tabari, Jami* al-Bayan ‘an Ta wil Ay al-Qur’an, ed. Ahmad Muhammad Shakir
(Cairo: Dar al-Ma ‘arif, 1956-1969), tafsir QS al-Bagarah 2:30.
6



jumlahnya; karunia pengetahuan, akal, ucapan, dan proporsi. Kemampuan untuk
mengenal Allah, dan kemampuan ini lebih besar daripada makhluk lain.# Pengetahuan
yang agung ditunjukkan oleh pengajaran nama-nama (‘allama al-asma’). Oleh karena
alasan inilah manusia ditempatkan pada posisi istimewa dalam hierarki ciptaan.

Oleh karena itu, dapat disimpulkan bahwa makna istilah khalifah mengandung
implikasi bahwa Ibnu Katsir percaya bahwa manusia adalah pembawa tanggung jawab
moral untuk menemukan solusi di dunia. Gagasan khalifah bukanlah deskripsi yang tepat
tentang posisi ontologis, melainkan komitmen etis yang mencakup kehendak bebas teoretis,
tanggung jawab moral, dan kesadaran akan konsekuensi dari tindakan seseorang. Hal ini
selaras dengan perspektif psikologi kepribadian modern tentang agensi moral, yang
memandang manusia sebagai agen moral yang reflektif dan bertindak secara etis.

Dalam Tafsir al-Maraghi, Al-Maraghi (tahun 1940-an) memberikan interpretasi
sosiologis yang lebih mendalam tentang istilah khalifah. Ia meyakini bahwa khalifah
bukanlah sekadar makhluk yang menggantikan makhluk lain, tetapi merupakan agen
peradaban (‘amil al-hadarah), makhluk yang dianugerahi kemampuan untuk membangun,
mengembangkan, dan memperkaya kehidupan dunia ini. ® Ia berpendapat bahwa satu-
satunya alasan manusia layak menjadi khalifah bukanlah karena rasionalitas mereka, tetapi
karena kemampuan kreatif, pengetahuan, inovasi teknologi, dan potensi pembentukan
budaya mereka, yang tidak dimiliki oleh malaikat dan makhluk lain. 1 Mengenai dialog
para malaikat dalam QS. Al-Baqarah [2]:30, Al-Maraghi menjelaskan bahwa pertanyaan
para malaikat mencerminkan ketegangan yang melekat dalam diri manusia, yaitu potensi
destruktif (kerusakan dan pertumpahan darah) dan konstruktif (pembangunan, kreativitas,
dan pengetahuan). ' Dengan demikian, manusia dipandang memiliki ambivalensi moral,
dan karena alasan inilah, mereka diberi peran sebagai khalifah: untuk memanfaatkan
potensi kreatif mereka demi kemajuan sosial, ilmiah, dan budaya.

Interpretasi al-Maraghi terhadap pemahaman klasik mengenai peran khalifah

(khalifah sebagai agen peradaban) ini mencerminkan konstruksi peradaban. Pendekatan ini

8 Ibn Kathir, Tafsir al-Qur’an al-'Azim, ed. Sami ibn Muhammad Salamah (Riyadh: Dar Tayyibah li al-
Nashr, 1999), 1:218, tafsir QS al-Baqarah 2:30.

? Ahmad Mustafa al-Maraghi, Tafsir al-Maraghi, 30 vols. (Cairo: Matba ‘at al-Babi al-Halabi, 1946), 1:112-
113, tafsir QS al-Bagarah 2:30.

10 Ahmad Mustafa al-Maraghi, Tafsir al-Marighi, 30 vols. (Cairo: Matba'at al-Babi al-Halabi, 1946), 1:114,
tafsir QS al-Baqgarah 2:30.

11 Ahmad Mustafa al-Maraghi, Tafsir al-Maraghi, 30 vols. (Cairo: Matba‘at al-Babi al-Halabi, 1946), 1:114,
tafsir QS al-Baqarah 2:30.

7



sangat sesuai dengan Psikologi Perkembangan Modern dan Psikologi Kepribadian,
khususnya dengan konsep agensi, kreativitas, potensi inovatif, dan dampak sosial dari
aktivitas manusia.

M. Quraish Shihab, dalam Tafsir al-Mishbah (2000-sekarang), juga menawarkan
interpretasi kontemporer tentang istilah khalifah dalam al-Baqarah [2]:30. Shihab
berpendapat bahwa khalifah lebih dari sekadar "pengganti"; "Ini berarti seorang pemimpin,
seorang pengelola bumi, dan wakil Tuhan dalam memelihara kebaikan." 1> Menurut Shihab,
fokusnya bukan pada aspek biologis manusia, melainkan pada aspek rasional, spiritual,
pembelajaran, kebebasan memilih, dan kemampuan untuk melakukannya. Faktor-faktor ini
merupakan dasar yang menjadikan manusia layak memikul beban kekhalifahan. 13

Ia berpendapat bahwa ketakutan malaikat akan potensi malapetaka yang
ditimbulkan umat manusia bukanlah penolakan, melainkan pengakuan atas keinginan
negatif dan rendah yang mungkin dimiliki umat manusia. Di sisi lain, Tuhan melihat
potensi yang jauh lebih kuat, yang terdiri dari pertumbuhan, peningkatan, penemuan diri,
dan penegakan keadilan. 1* Dengan demikian, khalifah adalah entitas moral yang memiliki
kehendak bebas dan potensi untuk berkembang secara teladan. Quraish Shihab juga secara
khusus menekankan bahwa istilah khalifah adalah "identitas yang dapat diwakili"; umat
manusia memikul tugas, dan di atas itu, nilai-nilai Sang Pemberi Tugas sebagai pujian atas
tugas tersebut. "Khalifah, dalam arti linguistik, berarti perwakilan atau wali amanat; secara
teologis, ia adalah agen yang mewujudkan nilai-nilai Tuhan dalam ranah sosial-politik."

Dengan demikian, ayat-ayat dalam teks-teks ini memberikan identitas kepada
manusia secara beragam atau komprehensif, karena secara ontologis, mereka adalah
makhluk moral dan spiritual; secara fungsional, mereka adalah pengelola dan penggarap
bumi yang produktif; secara representasional, mereka adalah wakil Tuhan dalam
melakukan tindakan penciptaan dan kebaikan; secara psikologis, mereka adalah agen
moral yang bebas; dalam hal kepribadian, mereka adalah entitas yang dapat berevolusi

menuju karakteristik etika/moral yang lebih tinggi dan lebih baik. 15

12 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an, vol. 1 (Jakarta: Lentera Hati,
2000), 134-136.

13 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an, vol. 1 (Jakarta: Lentera Hati,
2000), 137.

14 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an, vol. 1 (Jakarta: Lentera Hati,
2000), 138.

15 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an, vol. 1 (Jakarta: Lentera Hati,
2000), 139.

8



Dalam ranah psikologi kepribadian, ini berkaitan dengan bidang agensi moral,
penentuan diri, dan identitas representasional, yang terakhir adalah kemampuan individu
untuk memandang diri sendiri sebagai pemilik peran, nilai, dan tanggung jawab dalam
dunia sosial.

Konsep representasi diri dalam psikologi modern sangat menekankan bahwa
individu bukanlah agen pasif, melainkan subjek aktif dalam konstruksi citra diri melalui
interpretasi peran sosial, nilai-nilai moral, dan penilaian diri. Menurut Brummelman &
Thomaes (2022), representasi diri adalah integrasi kognitif, emosional, dan moral yang
membentuk persepsi diri, termasuk bagaimana seseorang mengkontekstualisasikan dirinya
dalam lingkup sosial, dan bagaimana seseorang memberikan nilai moral pada tindakannya.
16 Representasi diri, kemudian, bukanlah sekadar refleksi sosial tetapi proses aktif yang
menghubungkan diri dengan nilai-nilai penuntunnya. Konsep representasi diri dalam
psikologi, khususnya psikologi Islam, memiliki relevansi langsung. Menurut Fachrunisa
(2024), struktur diri dalam Islam mencakup dimensi refleksi-spiritual, yaitu kemampuan
individu untuk merefleksikan nilai-nilai ilahi (ilahiyyah) dan menjadikannya sebagai
komponen inti dalam konsep diri mereka.” Dimensi spiritual memengaruhi bagaimana
seseorang menafsirkan peran, tugas, dan kedudukannya dalam hubungannya dengan
Tuhan, orang lain, dan lingkungan. Oleh karena itu, psikologi Islam memahami
representasi diri dengan cara yang melampaui aspek normatif, sosial, dan kognitif yang
ditekankan oleh psikologi Barat.

Mencermati kedua pandangan tersebut menunjukkan bahwa representasi diri
adalah suatu proses yang rumit dan melewati waktu yang panjang dan mencakup: makna
sosial diri yang lebih dalam, penghayatan internal, refleksi, dan proses evaluasi diri yang
terus bertujuan.

Hal ini mengindikasikan adanya keselarasan antara pandangan Islam dan Psikologi
Barat Kontemporer dalam memahami diri sebagai subjek yang aktif dalam
mengaktualisasikan diri dan membangun citra diri.

Tabel 1. Perbandingan Analisis Tafsir Klasik dan Kontemporer

| Aspek | Tafsir Klasik | Tafsir Kontemporer | Titik Temu

16 Brummelman, Eddie, dan Sander Thomaes. “Self-View Development.” Dalam Handbook of Personality
Development, diedit oleh Daniel K. Mroczek dan Avshalom Caspi, 243-260. New York: Guilford Press, 2022.

17 Fachrunisa, R.A. “Constructing the ‘Self’ in Islamic Psychology: Challenges and Opportunities.” Asian
Journal of Islamic Psychology 5, no. 1 (2024): 11-22.



Makna Pengganti, pemikul | Pemimpin moral, agen | Ada amanah dan tugas
Khalifah amanah, pengatur | peradaban, wakil nilai | representatif
bumi ilahi
Potensi Memiliki potensi Kreativitas, Kemampuan superior
Manusia baik dan buruk rasionalitas, manusia diakui dua
spiritualitas tradisi
Posisi Bertanya tentang Menilai risiko moral Malaikat mengantisipasi
Malaikat hikmah penciptaan | manusia, bukan kerusakan, Allah melihat
manusia menggugat potensi
Penekanan | Amanah moral dan | Pengembangan potensi | Tanggung jawab moral
Utama konsekuensi dan kemajuan sebagai inti makna
perbuatan peradaban khalifah

Kesimpulan Perbandingan

Tafsir Klasik lebih mengedepankan aspek amanah moral dan kerusakan yang
ditimbulkan manusia, kegiatan, dan aktifitas, dalam hal peradaban. Tafsir Kontemporer
lebih membangun peradaban surga. Keduanya sependapat bahwa manusia memiliki
potensi lebih besar dari kalangan malaikat, meski potensi itu juga dapat mengarah pada
keburukan, sebaliknya.

Dalam konteks psikologi kepribadian, dapat disebutkan dua komponen utama, yaitu
Representasi Diri, yang merupakan bagian dari Konsep Diri. Dan para ahli teori
kepribadian modern mendefinisikan representasi diri sebagai:

e Self-image ; bagaimana individu melihat dirinya
o Ideal self ; cita-cita dan nilai yang dijunjung
e Social self ; pengakuan sosial atas identitas

Dalam Al-Qur'an, surah Al-Baqarah, ayat 30 memberikan nilai-nilai dasar bagi
konstruksi diri bukan hanya sebagai “siapakah aku?” tetapi “siapakah aku sebagai agen
moral di bumi?”. Ayat ini menunjukkan bahwa identitas seorang manusia, sebagian,
merupakan representasi dari peran seorang khalifah, yaitu, makhluk yang bernilai dan
bertanggung jawab secara moral dan etis atas konsekuensi tindakannya. Hal ini sejalan
dengan pandangan Markus & Kitayama (1991) bahwa self-representation dibentuk oleh
konteks budaya dan nilai sosial yang diinternalisasi individu.® Selain itu, Brummelman &
Thomaes (2022) berpendapat bahwa representasi diri adalah dasar struktural dari konsep

diri, karena mencakup bagaimana individu memahami peran, nilai, dan posisi yang mereka

18 Hazel Rose Markus and Shinobu Kitayama, “Culture and the Self: Implications for Cognition, Emotion,
and Motivation,” Psychological Review 98, no. 2 (1991): 224-253.

10



pegang di dunia sosial. 1 Dalam psikologi moral kontemporer, agensi —kapasitas untuk
memilih dan bertindak secara sukarela—dan tanggung jawab moral dipandang sebagai
dasar pembentukan karakter dan struktur konsep diri yang matang. 20 QS. 2:30 menyiratkan
bahwa manusia dipanggil untuk mempertimbangkan konsekuensi dari tindakan mereka,
bertindak secara etis, dan menginternalisasi nilai-nilai moral sebagai bagian dari diri
mereka sendiri. Rumusan ini analog dengan kerangka perkembangan moral Kohlberg, di
mana kapasitas untuk mengevaluasi benar dan salah ditempatkan di inti perkembangan
moral. Namun, Al-Qur'an memberikan dasar transenden untuk itu melalui orientasi nilai
ilahi, berbeda dengan perkembangan kognitif semata.

Analisis ini menunjukkan bahwa QS. al-Baqarah [2]:30: Memiliki potensi
representasional yang memuat pemetaan diri dari identitas moral dan sosial sebagai
khalifah; menekankan tanggungjawab moral, bukan hanya kemampuan, tetapi juga seruan
etis untuk bertindak; yang secara psikologis analog dengan konsep representasi diri dan

agensi moral yang sangat penting bagi pembentukan konsep diri.

2. Nilai-nilai Harga Diri dan Nilai-nilai Intrinsik (QS. al-Isra (17): 70)
Allah SWT berfirman:

d

R 7. %’&.1/ . l" 'y b B ORI AP
DS e allaby culall fn (B 2T T (el pske g WESTIS g

"Dan sungguh, Kami telah memuliakan anak cucu Adam; Kami angkut mereka di darat dan
di laut; Kami beri mereka rezeki dari yang baik-baik; dan Kami lebihkan mereka atas banyak
makhluk yang telah Kami ciptakan dengan kelebihan yang sempurna."

Ayat ini menjadi dasar konsep martabat manusia (JsY!) 4! _S) dalam Islam. Susunan
ayat tersebut menunjukkan bahwa nilai dan martabat manusia bersifat intrinsik dan
diberikan sejak saat penciptaan, dan oleh karena itu, tidak berkaitan dengan tindakan atau

pencapaian sehingga ada serangkaian kriteria khusus yang harus dipenuhi.

19 Eddie Brummelman and Sander Thomaes, “Self-View Development,” in Handbook of Personality
Development, ed. Daniel K. Mroczek and Avshalom Caspi (New York: Guilford Press, 2022), 243-260.

20 Lawrence Kohlberg, Essays on Moral Development: Vol. 1. The Philosophy of Moral Development (San
Francisco: Harper & Row, 1981); Darcia Narvaez and Daniel K. Lapsley, “A Social-Cognitive Approach to
Moral Character,” in Moral Development, Self, and Identity, ed. Daniel K. Lapsley and Darcia Narvaez (Mahwabh,
NJ: Erlbaum, 2004).

11



e "Karramna bani Adam" - Status Martabat Bawaan dan Nilai Diri

Penggunaan kata karamah pada ayat ini menunjukkan bahwa manusia telah diberikan
martabat sejak awal penciptaan, bukan karena usaha atau pencapaian moral. Tafsir klasik
menunjukkan bahwa karamah adalah anugerah yang diberikan secara otomatis tanpa
memandang iman atau perilaku seseorang. Al-Tabari menyatakan bahwa pemuliaan
manusia adalah hak sepenuhnya dengan penciptaan yang sempurna, aktif dalam berpikir,
berucap, dan memanfaatkan hidup yang diberikan Allah. 2!

Quraish Shihab menguraikan pemuliaan manusia dengan martabat karamah pada
posisi yang lebih luhur, namun disertai dengan beban tanggung jawab moral. 22 Dalam hal
ini, kemuliaan manusia adalah pada kebebasan dalam memilih, potensi dan kecerdasan
untuk mengelola dunia, serta pengenalan kepada Sang Khaliq. Poin ini sepenuhnya sejalan
dengan ide identitas moral dalam psikologi moral modern.

Secara psikologis, ide ini bersekutu pada: Nilai dasar tanpa syarat (self-worth
Rogersian). Nilai diri bersifat stabil, tidak bergantung pada evaluasi orang lain dan tetap
bersifat melekat meskipun individu tidak sukses atau berprestasi. Alhasil, hal ini
menunjukkan bahwa ayat ini memiliki sifat teologis bahwa manusia memiliki nilai diri
bawaan yang sudah ada sejak lahir, sebagai dasar agar struktur konsep diri tetap ada.

e Penyediaan Fasilitas Eksistensial - Efikasi Diri & Kapasitas Fungsional

Ayat-ayat ini menggambarkan salah satu kualitas dan keistimewaan manusia, yaitu
kemampuan untuk memanfaatkan darat dan laut (mobilitas, teknologi, adaptasi),
memperoleh rezeki yang baik (bertahan hidup, budaya), dan mengakses berbagai sumber
daya. Tafsir Ibn Kathir dan al-Sabari menafsirkan ketentuan-ketentuan ini sebagai
pendukung fungsi manusia sebagai pembawa peradaban di bumi, yang menggambarkan
keunggulan adaptif manusia dalam ekologi dan peradaban. 23

Konsep psikologis yang paralel adalah Efikasi Diri (Bandura). Keyakinan bahwa
individu memiliki kapasitas untuk menghadapi tantangan dan mencapai tujuan. Makna
psikologisnya adalah bahwa martabat manusia tidak hanya bersifat spiritual, tetapi juga

fungsional - Manusia dikaruniai seperangkat kompetensi untuk berkembang.

21 Al-Tabari. Jami’ al-Bayan fi Ta’wil Ay al-Qur’an. Edited by Ahmad Shakir. Cairo: Dar al-Ma'arif, 1956-
1969.

22 Shihab, M. Quraish. Tafsir al-Mishbah. 30 vols. Jakarta: Lentera Hati, 2002.

2 Ibn Kathir. Tafsir al-Qur’an al-’Azim. Edited by Sami ibn Muhammad Salamah. Riyadh: Dar Tayyibah,
1999.

12



Keunggulan Komparatif Manusia - Harga Diri & Kemampuan Bertindak Moral

Ungkapan “faddalndhum 'ala kathir mimman khalagna tafdila” menekankan
keunggulan komparatif manusia atas banyak ciptaan lain dalam bentuk: penalaran esoteris,
kesadaran moral, kemampuan simbolik (bahasa), dan kebebasan memilih. Buya Hamka
menekankan bahwa poin penting dari hal ini adalah untuk menunjukkan bahwa manusia
adalah subjek moral dan bukan sekadar objek ciptaan. 2* Oleh karena itu, martabat mereka
harus dijaga melalui cara-cara etis.

Konsep psikologis yang paralel adalah harga diri, dan penghargaan diri yang positif
(Rogers). Kesadaran akan nilai diri sendiri, kemampuan untuk mengevaluasi diri sendiri
secara positif, dan komitmen moral.

Ayat-ayat ini menyiratkan tiga komponen utama:

a. Martabat intrinsik — harga diri; Nilai dasar, stabil, dan universal.

b. Hak istimewa fungsional — efikasi diri; Kapasitas untuk mengelola kehidupan,
beradaptasi, dan bergerak.

c. Keunggulan komparatif — harga diri & kemampuan bertindak secara moral.
Kesadaran moral akan keunggulan dan kemampuan untuk bertindak secara etis.

Semua ini menciptakan dasar psikologis dari konsep diri, di mana manusia memahami
diri mereka sendiri bukan hanya sebagai bagian dari spesies biologis, tetapi sebagai
makhluk yang bermartabat, fungsional, dan bertanggung jawab secara moral.

Tabel 2. Perbandingan Analitis Tafsir

Tema Tafsir Klasik Tafsir Kontemporer Kesimpulan
Sumber Penciptaan Penciptaan + tanggung Universal
martabat jawab moral
Nilai Ada, bawaan Ditekankan kuat Diterima dua tradisi
intrinsik
Fokus Struktur & Moral, sosial, spiritual Pelengkap

kemampuan
Self-worth Implisit Eksplisit Relevan untuk
psikologi modern

Dalam kajian terbaru QS. Al-Isra [17:70], martabat dipahami sebagai nilai intrinsik,
anugerah yang melekat, bersama dengan tanggung jawab moral dan sosial. Dalam kajian

tematik Al-Qur'an, konsep martabat manusia dalam ayat ini berfungsi sebagai dasar

2 Hamka. Tafsir al-Azhar. Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982.
13



martabat manusia universal, yang menuntut etika dan pengakuan nilai martabat manusia
dalam kehidupan sosial dan budaya. 2>

Penelitian lain menegaskan bahwa martabat manusia dapat dipahami melalui kriteria
pemilihan kebajikan secara bebas, yang menunjukkan bahwa keberadaan martabat juga
terkait dengan kapasitas moral untuk memilih dan bertindak secara etis. 2

Struktur Potensi Optimal dan Peran Lingkungan (QS. At-Tin [95]: 4 dan 5)

E3 ]

P PP
-

§ ok a3l g duayl ddls 0%

4

“Sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia dalam bentuk yang sebaik-baiknya.”

Frasa ahsani taqwim dalam QS. at-Tin [95]:4 memuat konsep fundamental tentang
struktur optimal manusia, yang meliputi tiga aspek utama: fisik, psikologis, dan moral-
spiritual.

Meskipun aspek biologis terlihat jelas, aspek-aspek tersebut juga berfungsi sebagai
fondasi bagi konsep diri, sebagaimana didefinisikan oleh psikologi humanistik dan
psikologi perkembangan modern.

1. Optimalitas Fisik - Dasar Interaksi Sosial dan Peradaban

Manusia pada dasarnya diciptakan dengan struktur fisik yang ideal, mampu berdiri
tegak, memiliki koordinasi motorik yang kompleks, kemampuan menggunakan alat, dan
interaksi sosial yang sangat efektif. Karakteristik ini merupakan dasar bagi kemajuan
budaya dan peradaban. Dari perspektif psikologi, kemampuan fisik manusia adalah bagian
dari diri yang terwujud, yaitu bagaimana tubuh memengaruhi persepsi diri dan hubungan
sosial.

Menurut Martela dan Ryan (2021), struktur fisik individu yang memungkinkan
mobilitas, kemandirian, dan interaksi sosial merupakan bagian dari fungsi optimal, ini
adalah titik awal bagi individu untuk mewujudkan potensi mereka. 27

2. Optimalitas Psikologi - Kognisi Tingkat Tinggi, Emosi, dan Refleksi Diri.

% Sandriya Kurniawan dan Juli Julaiha Pulungan, “Martabat Kemanusiaan dalam Al-Qur’an Menurut
Tafsir ~ Al-Azhar,”  Ulumuddin:  Jurnal — Imu-Ilmu  Keislaman 16, mno. 1 (2026): xx-yy,
https://doi.org/10.47200/ulumuddin.v16i1.3125

26 S A. Jafari et al., “The Criterion of Human Dignity in the Qur’an,” Journal of Medical Ethics and History
of Medicine 17 (2024): 2,
https:/ /www.researchgate.net/publication/380191510_The criterion_of human_ dignity_in the Quran

27 Frank Martela and Richard Ryan, “Human Motivation, Responsibility, and Optimal Functioning,”
Annual Review of Psychology 72 (2021): 109-134.

14


https://www.researchgate.net/publication/380191510_The_criterion_of_human_dignity_in_the_Quran?utm_source=chatgpt.com

Aspek ahsani taqwim juga menyangkut akal, proses kognitif tingkat tinggi,
pengaturan emosi, dan refleksi diri, yang merupakan ciri inti dalam pembentukan konsep
diri. Psikologi humanistik menekankan bahwa konsep diri berkembang dari
ketidakmampuan seseorang untuk memahami diri sendiri, mengatur emosi, mengambil
keputusan, dan merefleksikan proses internal. Brummelman & Thomaes (2022)
menggarisbawahi bahwa representasi diri yang terdiri dari unsur kognitif, afektif, dan
moral, merupakan struktur dasar bagi pembentukan konsep diri. 28

3. Optimalitas Moral-Spiritual — Kebebasan Memilih & Fitrah Kesadaran akan Nilai

Potensi terbesar manusia bukan hanya kemampuan fisik dan psikologis, tetapi juga
kesadaran moral, kemampuan untuk memilih, dan kemampuan bawaan untuk
membedakan baik dan buruk. Hal ini sejalan dengan konsep agensi moral dalam psikologi
moral modern, yaitu kapasitas untuk bertindak berdasarkan nilai dan kesadaran mental
akan konsekuensi moral dari tindakan seseorang. Jati diri sejati terkait erat dengan
integritas moral dan internalisasi nilai-nilai yang membimbing tindakan seseorang
(Schlegel, 2021). 2 Menurut Narvaez (2020), jati diri moral adalah esensi dari kepribadian
dan jati diri bukanlah sekadar pelengkapnya. 30

Para ulama klasik seperti Ibn Kathir, misalnya, menafsirkan ahsani taqwim sebagai
bentuk fisik yang terbaik, kesempurnaan pikiran, dan kemampuan berbicara dan berpikir.
Beliau menekankan bahwa kesempurnaan ini menjadikan manusia paling unggul dalam
bidang sosial, politik, dan moral kehidupan. 3! Namun, Al-Tabari memahami ahsani taqwim
sebagai harmoni antara fisik dan intelektual dengan kombinasi bawaan dari struktur tubuh,
kemampuan memahami, kapasitas untuk memilih, dan kecenderungan moral. Beliau
menambahkan bahwa kesempurnaan ini dapat memburuk jika seseorang

menyalahgunakan watak bawaannya. 32

28 Eddie Brummelman and Sander Thomaes, “Self-View Development,” in Handbook of Personality
Development, ed. Daniel K. Mroczek and Avshalom Caspi (New York: Guilford Press, 2022), 243-260.

29 Rebecca Schlegel, “The True Self and the Moral Self,” Current Directions in Psychological Science 30, no.
2 (2021): 164-170.

30 Narvaez, Darcia. “The Moral Self and Moral Personality.” Journal of Moral Education 49, no. 3 (2020):
295-311.

31 Ibn Kathir, Tafsir al-Qur’an al-’Azim, ed. Sami ibn Muhammad Salamah (Riyadh: Dar Tayyibah, 1999),
tafsir QS. 95:4.

32 Al-Tabari, Jami’ al-Bayan ‘an Ta'wil Ay al-Qur’an, ed. Ahmad Muhammad Shakir (Cairo: Dar al-Maarif,
1956-1969), tafsir QS. 95:4.

15



Di sisi lain, para cendekiawan kontemporer seperti Quraish Shihab menafsirkan ahsani
taqwim bukan sebagai memiliki bentuk fisik terbaik, melainkan sebagai memiliki potensi
yang unggul. Beliau menganggap ayat ini sebagai intisari dari rujukan pada rasionalitas,
kecerdasan spiritual, kapasitas moral, dan kemampuan untuk berkembang dan
berkontribusi. Beliau juga menyatakan bahwa potensi ini adalah modal untuk menjalani
kehidupan yang bermakna. 33 Sayyid Qutb melihat ayat ini sebagai deklarasi tentang fitrah
manusia sebagai makhluk dengan misi, di mana potensinya harus diwujudkan melalui
perjuangan, lingkungan yang baik, dan komitmen moral. Potensi ini fundamental untuk
menjadi seorang islah, seorang pembaharu, bukan seorang perusak. .34

Dari berbagai analisis, ahsani taqwim dapat disederhanakan menjadi berarti sebagai
berikut:

1. Struktur fisik ideal — perwujudan diri — landasan untuk interaksi sosial dan

pembentukan identitas.

2. Struktur psikologis yang luar biasa — diri kognitif-emosional — dasar konsep diri

& pengaturan diri.

3. Struktur moral-spiritual — diri moral & penciptaan makna — fondasi kehidupan

yang bermakna & kemampuan bertindak secara moral.

Ayat-ayat ini menjadi dasar bagi antropologi Al-Qur'an yang menggambarkan
manusia sebagai makhluk yang berpotensi paling luar biasa yang mampu mencapai
aktualisasi diri melalui integrasi akal, tubuh, dan moral.

Dalam psikologi humanistik, Carl Rogers dan Abraham Maslow menekankan fakta
bahwa manusia memiliki kecenderungan aktualisasi diri, yaitu dorongan intrinsik untuk
tumbuh menuju potensi penuh mereka, serta penentuan diri, yaitu kemampuan untuk
membuat pilihan yang bertujuan dan bermakna. 3> Konsep ini selaras dengan makna ahsani
taqwim, yang menyatakan bahwa manusia telah diciptakan dengan sumber daya internal
yang optimal untuk pengembangan.

Temuan ini sejalan dengan studi Al-Qur'an kontemporer. Siregar (202 A)

mengidentifikasi bahwa potensi manusia dalam Al-Qur'an merupakan dasar dari

3 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, vol. 15 (Jakarta: Lentera Hati, 2002), tafsir QS. 95:4.

3 Sayyid Qutb, Fi Zilal al-Qur’an (Cairo: Dar al-Shuragq, 1980), tafsir QS. 95:4.

% Carl Rogers, On Becoming a Person (Boston: Houghton Mifflin, 1961); Abraham Maslow, Motivation and
Personality, 3rd ed. (New York: Harper & Row, 1987).

16



aktualisasi diri dalam perspektif psikologi kepribadian. 3¢ Fachrunisa (2024) menekankan
bahwa potensi manusia dalam Al-Qur'an mencakup moral dan spiritual yang mewujudkan
aktualisasi diri secara holistik. 37 Di sisi lain, Khansa (2023) mengilustrasikan bahwa
religiusitas dan harga diri secara empiris memfasilitasi aktualisasi diri potensial. 38

Ayat selanjutnya, QS. at-Tin [95]:5 — “Kemudian Kami mengembalikannya ke
tingkatan terendah” — menunjukkan bahwa potensi optimal manusia dapat mengalami
penurunan. Ini berarti bahwa terdapat struktur bawaan yang sempurna pada manusia,
namun aktualisasinya sangat dipengaruhi oleh iklim moral, sosial, dan spiritual di
sekitarnya. Gagasan ini sejalan dengan teori perkembangan moral Kohlberg yang
menyatakan bahwa tingkat kematangan moral bergantung pada kualitas lingkungan
seseorang. 3% Hal yang sama berlaku untuk Maslow yang menyatakan bahwa aktualisasi
diri merupakan konsekuensi dari pemenuhan kondisi sosial-psikologis yang sesuai. 40

Banyak penelitian modern memperkuat integrasi ini. (Ningsih et al. 2024)
menemukan bahwa harga diri dan religiusitas meningkatkan ketahanan psikologis,
menunjukkan bahwa lingkungan moral yang sehat memfasilitasi aktualisasi diri dari
potensi seseorang.#! (Feng et al. , 2021) membuktikan bahwa religiusitas yang
dikombinasikan dengan tanggung jawab moral mendorong perilaku prososial yang
merupakan hasil dari nilai-nilai sosial dalam diri seseorang. 42 Mudzakir (2023) secara
khusus menafsirkan QS.at-Tin [95]:4 sebagai dasar konsep bahwa lingkungan moral
menentukan sejauh mana potensi ahsani taqwim dapat berkembang atau menurun. 43

Dari sintesis ini, dapat dipahami bahwa ahsani taqwim bukan hanya status ontologis,

tetapi dasar dari konsep diri Al-Qur'an sebagai berikut: Nilai diri: manusia berharga karena

% Siregar, “Human Potential in Qur’anic Psychology,” International Journal of Qur’anic Studies 5, no. 2
(2021): 45-60.

37 Fachrunisa, R.A., “Constructing the ‘Self” in Islamic Psychology: Moral and Spiritual Dimensions,”
Asian Journal of Islamic Psychology 5, no. 1 (2024): 11-22.

3 Khansa, “Religiosity and Psychological Well-Being: A Self-Worth Approach,” Journal of Psychological
Inquiry 33, no. 2 (2023): 101-118.

% Lawrence Kohlberg, Essays on Moral Development: Vol. 1. The Philosophy of Moral Development (San
Francisco: Harper & Row, 1981).

40 Maslow, Motivation and Personality, 45-62.

41 Ningsih et al., “Self-Worth, Religiosity, and Psychological Resilience,” Journal of Social and Emotional
Development 4, no. 1 (2024): 55-70.

42 Feng et al., “Religiosity, Moral Responsibility, and Prosocial Behavior,” Journal of Moral Education 50,
no. 4 (2021): 520-538.

4 Mudzakir, “Ahsani Taqwim and Human Potential: A Qur’anic Perspective,” Journal of Islamic Thought
7, no. 3 (2023): 77-95.

17



penciptaan. Kemampuan diri: manusia mampu secara fungsional karena rancangan
bawaan. Tanggung jawab moral: manusia mampu secara etis untuk membuat pilihan.
Namun, aktualisasi tersebut ditentukan oleh lingkungan sekitar, pilihan moral, dan
keutuhan konsep diri. Hal ini sepenuhnya sejajar dengan teori dalam psikologi kepribadian
modern yang menempatkan perkembangan individu manusia sebagai hasil interaksi antara
potensi bawaan (sifat alami), lingkungan (pengaruh lingkungan), dan arah nilai-nilai
(moral-spiritual). Oleh karena itu, ayat ini berfungsi sebagai landasan teoritis di mana
konsep diri dalam perspektif Al-Qur'an bersifat holistik, moral, transenden, relasional, dan

responsif terhadap lingkungan.

Temuan Integratif: Model Konseptual Konsep Diri dan Psikologi Al-Qur'an

Integrasi tiga ayat, QS. al-Baqarah [2]:30, QS. al-Isra' [17]:70, dan QS. at-Tin [95]:4, telah
memungkinkan pembangunan model konseptual tentang konsep diri dalam Al-Qur'an
yang sejajar dengan teologi, moralitas, dan psikologi. Bersama-sama, ayat-ayat ini
menciptakan kerangka antropologis yang mendefinisikan konsep diri sebagai struktur inti
dari martabat manusia, potensi laten, dan tanggung jawab moral.

Tabel 3. Model Konseptual Self-Concept Qur’ani-Psikologis

Aspek Self-Concept Temuan Qur’ani Keterkaitan dengan

Psikologi Kepribadian

Nilai Diri (Self- QS 17:70 menegaskan karamah Self-esteem, unconditional

Worth) sebagai martabat bawaan manusia | worth, moral identity

Potensi Dasar QS 95:4 menyebut ahsani tagwim Actualizing tendency,

(Potentiality) sebagai struktur optimal manusia | dispositional potential

Tanggung Jawab QS 2:30 menetapkan manusia Moral agency, reflexive

Moral (Agency) sebagai khalifah dengan mandat regulation

moral

Martabat manusia sebagaimana diatur dalam QS. Al-Isra [17]:70 menunjukkan bahwa
harga diri dalam perspektif Islam adalah sifat dasar yang diberikan kepada manusia oleh
Sang Pencipta dan bukan hasil evaluasi sosial. Hal ini sejalan dengan konsep “nilai tanpa

syarat” manusia sebagai individu yang dianut dalam psikologi humanistik, perspektif

18



identitas moral, dan regulasi reflektif di mana orang menilai diri mereka sendiri
berdasarkan nilai moral yang diinternalisasi. 44

QS. At-Tin [95]:4 sebagai penjelasan tentang manusia diciptakan dalam “cahsani
taqwim” yang berarti bentuk terbaik menunjukkan struktur optimal yang mencakup
potensi fisik, psikologis, dan moral-spiritual. Pandangan ini tumpang tindih dengan konsep
“kecenderungan aktualisasi” dari Rogers dan Maslow sebagai motivasi intrinsik manusia
untuk sepenuhnya mengembangkan dan mengaktualisasikan potensinya. 43

Temuan dalam psikologi modern dan Al-Qur'an menguatkan ingatan ini: Siregar
(2021) mendefinisikan potensi manusia dalam Al-Qur'an sebagai landasan aktualisasi diri;
Fachrunisa (2024) menyatakan dimensi moral dan spiritual merupakan unsur aktualisasi
diri; dan Khansa (2023) menunjukkan bahwa religiusitas meningkatkan harga diri dan
kesejahteraan psikologis. Al-Qur'an Al-Baqarah [2:30] menggarisbawahi dimensi tanggung
jawab moral [agensi] karena sebagai seorang khalifah, manusia dikaruniai kemampuan
untuk membuat pilihan, bertindak, dan menanggung konsekuensi etis dari tindakan
mereka. Gagasan ini sejajar dengan teori agensi moral dan model perkembangan moral
yang menekankan prinsip-prinsip konteks sosial dan nilai-nilai sebagai hal penting untuk
perkembangan moral yang matang. Temuan psikologi modern lebih lanjut mendukung
integrasi ini: Ningsih dkk. (2024) menyatakan kombinasi harga diri dan religiusitas
meningkatkan ketahanan psikologis; Feng dkk. (2021) berpendapat bahwa religiusitas dan
tanggung jawab moral meningkatkan perilaku prososial; Mudzakir (2023) menafsirkan Qs
pada Tin 95:4 dan menyatakan bahwa ayat ini menegaskan bahwa lingkungan moral
menentukan arah potensi manusia untuk berkembang atau merosot. Secara keseluruhan,
sintesis ini menunjukkan bahwa Al-Qur'an menyediakan model konsep diri yang bersifat
psikologis, normatif, dan transendental: Harga diri adalah hak yang diberikan oleh
martabat ilahi, potensi adalah struktur bawaan dengan orientasi moral, agensi adalah nilai
yang mengarahkan pengembangan diri dan pada intinya merupakan tujuan bagi

kepribadian untuk berkembang.

44 Rebecca Schlegel, “The True Self and the Moral Self,” Current Directions in Psychological Science 30, no.
2 (2021): 164-170; Frank Martela and Richard M. Ryan, “Human Motivation, Responsibility, and Optimal
Functioning,” Annual Review of Psychology 72 (2021): 109-134.

45 Carl Rogers, On Becoming a Person (Boston: Houghton Mifflin, 1961); Abraham Maslow, Motivation and
Personality, 3rd ed. (New York: Harper & Row, 1987); Eddie Brummelman and Sander Thomaes, “Self-View
Development,” in Handbook of Personality Development, ed. Daniel K. Mroczek and Avshalom Caspi (New York:
Guilford Press, 2022), 243-260.

19



Oleh karena itu, Al-Qur'an menyediakan kerangka kerja multidimensi yang
menggabungkan potensi bawaan (kodrat), lingkungan (pengasuhan), dan transendensi
moral dari model konsep diri yang holistik, etis, dan berorientasi pada makna.

D. Kesimpulan dan Rekomendasi
a. Kesimpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa konsep diri dalam perspektif Al-Qur'an memiliki
pemahaman yang lebih komprehensif dibandingkan dengan konsep diri dalam psikologi
konvensional, karena mengintegrasikan potensi fisik, kapasitas psikologis, martabat
spiritual, dan keharusan moral sebagai unit dualistik. Menganalisis tiga ayat utama: QS. al-
Bagarah [2]:30, QS. al-Isra' [17]:70 dan QS. at-Tin [95]:4 telah menghasilkan kerangka
konseptual pemahaman bahwa manusia adalah makhluk yang berharga, berpotensi, dan
bertanggung jawab.

Pertama, QS. al-Isra' [17]:70 menegaskan bahwa harga diri adalah martabat inheren
yang seharusnya dimiliki setiap manusia tanpa syarat. Harga diri ini sesuai dengan
psikologi humanistik, di mana harga diri berfungsi sebagai dasar bagi perkembangan
kepribadian yang sehat. Kedua, QS. at-Tin [95]:4 menekankan potensi dengan istilah ahsani
taqwim, yang berarti struktur fisik, psikologis, dan moral-spiritual yang optimal sebagai
dasar aktualisasi diri. Ketiga, QS. al-Baqarah [2]:30 menekankan dimensi tanggung jawab
moral (keagenan) dengan mandat kekhalifahan, yang memberikan arahan dan tujuan bagi
perkembangan kepribadian manusia.

Kedua bentukan dimensi ini melahirkan model konsep diri Al-Qur'an yang ber sifat
holistik, moral, dan transendental: holistik karena ditinjau dari aspek fisik, psikis, dan
spiritual; moral karena berpusat pada nilai yang dan menjadi pusat perkembangan diri; dan
transendental karena orientasi kepribadian pada tujuan Ilahi. Model ini juga tidak hanya
selaras dengan psikologi kepribadian modern, tetapi juga memperkaya psikologi
kepribadian dengan penguatan aspek nilai dan dimensi makna yang seringkali tidak masuk
dalam teori yang berdimensi sekuler.

Disimpulkan dari hasil penelitian ini, bahwa pembentukan konsep diri manusia
melalui interaksi antara potensi yang bersifat bawaan, pengaruh lingkungan, dan orientasi
yang bersifat moral-transendental. Al-Qur'an memberi kerangka penjelasan bahwa kualitas
aktualisasi potensi manusia sangat ditentukan oleh kondisi moral-sosial, kedalaman

spiritual, dan kemampuan refleksi diri. Oleh karena itu, model Qur'ani ini membuka

20



peluang untuk mengembangkan teori kepribadian secara integratif dengan
mempertimbangkan aspek psikologis, etis, dan spiritual yang harmonis.

Akhirnya, penelitian ini membuka kesempatan untuk pengembangan kajian
selanjutnya yang mempertimbangkan model konseptualisasi ini dalam konteks empiris,
baik dalam kajian psikologi Islam, pendidikan karakter, maupun pengembangan
kepribadian berbasis nilai spiritual, dengan demikian konsep diri Al-Qur'an akan

memberikan manfaat yang lebih luas untuk psikologi dan ilmu sosial modern.

b. Rekomendasi

Kemajuan Menuju Model Psikologi Islam Berbasis Pengkodean Diri Konsep Diri Al-
Qur'an. Penelitian selanjutnya perlu mendefinisikan kerangka konsep diri Al-Qur'an lebih
lanjut untuk mengembangkan model psikologi kepribadian Islam yang dapat dievaluasi
secara empiris dengan mengintegrasikan doa ke dalam model tersebut. Pendekatan ini
menanggapi temuan Siregar (2021) bahwa potensi manusia dalam Al-Qur'an merupakan
dasar untuk membangun aktualisasi diri dalam psikologi.

Penerapan Pendidikan Berbasis Martabat dan Tanggung Jawab Moral. Lembaga
pendidikan hendaknya memasukkan nilai martabat ontologis intrinsik (karamah) dan
tanggung jawab moral sebagai prinsip dasar dalam pendidikan karakter. Hal ini sejalan
dengan gagasan Quraisy Shihab bahwa martabat manusia merupakan modal integratif
untuk perkembangan moral dan spiritual.

Penguatan Lingkungan Sosial-Spiritual untuk Pembentukan Konsep Diri. Mengingat
QS. at-Tin [95]:5 menunjukkan bahwa potensi manusia dapat menurun akibat lingkungan
yang negatif, penelitian menunjukkan bahwa harga diri dan religiusitas secara signifikan
meningkatkan ketahanan psikologis individu. Oleh karena itu, keluarga dan lembaga sosial
perlu menciptakan ekosistem moral-spiritual yang kondusif bagi perkembangan konsep
diri.

Kebutuhan Integrasi dalam Konseling dan Psikoterapi Islam. Praktisi konseling dapat
mengadopsi model konsep diri Al-Qur'an yang menekankan harga diri, potensi laten, dan
kesadaran moral sebagai kerangka intervensi psikologis. Hal ini sejalan dengan temuan
Khansa (2023) yang menunjukkan religiusitas.

Daftar Pustaka

21



Al-Maraghi, Ahmad Mustafa. Tafsir al-Maraghi. 30 jilid. Kairo: Matbaat al-Babi al-
Halabi, 1946.

Al-Tabari, Muhammad ibn Jarir. Jami ‘ al-Bayan fi Ta wil Ay al-Qur an. Disunting oleh
Ahmad Muhammad Shakir. Kairo: Dar al-Ma "arif, 1956-1969.

Hambka. Tafsir al-Azhar. Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982.

Ibn Kathir, Isma‘il ibn "Umar. Tafsir al-Qur ‘an al- Azim. Disunting oleh Sami ibn
Muhammad Salamah. Riyadh: Dar Tayyibah, 1999.

Qutb, Sayyid. Fi Zilal al-Qur ‘an. Kairo: Dar al-Shurtq, 1980.

Shihab, M. Quraish. Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an. 30 jilid.
Jakarta: Lentera Hati, 2000-2002.

Brummelman, Eddie, dan Sander Thomaes. “How Children Construct Views of
Themselves: A Social-Developmental Perspective.” Dalam Handbook of Personality
Development, disunting oleh Daniel K. Mroczek dan Avshalom Caspi, 243-260. New York:
Guilford Press, 2022.

Feng, Xiaoli, et al. “Religiosity, Moral Responsibility, and Prosocial Behavior.”
Journal of Moral Education 50, no. 4 (2021): 520-538.

Kohlberg, Lawrence. Essays on Moral Development. Vol. 1, The Philosophy of Moral
Development. San Francisco: Harper & Row, 1981.

Markus, Hazel Rose, dan Shinobu Kitayama. “Culture and the Self: Implications for
Cognition, Emotion, and Motivation.” Psychological Review 98, no. 2 (1991): 224-253.

Martela, Frank, dan Richard M. Ryan. “Human Motivation, Responsibility, and
Optimal Functioning.” Annual Review of Psychology 72 (2021): 109-134.

Maslow, Abraham. Motivation and Personality. Edisi ke-3. New York: Harper & Row,
1987.

Narvaez, Darcia. “The Moral Self and Moral Personality.” Journal of Moral Education
49, no. 3 (2020): 295-311.

Narvaez, Darcia, et al. “Sociomoral Temperament: A Mediator Between Wellbeing
and Social Outcomes in Young Children.”

Rogers, Carl. On Becoming a Person. Boston: Houghton Mifflin, 1961.

Schlegel, Rebecca. “The True Self and the Moral Self.” Current Directions in
Psychological Science 30, no. 2 (2021): 164-170.

Fachrunisa, R. A. “Constructing the ‘Self’ in Islamic Psychology: Challenges and
Opportunities.” Asian Journal of Islamic Psychology 5, no. 1 (2024): 11-22.

Fachrunisa, R. A. “Constructing the “Self’ in Islamic Psychology: Moral and Spiritual
Dimensions.” Asian Journal of Islamic Psychology 5, no. 1 (2024): 11-22.

Harun, Mohd. S., dan Noor A. Taib. “’Putting an Islamic Scholar’s Hat on
Psychologist’: A Framework for Integrating Islamic Concepts into Psychological
Research.”

Jafari, S. A., et al. “The Criterion of Human Dignity in the Qur’an.” Journal of Medical
Ethics and History of Medicine 17 (2024).

22



Khansa. “Religiosity and Psychological Well-Being: A Self-Worth Approach.” Journal
of Psychological Inquiry 33, no. 2 (2023): 101-118.

Mudzakir. “ Ahsani Tagqwim and Human Potential: A Qur’anic Perspective.” Journal
of Islamic Thought 7, no. 3 (2023): 77-95.

Ningsih. “The Positive Role of Self-Concept and Religiosity in Reducing the Sense of
Alienation in College Students.”

Ningsih, et al. “Self-Worth, Religiosity, and Psychological Resilience.” Journal of
Social and Emotional Development 4, no. 1 (2024): 55-70.

Nurrohmah, et al. “Intrapersonal Communication: Improving Self-Awareness
Perspective of the Qur’an Surah Adz-Dzariyat Verses 20-21.”

Rahman. “Human Self Structure in Islamic Psychology.”

Siregar. “Human Potential in Qur’anic Psychology.” International Journal of Qur’anic
Studies 5, no. 2 (2021): 45-60.

23



